
Title フッサールとアヴェナリウス : 生活世界の起源につ
いて

Author(s) 山口, 弘多郎

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 2015, 49, p. 49-62

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/61358

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



フッサールとアヴェナリウス 
生活世界の起源について

山 口　弘 多 郎

キーワード：アヴェナリウス／周囲世界／生活世界／自然科学／自然科学者

はじめに

エトムント・フッサールの「生活世界」概念がリチャード・アヴェナリウ

スの「自然的世界」概念から成立したことは、定説となっている。そのた

め、生活世界概念の起源を問い直す必要はないように思われる。

しかしながら、フッサールがアヴェナリウスの自然的世界概念を研究した

のが、1902年。他方、生活世界概念がフッサールのテクスト（著書、講義

など）に術語として登場するようになるのは、1920年前後。およそ 20年の

間がある。生活世界概念の起源が自然的世界概念にあることは確かであって

も、どのように自然的世界概念が受容され、どのような過程を経て生活世界

概念へ至ったのか、これらが検討される必要があるだろう。

そこで本稿は、アヴェナリウスに対するフッサールの態度を踏まえなが

ら、彼による自然的世界概念の受容を検討し、そして、1902年以降のテク

ストを使用しながら、自然的世界概念から生活世界へ至る道を追跡する。こ

れによって、自然的世界概念が周囲世界概念として受容され、この周囲世界

概念が生活世界概念へと発展したことが明らかになるだろう。

49



1　自然的世界概念の受容

アヴェナリウスは、エルンスト・マッハと並ぶ一九世紀のドイツ実証主義

を代表する哲学者であり、独自の経験批判論を展開している。この論は、二

元論的仮定（物と心、外界と内界、客観と主観など）や形而上学的カテゴ

リー（実体や因果関係など）などが混入した経験概念を純化する必要性を唱

えている。これを、彼は『純粋経験批判』（1888～ 90）などにおいて論じて

いる。

本稿が取り上げる彼の自然的世界は、1891年に出版された彼の著書『人

間的世界概念』に登場している。『年代記』によれば、1902年 2月に、フッ

サールはこの本を研究しているようだ（Dok I, 70）。1）

しかし、彼がアヴェナリウスのテクストを読むのは、これが最初ではな

い。1876年にアヴェナリウスが著した論文「最小力量の原理による世界の

思考としての哲学」を、1899年 9月に読み、1900年に出版した『論理学研

究』第一巻において批判している。その概要を、ここで、アヴェナリウスに

対するフッサールの態度を明らかにするために見ておこう。

アヴェナリウスの言う最小力量の原理は、動物や人間など生物学的な存在

に働くものである。どのような生物も、より小さな力でより大きな成果をあ

げるような方法を選択して、環境に適応し、自己を保存しようとする。この

ような原理が、生物の領域だけではなく、学問の領域にも適用される。学者

は、ある理論は、もっとも適切でもっとも簡潔な仕方で、対象を説明しなけ

ればいけない。例えば、地動説は、天動説よりも簡潔で、天体現象の説明に

より適しており、より精度の高い予測を可能にしている。

フッサールは、進化論の問題に関わる進化の原理としてこの原理を捉えて

いる。そして、アヴェナリウスの論述に、この原理による認識論の基礎づけ

という意図を読み取り、その意図に対して否定的な態度を取っている。とい

うのも、「認識論の思惟経済的基礎づけは、結局、心理学的基礎づけに帰着

50



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

する」（XVIII, 206）からであり、「純粋論理学は、それ自体、すべての思惟

経済学に先立つのであり、したがって後者に基づいて前者を建築することは

背理である」（XVIII, 211）からである。

以上のように、『論理学研究』の頃、フッサールはアヴェナリウスの最小

力量の原理に対して否定的な態度をとっていた。では、『人間的世界概念』

のアヴェナリウスに対してはどうだろうか。

まず、この著書における自然的世界に関する議論を概観しよう。2）前述し

たように、アヴェナリウスは二元論的仮定などを排除し、それらに先立つ純

粋経験の次元へ立ち返ろうとしている。哲学は、そこから出発しなければな

らないと考えているのである。その純粋経験の場が、自然的世界である。

彼はこの世界を、「私が、自分の哲学の出発点で、存在するものとして、

確かなものとして、よく知られたものとして、馴染みのあるものとして、概

念的に把握されたものとして、眼前に見出していた世界」 3）と定義している。

ここで重要なことは、世界が眼前に見出されるという点にある。

この点を明確にするために、別の記述を参照したい。彼は、自然的世界

を次のような事態として記述してもいる。「思考や感情を伴う自分が、周囲

（Umgebung）の内に自身を見出す」。そして、この周囲には「さまざまな言

明を伴う、共にいる人間たち（Mitmenschen）」が属しており、「共にいる人

間たちは、自分と同じような存在であり、自分自身も彼らと同じような存在

である」。4）この記述からわかるように、自然的世界とは自分を取り巻く周囲

を意味している。だからこそ、この世界は眼前に見出される世界なのであ

る。

自己は自然的世界の内に含まれ、自然的世界は自己の眼前に見出される。

このような関係を、彼は「経験批判的な原理的並列関係（empiriokritische 

Prinzipialkoordination）」 5）と呼んでいる。「中心項（Zentralglied）」に「自

我と呼ばれるもの（Ich-Bezeichnete）」を置き、「対立項（Gegenglied）」に

「周囲の構成要素」を置く関係である。これは、二元論的な区別に先立つ次

元における関係という意味で、前二元論的な関係であると言えるだろう。

51



この前二元論的な関係から、彼は、なぜ二元論的仮定が生じるのかを明ら

かにしている。それは、自然的世界が「投入作用（Introjektion）によって、

二つの方向へ分裂する」 6）からである。「投入作用」とは、人が自分の眼前に

見出される経験的事象についての知覚を「共にいる人間」のうちに投入する

ことで、人は一方に「事象」を、他方に「事象についての知覚」を見出すこ

とになる。7）この区別から、知覚し経験する場である「外的世界（Aussenwelt）」

と、その知覚や経験から成る「内的世界（Innenwelt）」という分裂が、つま

り、物と心、客観と主観という分裂が生じる。こうした投入作用を「遮断

（Ausschaltung）」することによって、「変更されていない自然的世界概念が復

旧されること」。8）これが、アヴェナリウスの議論の概要である。

次に、この議論に対するフッサールの態度を見てみよう。1915年に書か

れたと推定される「内在哲学　アヴェナリウス」というテクストに、その態

度が示されている。彼は、アヴェナリウスの試みを、「“眼前に見いだされる

もの（Vorgefundenen）” を純粋に記述する最初の試み」（XIII, 196）と表し、

そこに、「“理論” を立てず、あらゆる理論的先入見を遠ざけ、“与えられる

もの” を、与えられるままに詳細に記述する」（XIII, 196）という意図を見

て取り、それを「非常に有益な意図」（XIII, 197）と評価している。しかし、

他方で、現出者と現出の区別に気付いていないという点で、「純粋現象学的

な還元には到達しなかった」と批判もしている（XIII, 197）。つまり、現象

学的還元に通じる出発点に立ったという点で評価する一方で、現象学的還元

に到達しなかったという点で批判しているのである。この態度は、『論理学

研究』における「最小力量の原理」に対する否定的態度と比較すれば、両義

的な態度と取れるだろう。

フッサールのアヴェナリウスへの態度が確認できたところで、自然的世界

がどのように現象学的研究へ受容されたのかを見ていきたい。

まず、1907年に行われた講義『事物と空間』を見よう。彼は、この導入

部分で、自然的経験の世界と学問的理論の世界を対比しつつ、前者の世界に

ついて、次のように記述している。「自然的な精神の態度をとっているとき、

52



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

私たちの眼前には、ひとつの存在する世界がある」。そして、「私たちは、私

たちを除く世界、私たちの周囲（Umgebung）としての世界に対する関係の

中心として、私たち自身を見出しているのである」（XVI, 4）。ここでは、自

然的経験の世界が眼前に見出される世界であること、そして、自分と世界が

中心と周囲という関係にあることが述べられている。

また学問的理論の世界との関係については、次のような例を出しながら記

述している。「プラチナのこの断片は、実際には、しかじかの性状の原子複

合体であり、しかじかの運動の状態を持っている、と自然科学は言うかもし

れない。しかし、そのように語りながら、彼は、彼が見たり、手に持った

り、天秤の上に置くなどする、ここにあるこの事物をいつも規定しているの

であり、あるいは、彼は、こういうたぐいの事物について普遍的に語ってい

るのである」（XVI, 6f）。この例は、学問が遂行する理論的規定が、経験に

おいて直接与えられる事物に依拠していることを示している。つまり、学問

的理論の世界に対して、自然的経験の世界は前学問的な経験の世界なのであ

る。眼前にある世界という点、前学問的な世界であるという点で、アヴェナ

リウスの自然的世界概念と重なるだろう。

次に、1910/11年冬学期に行われた講義『現象学の根本問題』を取り上げ

たい。この講義では、アヴェナリウスについて直接言及されているので、そ

の内容を中心に見よう。

フッサールは、自然的世界と自己の関係について、「私たち誰もが、自我

として自分自身を見出し
0 0 0

、その時はいつも、自分自身を周囲
0 0

（Umgebung）

の中心として見出す」（XIII, 112）と記述している。世界が自己の周囲であ

る点は、『事物と空間』の自然的経験の世界とも同じだが、この講義では、

アヴェナリウスによる自然的世界概念と自然科学の関係についての理解の仕

方に対して批判が行われている。

あくまでもフッサールのアヴェナリウス理解という枠組みにおいてではあ

るが、彼は、アヴェナリウスが「自然的世界概念を――もちろん理性的な仕

方においてではあるが――変様させるという動機が経験を通じてもたされう

53



ることを可能なことと見なしている」（XIII, 137）と解釈している。ここに

おける「変様」には、自然的世界を離れて、「この世界とは別の世界が、現

実の世界であることを見出しうる」（XIII, 138）という意味が含まれている。

具体的には、自然科学に従事する時、自然的世界を離れ、客観的世界こそが

真の世界であると見なし得るということである。

世界の内に世界を離れる動機がありうるというこの考えが、フッサール

には背理に見える。というのも、「世界には、世界について語ることの意味

を破棄するようなものは存在しえない」（XIII, 137）からである。『事物と空

間』の例が示すように、自然科学は、あくまでも直接経験する世界について

普遍的に語る行為であって、この世界から離れるものではないのである。

最後に、1913年に発表された『イデーン I』を確認しよう。

ここでフッサールは、「私が一つの世界を意識する」ことが、「私がその世

界を直接的に直観的に眼前に見出すこと、私がその世界を経験することを意

味している」（III/1, 56）と述べ、その世界を、「私が自分自身をそのうちに
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

見出し
0 0 0

、また同時に
0 0 0 0 0

、私の周囲世界
0 0 0 0 0 0

（Umwelt）でもあるような世界
0 0 0 0 0 0 0 0 0

」（III/1, 

58）と規定している。またこの世界を「自然的世界（natürliche Welt）」と

も表し、自然科学の算術的世界と対比している。この二つの世界は別物で、

前者は「実在的現実（reale Wirklichkeit）」であるが、後者はそこに存在し

ない理念的な世界である。したがって「自然的世界は、算術的世界が組み入

れられるような地平ではない」（III/1, 60）。他方、全く異なる二つのこの世

界は、自我の態度との関係を持っている。だから、「私は自由に、私の視線

と作用を、どちらにも向けることができる」（III/1, 60）。

ただし、ここで注意しなければならないことは、二つの態度が対等では

ない点である。「私が一度、算術的世界や似たような他の “諸世界” を、そ

れに対応する態度の遂行によって、わがものとする場合」（III/1, 59）でも、

「自然的世界は、“手の届く向こうに存在している（Vorhandene）” のであり、

私は依然として自然的態度の中におり、この点はその新しい諸態度によって

妨害されることはない」（III/1, 59f）。この記述が示すように、算術的態度に

54



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

対して自然的態度が上位に置かれている。算術的態度を取っている間も自然

的態度は維持されているという意味で、算術的態度は自然的態度に含まれて

いるのである。

これまで、フッサールがアヴェナリウスの自然的世界概念を研究した

1902年以後から1913年までの講義や著作を見てきた。

フッサールは、あらゆる理論的先入見を排除し、眼前に見出されるものを

見出されるままに記述するというアヴェナリウスの意図を評価し、眼前に見

出されるものの世界として自然的世界概念を捉えた。そして、自然科学と

の対比という文脈において、自己と世界の中心－周囲関係に着目しながら、

『イデーン I』では、この世界概念を周囲世界として記述した。以上のこと

から、アヴェナリウスの自然的世界概念は、ただちに生活世界概念として取

り入れられたのではなく、まずは中心－周囲関係という観点から周囲世界概

念として受け入れられたと言えるだろう。

2　周囲世界と生活世界

前節では、アヴェナリウスの自然的世界概念が、フッサールによって、周

囲世界概念として受容されたことを見てきた。本節では、『イデーン II』に

おける周囲世界概念と生活世界概念を比較することで、周囲世界概念が生活

世界概念へ発展したことを明らかにしたい。

まず周囲世界概念を概観しよう。ここでは、自然主義的態度と人格主義的

態度との対比という文脈において、その人格的世界として、周囲世界概念が

規定される。「周囲世界とは人格によって
0 0 0 0 0 0

彼の諸作用の中で知覚され、想起

され、思考的に把握され、あれこれ推測ないし推論される世界である」（IV, 

185）。自然主義的態度とは、主に自然科学者がとる態度であり、この態度

の相関者は、価値などを捨象された単なる自然である。この態度において

人間の心は、「物理的に現出する身体に付加ないしは “組み込まれて”、よく

知られた仕方で、身体と共に局所化され局時化される」（IV, 181）。つまり、

55



自然事実として捉えられるのである。

これに対して、人格主義的態度とは、精神科学者のみながらず、人が生活

する際に常に採用している態度である。この態度の内で、自我は「人格」と

して現れる。つまり、人は、人格として生活しているのである。「人格とし

て生活することは、自分自身を人格として措定し、周囲世界との意識的な面

での関係において見出し、その関係の内に身を置くことである」（IV, 183）。

このような二つの態度の対比において周囲世界概念を使用するため、フッ

サールは、この概念を具体的に記述する際は、自然科学者を例に出してい

る。自然科学者は、自然主義的態度が習慣として身についているため、「彼

は習慣的に視野が狭くなっており、研究者としての彼はただ “自然” のみを

見ている。しかし彼も他のすべての人と同様、人格として生活しているので

あり、自分自身がつねに自分の周囲世界
0 0 0 0

の主観であることを “知っている”」

（IV, 183）。

この例は、自然主義的態度を取る自然科学者といえども、研究から離れ日

常生活を送る時は、他の人と同様に周囲世界の主観となっていると読めるだ

ろう。しかし、それだけではない。この例を考える際、前節で見た算術的態

度と自然的態度の対比も考慮に入れる必要がある。本来、自然主義的態度も

人格主義的態度も広義の自然的態度に含まれるが、『イデーン I』の算術的

態度と自然的態度の対比と、『イデーン II』の自然主義的態度と人格主義的

態度の対比は重なっている。

人格は、自然主義的態度と人格主義的態度、どちらも自由にとることがで

きる。この点だけを見れば、上記の解釈も成立するだろう。だが、両態度

は、一方の態度が遂行されている間、他方の態度は遂行されないという対等

の関係ではない。人格主義的態度が遂行されている間、自然主義的態度は遂

行されないが、自然主義的態度が遂行されている間、人格は依然として人格

主義的態度の中にいる。両態度は、人格主義的態度を上位に置いた関係にあ

る。だからこそ、フッサールは「自然主義的態度は人格主義的態度に従属し

ている」（IV, 183）と述べているのである。

56



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

したがって、両態度の対比において周囲世界概念が使用される際、この世

界は具体的に、自然科学者が科学研究から離れ人格主義的態度のみの下で日

常生活を送っている時の世界だけではなく、彼がその研究に従事している時

の世界をも指し得るのである。

次に生活世界概念について概観したいのだが、その前に、『イデーン II』

というテクストの成立について、その経緯を簡単にまとめたい。『イデーン

II』成立過程のどの段階で、生活世界という語が挿入されたのか、その時期

を確認したいからである。

この語は、第三篇「精神的世界の構成」の中で、「注記」という形で登場

し、また付論 XIIIにも現われる。この第三篇には、元となる原草稿があり、

それが「第三篇（精神的世界の構成）のための主要草稿」いわゆる「H草

稿」である。M・ビーメルによれば、この草稿は、1913年にフッサールに

よって書かれ、1918年に E・シュタインによる推敲を受け、1924年までに

フッサールによって改訂され、さらに 1924/25年に L・ラントグレーベの推

敲も受けている（IV, 397-400）。また、生活世界の語が含まれる「注記」は、

ラントグレーベによって挿入されており（IV, 414）、「付論」は 20年代前半

に成立したと見られている（IV, 423）。したがって、生活世界という語が挿

入されたのは、20年代前半だと推察される。周囲世界概念と生活世界概念

の間に、多少の時期のズレがあるのである。9）

時期を確認できたので、その挿入されたテクストにおいて、生活世界がど

のように使用されるのかを見よう。「注記」では、次のように使われている。

「自然科学者は、自然を研究している場合でさえも、つねに彼の生活世界で

ある人格的世界の中で生活している人格として、自分自身を見出している。

ただし、彼はもっぱら物理的あるいは動物学的な自然などにだけ理論的に向

けられている。したがって、自然としての統握は人格的な統握に従属する。

研究している私は単なる事象に向かっているが、しかしまた事象との関係に

ある人格にも向かいうる」（IV, 288Rb）。

一見して、この記述が、前出の人格主義的態度の記述と類似していること

57



がわかるだろう。「自然としての統握」が、「人格的な統握」に従属している

点、これは自然主義的態度と人格主義的態度の従属関係に対応している。そ

して、「自然を研究している場合でさえも（selbst wo er Natur erfordcht）」と

いう点。特に「さえも（selbst）」という箇所を強調したい。自然主義的態度

の遂行中でさえも、自然科学者は人格主義的態度の内にいるのである。周囲

世界と同様、自然科学における生活世界も、自然科学者が日常生活を営んで

いる時の世界だけではなく、彼が科学研究に従事している時の世界も指し得

る。

これまで、周囲世界概念の記述と生活世界概念の記述を比較してきたが、

どちらの世界も、その具体的内実が共通していた。このことから、周囲世界

概念が生活世界概念へ発展していったことが言えるだろう。

おわりに

本稿では、生活世界概念が自然的世界概念から出発し、周囲世界概念を経

て形成されてきた概念であることを見てきた。つまり、生活世界概念の起源

を確認してきたわけだが、このことが生活世界の概念史においてどのような

意味を持つのか、これを最後に、先行研究と比較しながら論じたい。

もともと生活世界概念は、フッサールの晩年を代表する概念とみなされて

きた。表立って主題的に扱われたのは、晩年に発表された論文『ヨーロッパ

諸学の危機と超越論的現象学』（以下『危機』と略記）においてだった。こ

こには、生活世界から超越論的現象学へ至る道が示されている。

L・ラントグレーベは、『イデーン I』においてデカルト主義的な道を示し

ていたフッサールが 1923/24年の講義『第一哲学』や『危機』で示した新し

い道を、デカルト主義からの離反だと考えた。

これに対して、M・ゾンマーは、生活世界概念の歴史を、フッサールが在

籍していた大学の名から「ゲッティンゲン期の生活世界」と「フライブルグ

期の生活世界」に分けた。10）そして、生活世界概念を、デカルト主義からの

58



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

離反としてではなく、デカルト主義を補うものとして捉えた。また、ゲッ

ティンゲン期の生活世界とフライブルグ期の生活世界の違いを明らかにしつ

つ、デカルト主義からの離反と考えられていた変化を生活世界概念の変化と

して明らかにしている。

フッサール全集第 39巻の編者 R・ゾーヴァは、その序文において、生活

世界概念の形成をアヴェナリウスの自然的世界概念とディルタイの生の哲学

との結びつきの下で捉え、その発展を「超越論的感性論」と関連づけてい

る。11）

彼らに対して、本稿は、生活世界概念を周囲世界概念を経て形成された概

念として論じてきた。そして、自然主義的態度と人格主義的態度の関係に注

意しながら、この世界がどのような世界を指しているのかを明らかにして

きた。こうすることによって、生活世界概念が、『イデーン I』から『危機』

まで、一貫して保持していたものをも明らかにすることができる。

『危機』の次の箇所を見てみよう。「学問は、人間の精神の作業であって、

その作業は歴史的に、またどんな学ぶ者にとっても、存在するものとしてあ

らかじめ共通に与えられている直観的な生活周囲世界（Lebensumwelt）か

ら出発することを前提にしている」（VI, 123）。ここでは、生活周囲世界と

いう二つの概念を一つにした語が使われており、この世界が具体的には次の

ように説明される。「その世界は、例えば物理学者に対して、彼がその中で

計測器を見たり、拍節器を聞いたり、量を見ながら測定したりなどする世界

であり、しかも　彼自身が、さまざまな行為や理論的思考を行いながら、そ

の中に含まれていることを知っているような世界である」（VI, 123f）。

さらにフッサールは、アインシュタインも例に挙げている。アインシュタ

インは、相対性理論を構築する際、マイケルソンの実験を利用しているが、

そのことについて、次のように説明している。「マイケルソンが共同の生活

世界において活動し、成果をあげながら生き生きと現に存在しているという

ことは、マイケルソンの実験に関してアインシュタインが行った客観的科学

の問題提起、企図、作業などのすべてにとって、いつもすでに前提になって

59



いる」（VI, 128）。

この二つの例からわかるように、生活周囲世界も生活世界も、自然科学と

の関係においては、具体的に、自然科学者が科学研究に従事している時もそ

の内で生きている世界を指している。『危機』の生活世界も、『イデーン I』

と同様の具体的内実を持っているのである。

近年、生活世界に関わるテクストをまとめたフッサール全集第三九巻が刊

行され、生活世界概念が、その起源から晩年にかけて様々な拡がりを見せて

いることがわかってきている。その拡がりは、自然科学批判の枠組みも超え

ている。しかし他方で、この概念は自然科学との関係において論じられ、周

囲世界概念由来の概念として中心－周囲関係を保持し、一貫して、学者が、

日常生活を送る時の世界だけではなく、学者が学問に従事している時でもそ

の内で生きている世界をも指している。

本稿は、「生活世界」概念の起源がアヴェナリウスの自然的世界概念にあ

るという定説を再検討し、この概念が周囲世界概念を経て形成されたもので

あることを明らかにした。そうすることによってこの概念が、起源から晩年

まで、一貫した具体的内実を持つことも明らかにした。これは、この概念の

歴史を考察する際の基軸の一つを提供することであり、今後は、周囲世界概

念を基軸とした生活世界の概念史を課題としていきたい。

［注］

1） フッサール全集（Husserliana）からの引用は慣例にしたがい、本文中括弧内に巻
数をローマ数字で、またページ数をアラビア数字で表記した。フッサール全集記
録集（Husserliana Dokumente）からの引用は、Dokという略号を用い、その後に
巻数をローマ数字で、頁数をアラビア数字で併記して示した。分冊になっている
巻の場合は、巻数を III/1のように表記した。

2） フッサールは、初版を使用していた。しかし本稿は、資料的な制約から、1905年
に出版された第二版を使用する。ただし、第二版の序言によれば、初版との間に
内容の変更はないので、引用した箇所も初版とほとんど変わりない。

3） Avenarius, R : Der menschliche Weltbegri� ,Leipzig, 1905, S.5.

60



フッサールとアヴェナリウス　生活世界の起源について

4） Ibid., S.5.
5） Ibid., S.84.
6） Ibid., S.29.
7） Ibid., S.27f.
8） Ibid., S.93.
9） 『イデーン II』の成立については、榊原 [2009]に詳細な説明がある。
10） Sommer [1984], S.XI.
11） 本稿では、フッサールとディルタイの関係について取り上げることができなかっ

た。しかし、生概念を巡る二人の関係に言及できなかったことは、本稿が二人の
思想的関係を生活世界概念の成立から除外していることを意味するわけではな
い。ディルタイとの関係については、別の機会に論じたい。

［参考文献］

Landgrebe, L: Der Weg der Phänomenologie. Das Problem einer ursprünglichen Erfahrung, 
Gütersloher Verlaghaus Gerd Mohn, Gütersloh, 1963.

Sommer, M: Husserls Göttinger Lebenswelt, in: Edmund Husserl, Die Konstitution der 
geistigenWelt, Hamburg 1984, S. IX–XLIV.

榊原哲也：『フッサール現象学の生成　方法の成立と展開』、東京大学出版会、2009年 .

（大学院博士後期課程学生）

61



Zusammenfassung

Husserl und Avenarius
vom Ursprung der Lebenswelt

Kotaro Yamaguchi

Nach derzeit vorherrschender Ansicht stammt Edmund Husserl’s Begriff 
der Lebenswelt aus Richard Avenarius’s Konzeption der natürlichen Welt. Daher 
ist es nicht nötig, den Ursprung des Begri�es Lebenswelt erneut nachzufragen.

Um das Jahr 1902 befasste sich Husserl mit der Erforschung von Avenari-
us’ Konzept der natürlichen Welt. Der Begri� „Lebenswelt“ taucht in Husserls 
Texten jedoch erst etwa 1920 auf, d.h. nach einem Zeitraum von etwa zwanzig 
Jahren.

Auch wenn der Begri� natürliche Welt die Grundlage für den Begri� Leb-
enswelt bildet, ist es trotzdem erforderlich aufzuklären, wie Husserl den Begri� 
natürliche Welt aufgenommen und letztendlich den Begri� der Lebenswelt en-
twickelt hat.

Der vorliegende Aufsatz untersucht unter Berücksichtigung Husserl’s Ein-
stellung zu Avenarius die Texte von 1902 bis etwa 1920 und stellt die Entwick-
lung vom Begriff natürlichen Welt zum Lebenswelt dar. Auf diese Weise wird 
gezeigt, dass der Begriff natürliche Welt als Umweltbegriff verstanden wurde 
und sich der Begri� der Lebenswelt schließlich von dort aus entwickelt hat.

62


