
Title アーレントのカフカ論 : 最小限の権利を求める闘い

Author(s) 黒瀬, 勉

Citation メタフュシカ. 2004, 35(2), p. 79-86

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/6602

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



アーレントのカフカ論 

- 79 - 

 

 

 

 

アーレントのカフカ論                               
－ 最小限の権利を求める闘い ―  
 
 
 
黒瀬勉 
  

  

 

 アーレントはいくつかの著作でカフカに言及している。それほど長くない言及が多い中で、

アーレントがまとまってカフカを論じているのは、１９４４年に発表された二つのカフカ論で

ある。あまり間をおかずに発表されたので、二つの論には内容的に重複する部分があるが、違

いもある。本稿では、１９４４年のカフカ論におけるアーレントの解釈とその問題点について

考えてみたい。そのさい、『暗い時代の人々』（１９６８年）に収められた「ベンヤミン論」で

カフカに言及している箇所や、１９４４年以後に刊行されたカフカの著作物や戦後のカフカ研

究を参考にする。以後、二つのカフカ論を便宜的にＡ論とＢ論と呼ぶことにする。 

 Ａ論－「隠された伝統 第４章 フランツ・カフカ－善意の人間」 

 Ｂ論－「フランツ・カフカ 再評価－没後２０周年に」1 

 

１ カフカは『城』でユダヤ人問題を取り扱ったか 

 最初に、アーレントによるカフカの小説『城』の解釈について考える。Ａ論でアーレントは、

カフカの『ある闘いの記録』と『城』では「パーリア」が登場し、『城』を「カフカがユダヤ人

問題を扱ったとほとんど言っていい」作品としている。アーレントが『城』をそう解釈する理

由は二つあると考えられる。ひとつは、主人公Ｋが「（ユダヤ人に）典型的な一定の状況と曖昧

さに陥っていく」からである(65／62)。次に、『城』でユダヤ人の同化の問題が取り扱われてい

ると見るからである。この二つの理由は密接に関係している。 

 ユダヤ人に典型的な「状況と曖昧さ」についてアーレントは具体的には説明していないが、

『城』の主人公Ｋが測量技師として村へ招聘される問題に関係すると考えられる。支配者であ

                                                      
1  アーレントはカフカ論を英語で書いているが、本稿ではその独訳をテキストとする。Hannah Arendt： Die 

verborgene Tradition, suhrkamp 1976．引用箇所については、独訳と邦訳『パーリアとしてのユダヤ人』（寺島俊

穂他訳、未来社）のページ数を記した。『城』（原田義人訳）、『審判』（本野亨一訳）、『アメリカ』（中井正文

訳）については、ページ数を示さないが、すべて角川文庫から引用した。訳語を変えた箇所もある。カフカ

のドイツ語は、Franz Kafka：Gesammelte Werke in zwölf Bänden,Fischer Taschenbuch Verlag からの引用。 



アーレントのカフカ論 

- 80 - 

る城は村に測量技師を召し抱えるように命令するが、村はその必要はないと返答する。ところ

が、村の返答を記した書類の入った封筒が城の担当課に行かず、別の課に行き、おまけに、届

いたのは封筒だけで、肝心の中身の書類は行方不明となった。以後しばらく、その課と村長と

のらちのあかないやりとりが続き、やっと問題が落着するに至るが、その後しばらくして、「城

から招かれた」として、Ｋが村にやって来る。Ｋは自分の招聘に関する一連の経過を村長から

聞き、「万事がとても曖昧で(unklar)未解決のままで」、自分は村から追い出されるのかと問う。

それに対して、村長は「あなたを引き留めはしないが、あなたを追い払うこともしない」と答

える。結局、Ｋは追放されはしないが、村で滞在する確実な根拠がないという曖昧な状態に置

かれるのである。官僚機構での一連の「笑うべき混乱」の中でＫの村での存在理由が曖昧にな

っていくように、カフカは『城』の物語をつくっている。Ｋがいくら奮闘しても、問題は曖昧

なままで、解決はたえず先延ばしされていくように、物語は仕組まれている。 

 同化の問題に関しても、最後まで未解決の状態が続く。城の支配者からの手紙で、Ｋは「見

かけは民衆に属しながら、実際は政府に属するか、現実的な政府の保護を完全に断念して、民

衆にかけるか」の二者択一を迫られ、後者を選ぶ(66／64)。つまり、城の権力者とできるだけ

離れて村の労働者として生きることで、城に自分の存在を認めさせようとする。Ｋは村人と「区

別のつかないもの」になろうと努力するが、これは同化を求める努力である。村の一員になり、

家、仕事などを最小限の権利として得ようとするが、Ｋはその目的を達成することができない 

(94／85)。いつまでも、彼は「どこにも組み入れられないよそ者」で、城の人間でも村の人間

でもない。彼は「なに者でもない(nichts)」のである(65／63)。 

 上で述べた二つの選択肢の中で、アーレントは後者の民衆への同化の道を選ぶ主人公の姿が

『城』で描かれているとするが、これは一面的な解釈だと思われる。というのは、物語全体を

通じて、Ｋは城の権力者クラムに何とかして接触しようと懸命になり、クラムの愛人フリーダ

と結婚しようとするが、クラムに接近するための結婚だとフリーダに非難される。そんなＫを

見ていると、Ｋは城の権力者に取り入って、何とか「成り上がろう」としていると読めなくも

ない（これについては注１５を参照）。いずれにせよ、物語の内容、そしてカフカがユダヤ人で

あることを考えると、Ｋの姿からヨーロッパ社会に同化しようとしたユダヤ人を連想する読者

がいても不思議はない。『城』にユダヤ人が置かれた状況を見て取り、Ｋをユダヤ人とするアー

レントの主張に一定の説得力があるのは確かである。 

 カフカの小説では「ユダヤ人」や「ユダヤ教」という言葉は出てこないが、日記や手紙には

よく出てくる。ここでは、アーレントが言及しているカフカの手紙を挙げてみよう。１９２１

年の手紙の中で、ドイツ語で書くユダヤ人作家について、カフカは「父親のユダヤ性から離れ

ることを、ドイツ語で書き始めた大ていの者が望んでいた、彼らはそれを望んでいたけれども、

いたいけな後脚ではまだ父親のユダヤ性にしがみついていたし、前脚は新しい大地を見つけか

ねていた。そうした絶望が彼らのインスピレーションだった」と言っている。彼らがドイツ語

を使うことは「他人の所有物の横領」であり、「たとえたったひとことの言い違いも立証され 



アーレントのカフカ論 

- 81 - 

なくとも、他人の所有物であることに変わりはない」のである2。『暗い時代の人々』の「ベン

ヤミン論」で、アーレントはこの手紙に言及して、１８７０年代以降、中央ヨーロッパのドイ

ツ語を話すユダヤ知識人の間に「ユダヤ人問題」があったと言っている3。カフカがアーレント

の言う「ユダヤ人問題」を自覚するようになるのに、プラハにやってきたイディッシュ語演劇

団との出会いが一つの大きなきっかけとなった。１９１１年１０月の日記で、カフカはこの演

劇団の公演の様子を詳細に書いている。その中で、ドイツ語の„Mutter‟でユダヤ女性を表現す

ることの不適切さについて述べ、「„Mutter‟と呼ばれるユダヤ婦人は滑稽であるばかりか、よそ

よそしいものになるのである」と言っている4。プラハのユダヤ人はチェコ人からはドイツ人の

仲間として忌避され、ドイツ人からはユダヤ人として拒否され、プラハ・ドイツ語を使うユダ

ヤ人は、言葉によっても「よそよそしさ」を体験していたのである5。 

 こうしたことを考えると、カフカの小説がユダヤ人の置かれた状況の問題性に関連すること

は確かである。しかしそれでも、アーレントが主張するように、Ｋはユダヤ人で、『城』がユダ

ヤ人問題を取り扱っていると言っていいのだろうか。というのは、Ｋは村での存在根拠が曖昧

で、それゆえ村への同化を求めるのだが、共同体での存在根拠の曖昧さと同化の問題はユダヤ

人に限った問題ではないからである。 

 『城』でユダヤ人問題が扱われていると言う一方で、Ａ論には、完全にそう言いきれないこ

とをアーレント自身が認めていると読める箇所がある。それは『城』の人物像を論じた箇所で、

アーレントは主人公のユダヤ的特徴が放棄されることで、その人物像が抽象的になって、「純粋

にユダヤ的問題性の領域をはるかに超える」ことになると言っている(67／65)。カフカの人物

像が抽象的であることに関しては、Ｂ論でも、アーレントはカフカの小説の特徴を論じ、主人

公は日常出会う人間ではなく、人間一般の様々に変化したモデルであると言う(101／96)。アー

レントによると、カフカの芸術は抽象化して本質的なものだけを残す芸術である。人物が抽象

化して描かれていると、それだけその人物を具体的に特定の民族と関連づけることが困難にな

る。小説を読んで、ユダヤ人を連想することがあっても、Ｋをユダヤ人と断定しにくくなって

くる。カフカが小説では「ユダヤ人」という語を使用していないという事実は、彼の小説がユ

ダヤ人問題を取り扱っていると断定することを困難にするのではないか。その事実を重視する

と、『城』のＫをユダヤ人と言うべきではないだろう。 

 さらに、何らかの問題をユダヤ人に固有の問題と見なすことに対する批判が『全体主義の起

源』にある。ロシア革命などの政治的な激動で、第一次世界大戦後のヨーロッパでは、大量の

亡命者・難民が出現したが、彼らには所属すべき共同体もなく、居住などの最小限の権利すら

保証されなかった。彼ら無国籍者は完全な権利喪失者となった。アーレントは無国籍者の問題

をユダヤ人の問題に限定すべきでないとする。両大戦間の時期に、ユダヤ民族が無国籍者と少

                                                      
2
  決定版カフカ全集９（新潮社、以下カフカ全集と略記）３６９頁、マックス・ブロート宛書簡。 

3  Arendt: Men in dark times, p.183.  Harcourt Brace &Company.  邦訳『暗い時代の人々』（阿部斉訳、河出書房 
新社）２２１頁。 

4
  カフカ全集９、８５頁。 

5  クラウス・ヴァーゲンバッハ『若き日のカフカ』（中野孝次他訳、ちくま文庫）「世紀転換期のプラハ」の章。 



アーレントのカフカ論 

- 82 - 

数民族の問題を典型的に代表していたので、この二つの問題をユダヤ人特有の問題と考えやす

いが、そうすれば、この「２つの問題の射程範囲を無視する」ことになるとアーレントは言う。

無国籍と少数民族の問題をユダヤ人に特有の問題とすると、イスラエル建国でそれらの問題は

終わったとされて、大量のパレスチナ難民が発生して、新たな無国籍と少数民族の問題が生じ

た事実が無視されることになる6。『全体主義の起源』で言われていることをカフカ論に適用す

ると、ユダヤ人がヨーロッパ社会での存在根拠の曖昧さと同化の問題を典型的に代表していた

ので、それらの問題をユダヤ人問題と考えやすいが、そう考えると、問題の「射程範囲」を無

視することになる。だから、そう考えるべきでない。 

  カフカが小説でユダヤ人問題を取り扱ったかどうかは、戦後のカフカ研究でも問題になって

いる。アーレントが言及していないカフカの作品を挙げると、『歌姫ヨゼフィーネ、あるいは二

十日鼠族』での二十日鼠族とヨゼフィーネの関係を考えると、多くの人がユダヤ民族とその救

済者の関係を連想するだろう。しかしそれでも、カフカがこの物語でユダヤ民族の運命を再現

した言うべきではない。再現したとすると、作品の意味を一義的に固定してしまうことになる。

物語の中に「ユダヤ的」要素が読みとれたとしても、そこから進んで、作品が「ユダヤ民族の

運命」を扱っているとするのは、部分を全体とすり替えることである。「部分的見解を全体的見

解と宣言する」（『ヤノーホとの対話』でのカフカの言葉）ことに等しい。カフカの作品は一義

的な割り切れた解答を求めていないのである7。 

  

２ 最小限の権利と人間らしい生を求める闘い  

 Ｂ論では、アーレントはユダヤ人問題を持ち出さずにカフカを解釈し、テーマとして同化の

問題を扱わずに『城』を論じている。また、アーレントは自らの解釈と対照的なものとして、

カフカの「神学的」あるいは「宗教的、形而上学的」解釈を批判している。ここでは、Ｂ論で

のカフカ解釈とその問題点について考える。 

 アーレントは、カフカの小説の中心的なテーマは、「摩擦なく機能する機構の形態で表される

世界と、そんな世界を破壊しようとする主人公の間の軋轢である」と言っている(100／95)。ア

ーレントの意図を汲んで、これを言い換えると、機構の権力の行使とそれに対抗する主人公の

闘いがカフカの中心的テーマということになろう。このテーマの観点から、アーレントは『審

判』、『城』、そして『アメリカ（失踪者）』を論じていく。ここでわかるように、Ｂ論はユダヤ

人問題をカフカの中心的テーマとせず、より普遍的な問題の観点からカフカを解釈している。

実際、『審判』や『城』と違って、『アメリカ』にユダヤ人問題を読み取るのは難しい。 

 中心的テーマとの関係で、アーレントが重視しているのは『審判』でのヨーゼフ・Ｋと教誨

師との対話である。二人は「掟の前の門番」の話について議論し、教誨師が「門番は掟に仕え

ているのだから、人間の批判はおよばない」と言ったのに対して、ヨーゼフ・Ｋは「その見解

                                                      
6  Elemente und Ursprünge totaler Herrschaftt, Piper, S.451. 邦訳『全体主義の起源』２（大島通義・大島かおり訳、 
7
  高木久雄「カフカの物語『歌姫ヨゼフィーネ、あるいは鼠の族』論考」（『ドイツ文学散策』所収、ナカニシ

ヤ出版）、６６頁。 



アーレントのカフカ論 

- 83 - 

に従うならば、門番の言ったことをすべて真実だと思わなければならないことになる」と反論

する。それに対して、教誨師は「すべてを真実だと思う必要はない。必然だと思えばいい」と

言う。ヨーゼフ・Ｋは、それでは「嘘が世界の法にされる」と教誨師の考えを受け入れること

ができない。教誨師の「すべてを必然だと思えばいい」という言葉を、アーレントは巨大な機

構の権力を前にして人々が感じる驚きと恐れに関連づけて解釈する。官僚機構のような権力に

対して、人は恐怖や驚嘆の感情を持つが、そうした感情から、機構の権力の行使が必然的なも

の、自分では制御できない運命的な力のように見えるようになる。アーレントの考えでは、権

力に対する人々の恐怖と驚嘆から「必然性の仮象」が生じるのである(90／81)。 

 アーレントの解釈では、最後まで「必然性の仮象」と闘ったのは『城』の主人公Ｋである。

Ｋとちがって、最後まで抵抗できなかったのが『審判』の主人公ヨーゼフ・Ｋである。『審判』

の冒頭、ヨーゼフ・Ｋは理由も分からないまま逮捕され、「巨大な組織」に巻き込まれていく中

で、抵抗し闘うが、最後には処刑される。彼は「すべてを必然だと思えばいい」という考えに

納得していなかったが、最終章では、権力の働きとしての処刑が「必然」であるかのごとく、

抵抗せずに２人の男に連れていかれる。一方、『城』においては、Ｋがやって来た村では、すべ

てのことが運命として、不可解な出来事として、あるいは施し物として受けとめられていた。

その中でＫだけが、出来事を恐怖の念を持って解釈することなく、自分の理性を使って判断し

ていった。そして、Ｋは村人が必然と見なすもの、運命と見なすものが「必然性の仮象」でし

かないことを見て取ったのである。 

 アーレントのカフカ解釈で基軸になるのが「善意の人間」の概念である（以下、善人と略記

することもある）。この点に関しては、Ａ論とＢ論に違いはない。「善意の人間」でアーレント

が考えているのは、人間の行為が秘密に満ちた権力によってでなく、人間自身によって決定さ

れる世界、人間自身がつくった法によって支配された世界を目指す人物のことである。アーレ

ントの解釈では、『城』の主人公Ｋは善人である。自分が要求するものを、上からの、あるいは

「城からの施し物」としてでなく、自分の権利として主張し、人間としての権利を実現するた

めにＫは闘う。『アメリカ』の主人公カール・ロスマンは、『審判』や『城』の主人公と比べる

と若く、未熟で無邪気と言う方が適切ではあるが、善人である。『アメリカ』の「オクシデンタ

ル・ホテル」の章に、機構の力とロスマンの善意が衝突し、善意が機構に屈するエピソードが

ある。アーレントはそのエピソードに言及している。ロスマンはオクシデンタル・ホテルでボ

ーイとして働くことになるが、酔った知人が仕事中の彼のところに来て、騒動が起こり、結局、

ホテルを解雇される。騒動の過程で、ロスマンは門衛長の思い違いを指摘するが、門衛長は「自

分に間違いはない」と言い張って譲らない。ロスマンは善意に満ちた対応をするが、人格がま

るで機構の一部となったような門衛長たちの悪意に満ちた疑いに敗れる。「（相手に）善意がな

いなら、弁解することも不可能じゃないか」と、新たな道を歩むことになる。 

 「善意の人間」を軸にしたアーレントの解釈と対照的なのが、「神学的」解釈、「宗教的、形

而上学的」解釈である8。カフカの主人公の抽象性についてはすでに１で述べたが、この人物の

                                                      
8  城山良彦「カフカ論の系譜」（『カフカ』所収、同学社）では、多くのカフカ論が紹介されているが、その中



アーレントのカフカ論 

- 84 - 

抽象性ゆえに、人物は理念の体現者とか意見の代弁者と見なされやすくなる。そして、カフカ

の作品の恐るべき物語から、一部の論者はカフカに「神学」を当てはめて解釈するようになり

(99／94)、「悪魔的な神学」のうちに深い解釈を見るようになる(92／84)。ここで、カフカの友

人マックス・ブロートの解釈を例に取ってみると、ブロートは「『審判』と『城』で描かれてい

るのは、（中世ユダヤの神秘説であるカバラの意味における）神性のふたつの現象形式―裁きと

恩寵―なのである」と解釈し、『城』でのアマーリアとソルティーニの挿話はキルケゴールの『お

それとおののき』と対応関係にある物語であると言っている9。 

 アマーリアとソルティーニの挿話とは、城の役人ソルティーニが使いの者に手紙を持たして、

バルナバス家の娘アマーリアに自分のところに来るように言ったが、アマーリアに拒絶された

事件である。ソルティーニは権力を利用して若い女性を自分の言いなりにしようとしたのであ

る。城の役人を恐れる村人たちはソルティーニを批判するどころか、バルナバス家を村八分に

する。そんな中で、Ｋだけが、「役人の中には、ソルティーニのようなやつがいるんです。お父

さんは当局へ行って強く抗議したでしょうね。…私が恐れを感じるのは、ソルティーニのよう

な役人と、権力のこうした濫用があり得るということです」と言って、不正を不正としたので

ある。アーレントからすれば、この挿話では、カフカの中心的テーマ、つまり、役人による「権

力の濫用」に対してどう対処するかが語られている。今日的に言うと、男が権力を利用したセ

クハラでしかない。カフカがキルケゴールを読んだのは事実だが、挿話を『おそれとおののき』

に対応させる必要はない。アーレントの次の言葉はブロートのような神学的解釈を念頭に置い

ている。カフカの恐ろしい物語から「一見深遠そうに見える解釈を求め、それを宗教的現実の

カバラに基づく叙述や悪魔的な神学のうちに見いだす」(92／84)。こうした解釈は、アーレン

トからすれば、「必然性の仮象」にとらわれた解釈でしかない。 

 カフカの作品の中で、特に宗教的、形而上学的に解釈されるのが『審判』である。例えば、

ゲルショム・ショーレムは「カフカの作品の唯一の対象は神の裁きである」と言い、ユダヤの

カバラを理解するためには、「今日ではまずカフカの著作を、とくに『審判』を読んでおかねば

ならない」と言っている10。これに対し、アーレントは『審判』を神学的に解釈しない。宗教

的観念に拠らず、『審判』を解釈する。それでは、アーレントは主人公が処刑されるのをどう説

明するのか。宗教的観念を持ち出さずに、説明できるのか。アーレントは、主人公が理由も分

からず逮捕されたことが呼び起こした「罪悪感」がだんだんと膨れ上がり、彼は「ある巨大な

組織」の命じる役割に自分を順応させていき、最後の処刑の場面では彼の内面の展開と外部の

出来事が一致し、抵抗もせずに権力の行使に従ったとしている。そして、この「罪悪感」は人

はだれも罪を免れていないという事実に基づくとする(91／82)。アーレントのこうした解釈に

は説得力がない。『審判』を読んでも、主人公がアーレントの言う理由で「罪悪感」を持ち、そ

れが膨れ上がっていったとは読めないのである。 

                                                                                                                                                            
の一つに、「宗教的、形而上学的」解釈がある。カフカに「神学」を当てはめる解釈である。 

9  カフカ全集６、３９６頁、マックス・ブロート「初版あとがき」。 
10 Ｋ・Ｅ・グレーツィンガー他編『カフカとユダヤ性』（清水健次他訳、教育開発研究所）２３頁。 



アーレントのカフカ論 

- 85 - 

 ここで、戦後のカフカ論を参考にしてみよう。１９６７年にカフカのフェリーチェへの手紙

が出版されて、カフカとフェリーチェの婚約と婚約破棄という事件が『審判』に強い影響を与

えていることが明らかになった。フェリーチェへの手紙の中で、カフカは結婚することへの肉

体的不安、結婚生活で執筆活動が阻害されることへの不安などを書いている。カフカには強い

不安や負い目があった。１９１４年６月に婚約、数週間後の７月に婚約破棄。そして、婚約に

関しては、カフカは「罪人のように縛られていた」と書き、婚約破棄に関しては、「法廷」と「絞

首台」という語で表現している。カネッティが言っているように、この重大な二つの事件が『審

判』の物語に色濃く反映している11。カネッティは婚約と婚約破棄がともに「屈辱的な衆人環

境の中で」行われたことを重視し、『審判』では屈辱が主要なテーマになっていると言う。カフ

カは「法廷」という言葉で小説を始め、「絞首台」で小説の結末を予測していた。カネッティの

解釈から明らかなように、宗教的観念を持ち出さなくても、主人公が処刑される物語をカフカ

が書いた動機といったものを説明できるのである。 

 また、『審判』の最後には、主人公の内面の展開と外部の出来事が一致するとアーレントは解

釈しているが、この点に関しても、アーレントの解釈をすんなり受け入れることはできない。

最後から２つ目の章「聖堂にて」での、ヨーゼフ・Ｋと教誨師との対話についてはすでに触れ

たが、そこでは、ヨーゼフ・Ｋは教誨師のいうことに同意していなかった。「すべてを必然だと

思えばいい」という考えに納得したわけではなかった。ところが、次の最終章「処刑」では、

抵抗もせずに、つまり処刑が「必然」であるかのごとく、ヨーゼフ・Ｋは２人の男に連れられ

ていく。読んでいて、彼は本当に納得したのだろうかと思う。２つの章の間に飛躍あるいは不

連続を感じるのである。ドゥルーズとガタリは「聖堂にて」の章の後に「処刑」の章が続き、

物語が終わることに疑問を出している12。最近の研究はカフカが『審判』の最初の章と最後の

章をほぼ同時に書いたとしている13。 

 見てきたように、アーレントの『審判』の解釈には説得力がない点がある。資料上の制約も

あった。しかし、戦後の研究を参照すれば、宗教的観念を持ち出さずに『審判』を解釈する方

向性は可能であると言える。アーレントがカフカ論を発表したのは１９４４年だが、研究者に

よると、４０年代にはカフカを「宗教的、形而上学的」に解釈する研究書が出版されて、それ

が「カフカが熱狂的に迎えられた時期の代表的見解の一つ」となった14。例えば、１９４６年

に出版されたある研究書は、カール・バルトの「世界の全形式は神の詛いの下にある」という

言葉に関連づけてカフカ文学を考察している。神学的解釈に対するアーレントの批判には、１

９４０年代のカフカ研究でのこうした傾向への反発があったのかもしれない。アーレントが「善

意の人間」を軸にして解釈するのは、カフカにとって重要なのは、秘密めいた権力によってで

はなく、人間の活動が人間の自発性によって支配された世界を構築することだと考えたからで

ある。人間らしく生きたいという願い、それを実現するための闘いにカフカの重点があると考

                                                      
11
 エリアス・カネッティ『もう一つの審判』（小松太郎・竹内豊治訳、法政大学出版局）１２１頁。 

12
 ドゥルーズ／ガタリ『カフカ』（宇波彰・岩田行一訳、法政大学出版局）８８頁。 

13 明星聖子『新しいカフカ 「編集」が変えるテキスト』（慶應義塾大学出版会、２００２年）２３７頁。 
14 前掲、城山著、１１６頁。 



アーレントのカフカ論 

- 86 - 

えたからである。神学的解釈では、こうした点が無視されてしまう。 

 神学的解釈への批判には同感できるとしても、「善意の人間」を軸にしたアーレントのカフカ

解釈に難点がないわけではない。役人の権力の濫用で苦しんでいるバルナバス家の人にとって

は、Ｋは権力と闘う善意の人間かもしれないが、１で述べたように、Ｋには完全にそう言い切

れない側面がある。Ｋは城の権力者に何とか接触しようとして、フリーダを利用しようとする。

少なくとも、そう思われても仕方がない行為をする。ところが、アーレントの解釈はＫを善意

の人間として論じるだけである。この意味において、Ｂ論での解釈は一面的で、『城』を「ただ

一つの批判的意義に還元」するものである15。 

 村に受け入れられないＫは、無権利状態のままで、人間らしく生きることができなかった。

というのは、「ある人民（民族）の中でのみ、一人の人間は人々の中で一人の人間として生きる

ことができる」からである(72／74)。最小限の権利を求めるＫの闘いに関するアーレントの解

釈を読んでいると、『全体主義の起源』での無国籍者の問題を連想する。アーレントによると、

故郷を喪失し新しい国に受け入れられない無国籍者は幸福追求権や所有権のような特定の権利

を喪失するだけでなく、人権そのものを失う。アーレントは特定の権利の喪失と人権の喪失を

区別し、第一次世界大戦後に出現した無国籍者は完全な無権利状態にあり、人権自体を喪失す

るとする。無国籍者の問題の考察から、アーレントは「諸権利を持つ権利というようなもの」

が存在すると言う16。この権利は「諸権利に対する権利、あるいは人類に属するという各人の

権利」と言い換えられる。この権利を喪失すると、人は奴隷よりも悪い状態に陥ることになる。

というのは、奴隷が一定の政治的・社会的関係の中で生きているのに対して、難民収容所など

に収容された無国籍者はその関係を失うことで、人間によって構築された世界との関係を失い、

世界から閉め出されるからである。無国籍者のこの無世界性こそ、彼らが専制国家に殺害され

る危険をうみだす。このような『全体主義の起源』での無国籍者論を考慮に入れると、人間ら

しく生きるための闘いにカフカの中心的テーマを見るアーレントの解釈には、ユダヤ人難民と

してアメリカへ逃れた彼女の体験が反映していることが見て取れる。二つのカフカ論全体を通

して、アーレントが『城』に重要な意義を与えて共感を込めて論じているのはその現われであ

ろう。 

                        （くろせつとむ 近畿大学非常勤講師） 

 

［キーワード］ 

ユダヤ人問題  機構の権力との闘い  善意の人間  最小限の権利  無国籍者   

 

                                                      
15 

マルト・ロベールは『城』のＫは二つの役を演じているとする。第一の役は、城の高官の愛人であるフリー

ダを誘惑して、自分の目的のために利用し、成り上がっていこうとする役。第二の役は、特権階級の権力濫

用と不公正の象徴である城に対して、弱い者と女性を擁護する者としての役。アーレントはＫを第二の役を

演じる者として論じる。このような解釈は『城』を「ただ一つの批判的意義に還元」しようとするもので、

矛盾が多い。マルト・ロベール『古きものと新しきもの』（城山良彦他訳、法政大学出版局）１８６頁。 
16  前掲、Piper, S.462、邦訳２８１頁。 
 




