
Title 「ブラック・パワー」とトリニダード : ポスト・コ
ロニアル時代の矛盾を衝く

Author(s) 北原, 靖明

Citation パブリック・ヒストリー. 2009, 6, p. 80-95

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66466

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



80 パブリック・ヒストリー

Journal of History for the Public (2009) 6, pp 80-95  ©2009 Department of Occidental History, Osaka University. ISSN 1348-852x
‘Black Power’ in Trinidad: A Protest to Contradictions of Post-Colonial Periods 
Yasuaki Kitahara

「ブラック・パワー」とトリニダード
ポスト・コロニアル時代の矛盾を衝く

北原靖明

はじめに

本論文は、1970 年代初頭にトリニダード・トバゴ共和国（以下「トリニダード」と略）の

社会を揺るがせた「ブラック・パワー」運動に焦点を当て、1962 年の独立後この国で新たに

顕在化してきた政治経済の混乱や矛盾の解析を試みるものである。独立以前でも、トリニダー

ド社会の問題の多くは、その特異な人種およびエスニック的人口構成が係わってきた。なかで

もアフリカ系とインド系（以下 ｢ インド人 ｣ と略）住民は、それぞれが総人口の約 40％、併

せて 80％近くを占め、職業、宗教、慣習、文化、居住地域などで対照的な社会を形成してい

る。この点からみて、人種差別に反対する市民権運動として米国で始まり西インドに転移した

ブラック・パワー運動の経緯を検討することは、トリニダード社会の理解にもきわめて有効と

思われる。同時に、トリニダードにおけるブラック・パワー運動の独自性や国際的連帯も、明

らかになるはずである。なお、独立までのトリニダードの脱植民地化に向けた政治状況につい

ては既に別稿で纏めているので、ここでは触れない(
(1)

。

「ブラック・パワー」という言葉は、1950 年代から文献に現れ、米国議会の演説でも使われ

てきた(
(2)

。しかし、実際に「ブラック・パワー」運動を始めたのは、トリニダード出身で当時米

国の学生非暴力協力委員会の議長を務めた カーマイケル（Stokely Carmichel）であった(
(3)

。1966

年彼は、米国ミシシッピー州でアフリカ系住民の市民権運動を指導する標語としてこの言葉を

選んだのである。1967 年 6 月ニュージャージー州で開かれた第 1 回ブラック・パワー会議の

マニフェストでは、白人支配から黒人の権利を回復するために、アメリカ、アジア、アフリカ、

ラテン・アメリカ各地域および国際ブラック・パワー会議を毎年開催することが謳われた。

(1)	北原靖明、｢ 西インド連邦とトリニダード — 脱植民地運動におけるウィリアムズの政策的ジレンマ ｣、別
途投稿中。

(2)	たとえば、ライト（Richard Wright）のガーナ紀行『ブラック・パワー』（1954）、グレイ（Jesse Gray）創設の「ブラッ
ク・パワー機構」（1963）、米国下院議員パウエル（Adam Powell）の議会演説など。Cf. Locksley Edmondson, ‘The 
Internationalization of Black Power’, in: Is Massa Day Dead ?, Orde Coombs(ed.), Anchor Books, 1974, pp.205, 211 and 229.

(3)	Stokely Carmichel, Black Power: The Politics of Liberation in America, Vintage Books, 1967.



81「ブラック・パワー」とトリニダード

西インドでブラック・パワー運動の先鞭をつけたのは、ジャマイカのロドニー（Walter 

Rodney）である。彼は西インド大学モナ校（ジャマイカ）で 1968 年からアフリカ史の教鞭を

とり始めたが、同年 10 月モントリオールで開催された黒人作家会議に出席して帰国のおり、

ジャマイカ労働党政権により再入国が拒否された。過激な思想が警戒されたのである。ロドニー

は、白人の人種差別的帝国主義を打破し黒人民衆の政権を樹立することをブラック・パワーの

目的とし、そのためには暴力も辞さないと主張していた。彼によればブラックとは非白人を意

味し、インド人住民も含まれるのである(
(4)

。

トリニダードでのブラック・パワーは、1968 年末モントリオールのジョージ・ウィリアム

ズ大学で西インド出身の学生が人種的暴力を受けたことがきっかけになった。旧宗主国英国に

代わり米国ついでカナダがトリニダードで影響を強めていた。米国に比べカナダでは人種差別

が少ないという神話が、この事件で崩れたのである。西インド大学セント・オーガスチン校（ト

リニダード）の学生を主体とする国民共闘委員会（National Joint Action Committee（NJAC））が、

1969 年に事件に同情する運動を起こし、1970 年になると次第にアフリカ系の民衆も参加して、

白人支配を否定するトリニダードでのブラック・パワー運動に発展した。思想的にはジャマ

イカのロドニーに影響されていた。ついには 1970 年 4 月 21 日、ウィリアムズ（Eric Williams）

首相が国家非常事態を宣言し、米国やベネズエラ海軍の出動を要請するに至った。その後も散

発的動きはあったが、トリニダードでのブラック・パワーは、これを機会に沈静化していく。ウィ

リアムズは、辞意を示唆したものの、1973 年以後石油ブームによる経済の復調もあって生涯

首相の地位にとどまった。

一時期この島国を揺るがしたトリニダードのブラック・パワーは、なにを目指していたのか。

その目的と成果に関して意見が分かれるのは、ひとつには「ブラック・パワー」が、米国から

西インドに移出される過程で観念自体が多義化し混乱しているためであろう。

米国での多数派である白人支配に対する反人種差別をめざした市民権運動の延長であると見

るならば、アフリカ系が多数派を占め黒人指導者が政権を握るジャマイカやトリニダードでの

ブラック・パワーは、滑稽であり（V.S. Naipaul）(
(5)

、運動自体が無意味と判断されよう(
(6)

。『エクス

プレス』紙は、むしろ「マジョリティ・パワー」と呼ぶべきだと皮肉っている(
(7)

。

西インド大モナ校のミークスやオーガスチン校のミレッテは、ブラック・パワーがインド

人を含めて経済的に取り残された大衆による革命運動と考えている(
(8)

。しかし、運動のシンボ

ルであるアフロ・シャツ、アフロ・カット、こぶしを上に突き出す仕草は、米国のブラック・

(4)	Walter Rodney, The Groundings with My Brothers, Bogle-L’Ouverture Publications, 1975, pp.21-22 and 28.
(5)	New York Review of Books, 1970, September 3, p.32.
(6)	Express, 1970, March 3.
(7)	Express, 1970, April 1.
(8)	Brian Meeks, ‘The 1970 Revolution: Chronology and Documentation’, in: The Black Power Revolution 1970, S. Ryan and T. 

Stewart (eds.), University of West Indies Press, 1995; James Milette, ‘The Black Revolution’, in: Is Massa Day Dead, Coombs 
(ed.), p.47.



82 パブリック・ヒストリー

パワーそのままの輸入であり、インド人を考慮したものではなかった(
(9)

。グレンジャー（Geddes 

Granger）らトリニダードにおける運動のリーダーたちもインド人社会に無知であり、インド

人を仲間に取り込むことが必要と気づいたのは運動がある程度進んでからであった。当初の活

動に全体のシナリオが明確に描かれていたわけでもない。インド人の取り込みは成功しなかっ

た。仮に革命的思想が内在していたにしても、運動自体はほとんど非暴力に終始している。政

策の変革を求めたにしても、政府の転覆まで企図していたとはいえない。白人支配に対する非

白人一般民衆による革命という見方はあたらない。

ゴサインによれば、本来階級闘争になるべき運動だが、アフリカ系とインド人住民が拮抗す

るトリニダードではマルキスト的共闘は成立しない。トリニダードでのブラック・パワーは、

限られたパイを争う 2 つのエスニック間の争いに転化され、結局運動は失敗に終わったと、彼

は主張している(
(10)

。しかしこの結論は、2 つのエスニック文化の差異に主眼をおき、1970 年初頭

の数ヶ月におけるトリニダードでのブラック・パワーの発生と収束に焦点をしぼっているので、

運動の背景やその影響についての分析が十分とはいえない。

筆者は、トリニダードのブラック・パワーを、1962 年の独立以来政権を担当してきた人民

国家運動党（People’s National Movement（PNM））の政策に対する、当初の期待を裏切られたと

感じた支持基盤のアフリカ系住民による異議申し立てと解釈する。ブラック・パワー運動のリー

ダー達が直接の標的にしたのは、独立後もこの国の経済を実質的に支配している外国資本や企

業だった。

ウィリアムズの唱えるナショナリズムや自立とはなにか。真の独立とは。本論は、トリニダー

ドのブラック・パワー運動の観点からトリニダードのエスニック関係を見直すとともに、ウィ

リアムズの脱植民地路線の矛盾を分析し、運動の次代への影響を検討することである。また、

国際的汎アフリカ主義との係わりについても考察したい。

１　ブラック・パワーと汎アフリカ主義の国際的潮流

ブラック・パワーは、米国のアフリカ系住民による白人と均等の市民権獲得を目指す運動と

して始まった。1967 年 5 月カーマイケルは、ワシントン（Booker Washington）やキング（Martin 

Luther King）牧師の流れを酌む非暴力的抵抗活動をはじめた。彼によれば、奴隷解放以後も白

人パワーが依然として米国を支配しており、黒人はたとえ成功者でも周辺人（marginal man）

として白人による構造的人種差別を受け、白人優先の社会組織にとりこまれてしまう。白人社

会の圧力に対しては黒人が個別でなく集団としてブラック・パワーで抵抗しなければならない、

とカーマイケルは説いた。

しかし、現実には非暴力の抵抗だけでは米国での白人による構造的人種差別の壁は崩せず、

(9) David Nicholles, ‘East Indians and Black Power’, in: Race, 1971, April 1.
(10)Mahin Gosine, East Indians and Black Power in the Caribbean: The Case of Trinidad, Africana Research Publications, 1985, 

p.231.	  



83「ブラック・パワー」とトリニダード

やがて運動が行き詰った。1967 年夏以後カーマイケルは、次第にアジア・アフリカ等第三世

界を白人の帝国主義的支配から解放するための武力闘争へと活動を尖鋭化させていく。すでに

多くのアジアやアフリカ諸国が、独立を達成していた。彼は 1969 年アフリカ滞在中にエンク

ルマ（Kwame Nkurmah）と出会い、その思想に共鳴して汎アフリカ主義を主張するようになっ

た。一抵抗運動から、体系的主義思想に視野を広げたのである。カーマイケルは、もはや米国

のような多元国家の中での少数弱者の権利を主張するのではなく、アフリカ系主体の統一的国

家建設を夢見るようになる。

汎アフリカ主義の唱道者としてもっともよく知られているのは、米国のデュボイス（William 

DuBois）とジャマイカ出身のガーベイ（Marcus Garvey）であろう。デュボイスは、トリニダー

ド出身の医師ウィリアムズ（Henry Sylvester Williams）らと共に、1900 年ロンドンで最初の ｢ 汎

アフリカ会議 ｣ を立ち上げた。彼は、①黒人が対等な権利を認められて現在の欧米社会に同化

する、これが否定されれば、②普通教育、産業振興、自由な通商に基づく黒人によるアフリカ

国家を建設する、ことを唱えた(
(11)

。デュボイスは、人種間通婚を容認し、反戦平和主義者であり、

ガーベイのような過激な思想を好まなかった。

いっぽうガーベイは、第 1 次大戦の直後に「世界ネグロ改善協会」を設立し、この組織をベー

スに活動を続けた。彼の主張は、アフリカ系が白人同様の自由を得ることである。自由とは、

経済的自由ならびに自らが政府を選択できる政治的自由を意味する。米国や英国では、黒人に

政治的自由がない。 そのためには、本来自分たちの土地であったアフリカを回復し、アフリ

カ人による国家を建設する以外に道は開けない(
(12)

。この目的に向けて、世界 4 億の黒人は団結し

なければならない。汎アフリカ主義のなかで彼の思想は、特にガーベイズムと呼ばれている。

ガーベイは、アフリカ系の人種的純粋性を重視し、人種間の通婚を容認するデュボイスを批判

した。

広範な社会主義的思想家であるトリニダードのジェームズ（Cyril L.R.James）も、汎アフリ

カ主義者といえる。このあとに続く汎アフリカ主義者として、50 年代を中心に活躍したガー

ナの政治家エンクルマやトリニダードのパドモア（Gorge Padmore）の名前を挙げることがで

きよう。

パドモアの本名はナースで、米国のホワード大学在学中からパドモアの名を採用するように

なった。当時の教師によれば、米国の黒人に比べ西インド出身のパドモアはより積極的に意見

を表明したという。英国統治下のトリニダードは、米国に比べ白人の圧力が弱く、表現がよ

り自由であったといえる。彼は、「米国的生活、習慣、機構は、トリニダードで英国的訓練を

(11)David Levering Lewis, W. E.D. DuBois: The Fight for Equality and the American Century 1919-1963, Henry Holt and 
Company, 2000, pp.43-46.	

(12)Marcus Garvey, The Philosophy and Opinions of Marcus Garvey, The Majority Press, 1986, compiled by Amy Garvey, Vol.2,  
pp.96-98.	



84 パブリック・ヒストリー

受けた自分たちにアピールするものはなにもない」と述懐している(
(13)

。1935 年パドモアは、本

拠をロンドンに移し、汎アフリカ同胞会を結成し、アフリカ諸国の独立を思想的に支援した。

1944 年には汎アフリカ連邦組織をマンチェスターに設立した。後にガーナの指導者になるエ

ンクルマもこの組織の主要メンバーだった。パドモアが目指したのは、アフリカ系政権による

社会主義的連邦結成である。彼は、アフリカを西インド、インド亜大陸に次ぐ「英国の第三の

帝国」と呼んでいた(
(14)

。1955 年エンクルマ率いる会議人民党（Convention National Party）が総選

挙に勝利し、1957 年 3 月ガーナは独立した。一方でパドモアは、トリニダードのウィリアム

ズ政権や 1958 年結成された西インド連邦の将来に関心を寄せている(
(15)

。

以上に挙げた汎アフリカ主義者達は、エンクルマを除いて直接政治に携わることはなかった

が、西インドやアフリカでの独立運動に大きな思想的影響を与えた。その多くが西インドの出

身者であったことは、偶然ではあるまい。彼らは、かっての宗主国英国に代わりこの地域に影

響力を強めてきた民主主義国米国に理想を求めて移住し学んだ人達だった。その米国で彼らは、

出身地に比べはるかに厳しい人種差別を経験したのである。ブラック・パワーの指導者に西イ

ンド出身者が多いのも、同じ理由によるといえよう。

汎アフリカ主義もブラック・パワー運動も米国に居住した黒人により創生された思想であり

行動規範である。いずれも白人の支配体制から黒人の自由を回復することを目的にしていた。

思想や活動範囲が大西洋を跨いで北米から西インド、アフリカへと国際的に広がる素地を、そ

の萌芽期から内包していたのである。ただし思想や運動の理念は、現地の状況により修正され

多義化していく。トリニダードでのブラック・パワーは、米国とまったく異なる政治や経済的

風土のなかで展開した。

２　ポスト・コロニアル社会の矛盾

独立直前の 1961 年 3 月、「植民者の時代は終わった（Massa Day Done）」(
(16)

という有名な演説でウィ

リアムズは、サトウキビ農園を支配してきた不在地主（Massa）ら白人による植民地時代の終焉

を宣言し、ナショナリズムと独立への意思を表明した。この過激な演説の取り消しを求める保守

派に対し彼は、植民地主義者と貶している。独立を指導したウィリアムズが、植民地主義を徹底

的に非難したナショナリストとされるのは当然であろう。ただ、ナショナリストとしてのウィリ

アムズの立場は多義的で、単純ではない。同時代の西インドのリーダーのうち、キューバのカス

トロや英領ガイアナのジャガンのように、西欧の旧宗主国に対抗し社会主義的政策を進めるもの

(13) James R. Hooker, Black Revolutionary, George Padmore’s Path from Communism to Pan-Africanism, Frederick A. Praeger, 
INC., 1967, pp.7-8. 	

(14) Ibid., pp.125 and 131.
(15) Ibid, pp.125 and 131.
(16) Eric Williams, ‘Massa Day Done’, an address, 1961, March 22, reserved at The University of West Indies, (St. Augustine), 

1961.	



85「ブラック・パワー」とトリニダード

も少なくなかったが、PNM を率いたウィリアムズは社会主義路線をとらず、特定の政治的イデ

オロギーとは距離をおいた。必要なら、先進国からの技術や資本の導入に積極的な現実主義的政

策を選んでいる。ときに「リベラルな反植民地主義者」と称される所以である(
(17)

。　

ウィリアムズは、PNM の基盤を労働組合に求めなかった。トリニダードの有力な 2 大労働

組合である石油労働者とサトウキビ労働者の組合は、それぞれアフリカ系とインド人のエス

ニックを基盤に対立していた。ウィリアムズは人種やエスニックの対立を超えた国民政党の運

営を目指していた。党名に彼の意図が反映されている。PNM 設立の基盤になったのは、ウィ

リアムズが係わってきたエスニックに限定されない教育界や女性運動の組織だった。たとえ

ば、地方の教育や文化のリーダーを含む「教育文化協会」や「女性リーグ」があげられる(
(18)

。し

かし彼の選挙運動の特徴は、直接大衆に訴えることだった。ウィリアムズ自身がのちに「ウッ

ドフォード大学」と呼んだ首都のウッドフォード広場で繰り返された政治講演である。

自立に向けて PNM が掲げた重要課題は、①政治改革、②人種間の調和、③教育改革、④工

業化である。この課題の中でも人種間の調和は、多人種からなるトリニダードではもっとも複

雑でデリケートな問題だった。依然として経済力を維持する旧支配層の白人に加え、人口的に

多数派を競うアフリカ系とインド人は、宗教、慣習、文化、言語、社会経済的格差、居住地域

の違いから摩擦が絶えなかった。強制的にこの国に移住させられた奴隷の子孫であるアフリカ

系住民は、解放後主に都会に出て、下級官吏や教師、ビジネス界に進出し、植民地の白人（ク

レオール）の文化、宗教、言語を取り入れ「クレオール化」した。いっぽう奴隷制の廃止後イ

ンド亜大陸から移住した年季労働者の子孫である大多数のインド人住民は、ヒンドゥー教や慣

習を維持し、田舎で農業に従事している。ただしインド人の 15-20％を占めるイスラム教徒は、

都会で職業を得てクレオール化するものも少なくなかった。

党の選挙候補者の選定にあたりウィリアムズは、人種やエスニックの枠をこえた人材を集め

ようとしている。彼は、多人種国家の団結をはかり、真に国民的政党を樹立したいと考えてい

た。人種を超えたコスモポリタン的立場は、同化政策により複数のエスニックを支配者側の体

制に取り込もうとした宗主国英国政府の西インド地域の政策に似ていた。政治的理想と西イン

ドの現実を調和させる試みである。そのため有能な白人ビジネスマンや名望あるインド人人材

を政権に取り込もうとした。

しかし白人ビジネス界は、当初 PNM のナショナリスト路線が自分たちの利害に反するので

はないかと疑っていた。インド人のなかでもヒンドゥー教徒の支持を獲得するのは、さらに難

しかった。人民民主党（People’s Democratic Party （PDP））というヒンドゥー教正統派を基盤と

する先発の政党が存在したからである。

ヒンドゥー正統派を率いるマラジ（Bhadase Sagan Maraj）は、1919 年インド人が多数を占める

サトウキビの主産地カロニー県で、ヒンドゥー教バルナ（四姓）の最高位であるブラーミン（僧

(17) Selwyn Lyan, ‘Ideology and Leadership in Trinidad and Tobago’, in: Caribbean Issues, 1978, Vol.4, No.2, p.31.
(18) Carl D. Parris, ‘From Populist Nationalism to National Corporatism Trinidad and Tobago: A Brief Overview’, in: Basi A. 

Ince (ed.), Contemporary Internal Relations of the Caribbean, University of West Indies （St. Augustine), 1979, p.242.



86 パブリック・ヒストリー

侶階級）の家系に生まれている。彼は、運送業や建設業で財をなした刻苦勉励型の人物だった。

彼の家系と才覚による蓄財が、ヒンドゥー教徒の支持を得る資産になった。1952 年彼は、既存

のヒンドゥー組織を結集して宗教的政治組織マハ・サバ（Maha Saba）を結成し、ヒンディ語を

第 2 言語とする 40 のインド人学校を設立している。脱植民地運動と連動したヒンドゥー復興運

動である。総選挙に備えて、1954 年マハ・サバを母体とする PDP を立ち上げた。彼は、ヒンドゥー

教徒の利益を護るリーダーと見做されたのである。ヒンドゥー教徒のあいだでは、パトロン／

クライアント関係に対応するプラージャ（Praja）と呼ばれる関係で連帯されている。マラジは、

プラージャの擁護者になった(
(19)

。ただし、マラジ自身は、ヒンドゥー教徒の支援だけでは PDP の

永続的な勝利は難しいとみて、より幅広い支持基盤を持つ必要性を感じていたのである(
(20)

。

しかし、現代的綱領と組織を備えたウィリアムズの PNM に、マラジの PDP は太刀打ちで

きなかった。1956 年の選挙に敗れた PDP は、次の選挙で PNM に対抗するため、1957 年綱領

と組織を整備して新たに民主労働党（Democratic Labor Party（DLP））を結成した。PNM の工

業重視政策に対し、農業を重視し土地を持つインド人にアピールする綱領をかかげた。病んだ

マラジにかわり党首には、ロンドン大学の学位を持つカピルデオ（Rudnath Capildeo）が就いた。

オックス・フォードの学位を持つウィリアムズに対抗するためであった。カピルデオの出自は、

マラジ同様ヒンドゥー教の最上級バルナのブラーミンである。カピルデオは、学問知識とブラー

ミンの出自により権威付けられていた。

PNM と DLP はいずれも人種を超えた国民的政党を目指しながら、現実の政争のなかで人種、

エスニック、宗教などの点で相対する組織を支持母体とする政党になっていった。PNM を支

持したのは、たとえば国家公務員組合と通商組合連合会、スチール・バンド協会があげられる。

いずれも都会に居住するアフリカ系主体の組織で、メンバーのほとんどがクリスチャンである。

いっぽう、DLP を支持するグループの例としては、全トリニダード砂糖および農業労働者組

合が挙げられ、地方を拠点とするヒンドゥー教徒が主体だった。インド人でもイスラム教徒で

都会に移住した人の多くクリスチャンに改宗し、PNM を支持した。

1956 年、1961 年と選挙を重ねるにつれて、人種やエスニックの対立が 2 大政党の政争にも反

映されていく。特に独立を目前にした 1961 年の総選挙は、他のエスニックに新国家が支配さ

れないかという危惧から熾烈な抗争になり、選挙区により非常事態が宣言された。これまでは

断片的に起こっていたエスニック間の衝突が、全島に拡大されたのである(
(21)

。エスニックと宗教

の相関が高いトリニダードでは、宗教がエスニック間の対立を緩和するよりむしろ助長した(
(22)

。

政治改革としてウィリアムズが目指した行政および議会制度は、英国のウエストミンスター・

(19) Mahin Gosine, op.cit., pp.54-8.
(20) Bhadase Sagan Maraj, Hostile & Recalcitrant, Maha Saba Publications （St. Augustine), 2001, Introduction p.14.	  
(21) John Gaffar La Guerre (a), Politics, Society and Culture in the Commonwealth Caribbean, The University of West Indies (St. 

Augustine), publication year unprinted, p.47. 
(22) Ralpf R. Premidas, ‘Ethnic Conflict and Religion’, Occasional Paper Series, The John R. Krock Institute for International 

Peace Studies, University of Notre Dame, 1995, pp.9-13.	



87「ブラック・パワー」とトリニダード

システムに範をとっている。すなわち、勝者がすべてを得、議会で多数を占める政党が政権に

つくシステムである。その場合、政権担当能力のある拮抗する政党間のスムーズな政権交代

が前提になる。トリニダードでは、上記 PNM と DLP という安定した 2 大政党が存在したが、

独立後約 20 年間政権を独占したのは PNM だった。

ウエストミンスター・システムに対し比例代表制は、少数派でも応分の代表を議会に送る制

度である。1962 年の独立憲法の制定にあたって、この両システムが議論された。インドのネルー

同様ウィリアムズは、比例代表制度が弱小な多党を出現させ、人種、エスニック、宗教的対立

を誘起しやすいという理由で反対している。 (
(23)

 彼は、人種主義に反対すると同時に、インド人

の中のイスラム教徒やクリスチャンを PNM 支持層に加え、DLP に対し数の上で優位を保った。

結局トリニダードでは、当初ウィリアムズが意図していたエスニックを超える国民政党でなく、

政策よりエスニック差が優先される 2 大政党構造ができあがった。

支持基盤の優位を確保するためにマラジ同様ウィリアムズも、直接的間接的に支持層に利益

を供与し、パトロン／クライアント関係を強化することを怠らなかった。政治的に影響力の強

い公務員や軍人の雇用創出や昇進、経済的実力をもつビジネス・リーダーには産業の育成や優

遇税制の措置が採られた。旧支配層である宗主国とも利害の衝突が生じないよう多岐にわたる

便宜が図られている。また、首都ポート・オブ・スペインや第二の都会サン・フェルナンドな

ど都会のインフラを整備し、下層労働者に仕事やサービスの機会を与えた。これらの施策は、

人種差別政策とはいえない。しかし、公務員、軍人の多数を占めるのはアフリカ系であり、ビ

ジネス界の上位は白人が占めていた。都会に居住する多数派もアフリカ系である。主に地方に

住み農業に従事する多数のインド人住民には、人種差別的政策と受け取られた。長期に政権を

維持した結果 PNM は、一般大衆の目には次第に国家と同一化されていく。PNM による利益

の供与は、国家により正当性が保障されていた。 (
(24)

いわば、長期政権自体が、結果的に人種差

別や対立に寄与したのである。

教育改革は、英国的教育から脱却しナショナリズムの醸成と国民の統合の基礎を育成するも

のである。ウィリアムズは、自身教育の恩恵を最大限に受け教育界を重要な基盤にしていたた

め、国民教育の発展に傾注している。英語による初等中等教育の普及、実務や科学教育の充実

が重視された。しかしこれらの教育機関は、どうしても人口が集中する都会に偏りがちになる。

多数が農村に居住しヒンディ語を維持しようとするインド人には、これも差別政策と映ったの

である。

ウィリアムズの経済政策は、輸入を抑え新しい国内産業を興すことを企図していた。そのた

め、プエルト・リコ方式に範をとり、外資の導入に積極的だった。1950 年代にはこの政策は、

うまくいったように見えた。ただし、米国という巨大市場を近くに持つプエルト・リコと異な

りトリニダードには、国内産品の輸出先が限られている。優遇措置を受けた外国企業の中には、

(23) Eric Williams, ‘Proportional Representation in Trinidad and Tobago’ in: The Round Table, LXIII 1973, No.250, pp.233-6.
(24) Percy C. Hintzen, The Costs of Regime Survival, Cambridge University Press, 1989, pp.73-7. 	



88 パブリック・ヒストリー

ほとんど完成に近い物品をトリニダードに輸入し、最終品に仕上げるものもでてきた。これで

は、島内での価値付加の余地が少なく、雇用の促進にも有効でなかった(
(25)

。

また、外資は石油産業、ボーキサイト、ツーリズムなど資本集約型の業種に偏りがちで、

15-20％の特に都会の若年層に高い失業率（10-15％）の低下にあまり寄与しなかった(
(26)

。そのため、

繰り返された五か年計画にもかかわらず、ウィリアムズが期待していたほど国内産業、特に製

造業が伸びず、労働市場の改善が捗らなかった。旧白人支配層は、直接的政治権力からは排除

されたものの依然として経済力を握り、政策に大きな影響力を持った。

往時トリニダード最高のパブリック・スクールであるクィーンズ・ロイヤル・カレッジでウィ

リアムズの恩師であったジェームズは、ウィリアムズにより党の機関紙『ネーション』の主筆

に招かれ、創設期 PNM の政策をリードした。彼は、パドモアら汎アフリカ主義者に近く、ト

ロツキズムを支持する社会主義者である。いっぽう、英国や米国の利害を無視して社会主義路

線を追求した隣国ガイアナのジャガン政権の末路を身近に経験していたウィリアムズは、社会

主義者とは常に一線を画してきた。気質的にも保守寄りの中道主義者で、ジェームズとは相容

れないものがあった。やがてジェームズは、党内保守派から疎まれるようになる。党組織や国

内の米軍基地返還をめぐるウィリアムズの妥協に反対したジェームズは、1961 年 PNM を去り、

ロンドンの『オブザーバー』や『タイムズ』紙の特派記者に転身した(
(27)

。

1965 年 3 月、クリケット記事取材のためトリニダードに戻っていたジェームズは、たまた

ま発生したこれまででもっとも激しいサトウキビ労働者のストライキに遭遇した。石油労働者

組合の事務長に選ばれたばかりの左翼急進派のウィークス（George Weeks）は、ストライキに

同調する構えを見せた。インド人とアフリカ系の労働者が手を結ぶのは、ウィリアムズがもっ

とも恐れる事態である。政府は非常事態を宣言し、労働組合の運動を阻止した。ジェームズも

争議教唆の疑いで自宅に軟禁されてしまう(
(28)

。

独立後年平均 10％の成長を続けていた経済が 1964 年から 3,5％に落ち込み、賃金が抑制さ

れたのが労働争議の直接の原因だった。労働者の不満が一般大衆を巻き込んだ反政府運動に発

展するのを予防するため政府は、産業安定化法（Industrial Stabilization Act（ISA））を急遽成立

させた。ISA によれば、新組合の承認や不法な労働争議の規制は労働大臣が管轄する。また生

活必需品の価格が政府により設定され、これに基づき算出された家計予測が賃金交渉のベース

とされた。問題の最終的な調停は、新設の産業裁判所に委ねられた。この法律により政府は、

組合の代表権、ストライキ権、賃金交渉の基準など労使問題の要点を直接管理する権限を手に

入れた。以後 1969 年までストライキが激減したことからみて、ISA の導入は一応成功したと

(25) たとえば、外国で製造した「底を付けない短靴下（sock blanks）」を輸入し、トリニダードでは、単に底をつ
ける工程を加える。James Milette, op.cit., pp.56-59

(26) Clive Y. Thomas, ‘Black Exploitation in the Caribbean’, and James Millette, ‘The Black Revolution in the Caribbean’, in: Is 
Massa Day Dead?, pp.130 and 138; and p.58, respectively..	

(27) Paget Henry and Paul Buhle (eds.), C. L. R. James’ Caribbean, Duke University Press, 1992, p.193.	  
(28) Ibid., p.197.	



89「ブラック・パワー」とトリニダード

いえよう。しかし、不満は一時的に内向しただけで、1970 年のブラック・パワー運動で再び

表面化することになる(
(29)

。

ジェームズは、DLP 内の反 ISA 派と組んで、アフリカ系、インド人両エスニックにまたがる「労

働者および農民党（Workers and Farmers Party）」を結成し 1966 年の総選挙に臨んだが、1 議席

も取れずに敗れた。彼は、優れた思想家であったが、政治家ではなかった(
(30)

。

独立前と独立後でトリニダードの社会構造にどのような変化が見られるのであろうか。1960

年の国勢調査で、白人、アフリカ系、インド人別男子勤労者の平均月収を比較すると、白人が

圧倒的に高く（500（トリニダード・ドル））、はるかに引き離されてアフリカ系（104.03）、イ

ンド人（76.98）の順で続く。むろんこの差には、人種間の学歴や職業分布の違いが反映され

ているのである。たとえば大学卒業者は、白人が 25％に対し、アフリカ系やインド人はいず

れも 1％にも満たない。ただし、学卒者に限れば、人種間の収入格差は少なくなっている。中

等教育を終えたアフリカ系とインド人を比較すると、アフリカ系が公務員になる比率が高いの

に比べ、インド人の多くは教職を選んでいる(
(31)

。後で述べるように、人種差別的縁故採用による

ものであろう。一般労働者については、石油工業など新規産業にアフリカ系が従事したのに対

し、インド人は大多数が伝統的に農業労働者だった。このような要因が、アフリカ系とインド

人の収入格差に反映されている。

独立後 7 年経った 1969 年の状況はどうであろうか。西インド大学社会経済研究所が、産業

界のエリート層とその出自を分析した統計がある。人種やエリートの定義など分析技術的問題

はさておき、結論的には全 233 人のエリートのうち、白人が 124 に対し、インド人 20、アフ

リカ系 9 の分布になっている。白人エリートの多数が中上流の家庭から出ているのに比べ、イ

ンド人エリートは、上流から下層まで出自が分布している。アフリカ系エリートで上流家庭出

身者はなかった。産業界のエリートは、各種クラブを通じてサークルを形成することが知られ

ている。とくに白人社会に著しい。その結果、サークルを通じての縁故採用が日常的で、エリー

ト層の世代間承継が独立後も維持されていたのである(
(32)

。脱植民地とトリニダード国民の自立を

目指したウイリアムズと PNM 政権であったが、白人による経済的支配から脱却できなかった。

むしろ、1960 年代の後半になると白人による新たな非公式植民地的状況が生まれていたとい

えるかもしれない。

トリニダード人のうち独立の実際的受益者は、一般大衆よりも一部の政治家、公務員、ビジ

ネス・エリートたちであった。ウィリアムズは、これら中上流階級の財力に頼りながら民衆の

福祉をアピールした。ナショナリストとして国民のトリニダードへのアイデンティティに訴え

(29) Percy C. Hintzen, op.cit., p.79.	
(30) Paget Henry et.al., op.cit., p.199.	
(31) Jack Harewood, ‘Racial Discrimination in Employment in Trinidad and Tobago, based on Data from the 1960 Census’, in:  

Social and Economic Studies, 1971, Vol.20, No.3, pp.270-278.	
(32) Acton Camejo, ‘Racial Discrimination in Employment in the Private Sector in Trinidad and Tobago: A Study of the 

Business Elite and the Social Structure’, in: Social and Economic Studies, 1971, Vol.20, No.3, pp.304-312.	



90 パブリック・ヒストリー

選挙のたびに大衆を動員しながら、有力なエリート層や白人の支持を堅持するというきわどい

位置取りを長年続けたのだった(
(33)

。

人種間の和解も進まなかった。ウィリアムズの目指したものは、宗主国英国の政策を受け継

ぎクレオール化による文化的統合である。しかしインド人には、彼らの文化の軽視と思われた。

インド人は、文化的多様性のなかでの統一を考えていた。そして先祖伝来の宗教、慣習、言語

に固執する。ウィリアムズは、これを「頑迷固陋」と批判した(
(34)

。彼の新国家建設を阻害する邪

魔者と思えたのであろう。

同じ感覚からウィリアムズは、一部のアフリカ系が模索したアフリカ文化との連携や汎アフ

リカ主義には距離を置いていた。彼は、アフリカ文化の承継よりも、トリニダード独自の文化

育成を重視していたのである。1970 年に国内で起こったブラック・パワー運動は、彼の思想

と相容れない予想を超えた事件だった。

３　ブラック・パワーの勃発と終焉

人種差別に反対するブラック・パワー運動の兆候は、1970 年 2 月中旬のカーニバルに見ら

れた。政府の白人や中上流優遇政策に対する労働者や学生による抗議のバンドが出現したので

ある。抗議ムードは、カーニバルが終わっても続いた。ちょうど一年前にモントリオールの

ジョージ・ウィリアムズ大学で起こった西インド出身学生差別事件への抗議集会が、2 月 26

日に開かれる。これが 3 ヵ月も続くことになるトリニダードでのブラック紛争の始まりになっ

た。きっかけは外国での人種差別だったが、トリニダード都市部でのアフリカ系住民の社会的

不満が噴出したのである。ブラック・パンサー、アフリカ文化協会など多くのアフリカ系を主

体とする団体が参加したが、運動をリードしたのはグレンジャーに率いられる NJAC である。

その多くは、就職できない都会の学生や若者だった。

この時期経済的苦境にあったのは、アフリカ系の都市住民だけではなかった。主に地方に住

むインド人農業労働者も、状況は似たようなものだった。しかしこの時点ではブラック・パワー

の指導者たちは、白人に対する抑圧された黒人の抵抗という北米での市民権運動の観念に囚わ

れていて、インド人住民の存在を見逃していた。あるいは指導者は、運動参加者の団結を強固

にするために、観念の単純化シンボル化を必要としたのかもしれない。すなわち、ブラック・

パワーというアフリカ系エスニックの抵抗概念と、これを表象する拳を突き上げる仕草やアフ

ロ・シャツ、アフロ・ヘヤカット、赤・黒・緑の三色旗などのブラック・シンボルを運動の前

面に掲げたのである。運動の射程は、まだアフリカ系エスニックに限られていた。エスニック

を超えた下層労働者の共闘という理念は、熟していなかったのである(
(35)

。

(33) Selwyn Ryan, op.cit., p.48 ; Percy C. Hintzen, op.cit., pp.1-4.
(34) Kennes Parmasad, ‘Among A Recalcitrant People’, in: Caribbean Issues, 1999, Vol.8, No.2, pp.76-82. 	
(35) Mahin Gosine, op.cit., pp.196-8.



91「ブラック・パワー」とトリニダード

ローマ・カトリック教会、カナダ高等弁務官事務所、カナダ王立銀行などが、抗議の直接的

標的になった。独立後も残る白人による経済的支配の象徴と見られたのである(
(36)

。独立後のトリ

ニダードの経済を支配しているのは、石油では米国、サトウキビ栽培などの農業分野では英国、

金融ではカナダであった(
(37)

。当然彼らの批判は、白人の経済的支配を容認し、労働者の権利を制

限してきた PNM 政権に向けられた。彼らは、集会やストライキを制限した 1965 年の産業安

定化法（ISA）の廃止や土地の再配分を求めた。

ウィリアムズは、運動が過激化しないよう打開案を提示する。彼は、高い失業率と職業での

人種差別の実態を認め、経済問題解決へのより多くの国民の参加を呼びかけた(
(38)

。外相兼副首相

であった . ロビンソン（Arthur Robinson）も、超過激分子を除いた運動の指導者には理解を示

した。3 月 4 日には、首都のウッドフォード広場に 1 万人の群集が集まり、拘束された一部のリー

ダーの釈放を求める抗議集会を開いた。

保守系『ガーディアン』紙は、北米大陸と異なりトリニダードでは首相自ら黒人の威厳と敬

意を国民に求めている国だ、として騒擾を貶した(
(39)

。進歩系『エクスプレス』紙は、少数の白人

が黒人を支配しているという主張は現実的でないと指摘する(
(40)

。トリニダードではアフリカ系は

多数派で政権の中枢を占め、社会の中上流を占めるものも 20％近くに達していた(
(41)

。また、ベ

スト（Lloyd Best）ら西インド大学の経済学者からなるタピア・ハウス・グループも、ブラック・

パワー運動には思想的裏づけが欠けていると批判した。再度『エクスプレス』紙は、野党の弱

さやビジネス界の保守性、労働組合間の紛争などやりきれない状況の中で、父祖の地アフリカ

との文化的紐帯を断ち切られた人たちが起こした運動だと指摘している(
(42)

。

西インドでのアフリカ系知識人の間には、主に 2 つの考え方があった。ひとつは、宗主国英

国の制度や文化を受け容れこれに同化する、いわゆるクレオール化路線である。第 2 の道は、

ジャマイカのガーヴェイが唱えるようなアフリカ人の自立とアフリカ文化の独自性を主張する

ガーヴェイズムである。アフリカ系知識人の中には、マルキストも少なくなかった。またエチ

オピア皇帝ハイレ・セラシェを崇拝するジャマイカのラスタファニアンも混ざっていた。トリ

ニダードのブラック・パワーは、これら内外の思想や運動に影響され、指導原理も一枚岩とは

いえなかった(
(43)

。運動員のなかにはインド系の商店を襲うものが出てきて、インド社会の一部に

警戒感を強めた(
(44)

。　

(36) Guardian.1970, March 7.
(37) Brian Meeks, ‘The 1970 Chronology and Documentation’, in: Selwyn Ryan et al (eds.), The Black Power Revolution, 1970, 

p.149.	
(38) Paul Sutton, ‘Black Power in Trinidad and Tobago: The Crisis of 1970’, in: The Journal of Commonwealth and Comparative 

Politics, 1983, Vol.XX, No.2, pp.121-2.	
(39) Ibid., p.123. 	  
(40) Guardian, 1970, February 27. 	
(41) Express, 1970, March 13.	
(42) Ken Richardson, ‘Black Power-Majority Power-Which?’, in: Express, 1970, April 1. 
(43) Express, 1970, April 22.	
(44) George Huggins, ‘Real Cause’, in: Express, 1970, April 22, p.15. ; John Gaffar La Guerre, op.cit., pp.101-102. 	



92 パブリック・ヒストリー

この事件を知り一部のブラック・パワーの指導者は、運動を国全体に拡大するには地方の

インド人住民との共闘が必要なことにようやく気づいた(
(45)

。3 月 12 日に NJAC は、首都からサ

トウキビ農園の中心地でインド人居住地域である島の中西部カロニー県への団体行進を主催し

た。目的は、インド人を低賃金で雇用しサトウキビ産業を独占している英国企業テート・アン

ド・ライルを非難し、アフリカ系／インド人の団結をはかるためである(
(46)

。

カロニー県への NJAM の行進は、インド人にどのように受け取られたのであろうか。アフ

リカ系だけで始めた抗議運動(
(47)

に、途中からインド人を巻き込むのは容易ではなかった。リーダー

の間でも、意思の統一が十分になされていたわけではない。まして一般の運動員にまで、戦略

の変更を徹底させるのは難しい。運動の理念もシンボルも、もとのままだった。マルチニック

のセザーレが唱えた「ネグリチュード（黒い皮膚を美とする思想）」というブラック・パワー

に含まれる思想も、インド人の感覚から隔たっていた。インド人には、色すなわちバルナ（四

4 姓）が重要な意味を持っている。インドの悪魔大王ラヴェナは、黒い肌色だった。インド人

をブラックに含めるのはインド文化を知らぬことだと、インド文化振興協会（The Society for 

the Propagation of Indian Culture（SPIC））が批判している(
(48)

。ただし、SPIC は、NJAC の活動に刺

激されて結成されたものである(
(49)

。

また既に 2 章で述べたようにアフリカ系とインド人は、これを支える 1 次的システムすなわ

ち、教育、宗教、レクリエーション、言語などで異なり、二次的システムといえる職業、政治

的宗教的構造でも差異があった。そのため、両者の価値観や優先順位も格差がでる(
(50)

。ブラック・

パワーのリーダーたちは、このような彼我の違いを理解できず、インド人の社会にほとんど無

知だった(
(51)

。

国民解放機構（National Freedom Organization（NFO））は、NJAM の運動に賛同した数少ない

インド人組織である。経済的弱者であるアフリカ系とインド人は、協力しなければならないと、

NFO メンバーは考えていた(
(52)

。微妙だったのは、ヒンドウ教を母体とする野党 DLP の立場だった。

旧宗主国英国は、アジア人や西インドの移民を制限しているが、米国やカナダは受け入れてい

る。この 2 国に対する抗議は慎重であるべきだというのである。状況の安定化を望む点で、与

党 PNM も野党 DLP も同じだった。

4 月に入るとブラック・パワー運動は、国内最大の石油産業労組や砂糖農園労働者の共闘を

(45) Guardian, 1970, March 6. 　
(46) Guardian, 1970, March 7. 	
(47) Guardian, 1970, March 13. 
(48) Brian Meeks, op.cit., p.150-151.	
(49) Anonymous, ‘‘The East Indians and Black Power’, in Lotus, 1973, No.2173-4, Oct., p.12. 	
(50) John La Gaffar La Guerre, ‘The Indian Response to Black Power: A Continuing Dilemma’, in: Selwyn Ryan et al (eds.), The 

Black Power Revolution 1970, p.287.  	
(51) Ibid., pp.281-282. 	
(52) Basil A. Ince, ‘The Racial Factor in The International Relations of Trinidad & Tobago’, in: Caibbean Studies, 1976, Vol.16, 

No.3-4, p.20. 



93「ブラック・パワー」とトリニダード

働きかけた(
(53)

。このことが、有力なインド人組織 ｢ 東インド人国民会議 ｣ や「東インド人国民協

会」の指導者であり DLP の党首に返り咲いたマラジを刺激した。自己の領分が侵されたと感

じたのである。サトウキビ労働者組合こそ、マラジの最大の政治基盤であり DLP の牙城だった。

彼は、「サトウキビ労働者から招請もないのにその領域に侵入するのは、労働者の権利と業務

の妨害である」との声明を出している(
(54)

。その後のマラジに対する NJAM の批判は、ブラック・

パワー指導者たちによるインド人社会分断の試みと受け止められた。インド人、とりわけヒン

ドゥー教徒に強い影響力のあるマラジと対立した NJAM は、インド人との団結の機会を逸し

たのである。

ウィリアムズは、4 月 21 日非常事態を宣言し、ブラック・パワーの指導者らの逮捕に踏み切っ

た(
(55)

。また米国やベネズエラに軍事的支援を求めている。いっぽうで、ラジオ演説を通じて貧困

層の正当な要求に応じる姿勢をみせている。同時に秩序を維持するためにウィリアムズは、公

共秩序維持法案を検討するなど強圧的態度も示した。この法案では、①集会の規律、②人種偏

見や暴力の処罰、③武装組織の禁止などが盛り込まれていた。この法案には、副首相兼外務大

臣ロビンソンや法務大臣フィリップス（Hudson Philips, アフリカ系）など閣内から、反対がで

て見送られたが、1971 年 9 月治安妨害禁止法（Sedition Act）が成立している。ロビンソンは、

公共秩序維持法案が植民地時代の法律より悪質だと批判して PNM を去った(
(56)

。

1970 年から 73 年にかけて政権の正当性を守るためウィリアムズが採ったのは、大衆の要求

を一部容認した新しいスローガンで、民衆にアピールすることだった(
(57)

。1970 年 9 月発足 14 周

年を機に PNM は、1956 年の綱領を改定した「新社会への展望」を発表している(
(58)

。同じ月に刊

行されたウィリアムズの著作も、政権の正当性を訴えたものであろう(
(59)

。1973 年には、辞意さ

え仄めかせている。結局ウィリアムズと PNM 政権が持ちこたえたのは、警察ら治安維持部門

が政府を支持したこと、都会の労働者がブラック・パワー運動に参加しなかったこと、運動に

対するビジネス界の反発や白人、中国人、シリア人らの批判など、PNM が長年培ってきたク

ライアントのグループが、ウィリアムズ政権の継続と現状維持を望んだからである。そして何

よりも農民主体で保守的なインド人が、運動の中に秩序破壊的要素と人種的性格を認め反感を

抱いたことが挙げられよう(
(60)

。たまたま中近東で始まったオイル・ショックによりトリニダード

の石油価格が急騰し国の経済財政が好転したことも、ウィリアムズ政権に有利に作用したので

(53) Mahin Gosine, op.cit., pp.101-2.	
(54) Walter Rodney, op.cit., p.23.	
(55) Guardian, 1970, March 11.	
(56) Guardian, 1970, April 24.
(57) John Gaffar La Guerre (a), op.cit. p.175.	  
(58) Carl D. Parris, ‘Trinidad and Tobago: September to Decenber 1973’, in: Social and Economic Studies, 1981, Vol.30, No.3, 

September, pp.47-53.
(59) J.C.Coggins, ‘Race, Economics, and Politics in Trinidad-The Search for Indigenous Values’, in: The Round Table, 1971, 

No.241, Vol.LXI, p.153.
(60) Eric Williams, From Columbus to Castro: The History of the Caribbean 1492-1969, Andre Deutsch 1970（川北稔訳『コロ

ンブスからカストロまで─カリブ海域史、1942-1969』全 2 巻、岩波現代選書、1978 年）．



94 パブリック・ヒストリー

ある。

紛争当時の運動指導者の思惑や民衆の意識、政府の認識はともかく、トリニダードのブラッ

ク・パワーは、経済の低迷と物価の上昇、外貨蓄積の減少、外資や国内企業家への優遇措置に

よる貧富の格差増大などの諸要因に誘起されたものだった。先進国からの外資導入による独立

後の経済再生政策が限界にきていたのである。過激派の中には、ウィリアムズを白人に追従す

る白いマスクをつけたネグロと貶して、攻撃の矛先を直接 PNM 政権に向けはじめた(
(61)

。独立時、

PNM を熱烈に支持した学生や大衆の熱気は失われていた。ブラック・パワーのアフリカ的シ

ンボルにも拘らず、運動の本質は人種的抗争ではなく社会的弱者による政策変更を求める陳情

と抗議だった。ブラック・パワーの指導者たちは、アフリカ的スタイルを運動に持ち込んだた

め、大多数のインド人を取り込むことができなかった(
(62)

。ウィリアムズは、皮肉なことに地盤で

あるアフリカ系の抵抗運動を、彼が批判してきた「頑迷固陋」なインド人や野党の DLP によっ

て救われた。エスニック的立場に拘ったマラジは、長年の政敵ウィリアムズを倒す機会を永久

に逸したのである。トリニダードのブラック・パワー運動は、不発に終わった。

おわりに

ウィリアムズ生涯の夢は、植民地支配から政治経済的に完全に独立した国家の建設であった。

しかし、政治的独立は果たせても、西インド地域で独自の経済圏を形成しようというカリブ

共同市場（CARICOM）計画も前途遼遠である。そのうえ、彼と PNM の施策は、欧米諸国の

資本主義に追従するものとして、地盤であるべきアフリカ系によるブラック・パワー運動によ

り足元から脅かされた。人種やエスニックを超えた政治の実現も容易ではない。この際より現

実的で野心の少ない後進に政府や党運営を任せるのが賢明であろう。1973 年ウィリアムズは、

このような趣旨の演説を議会で行った(
(63)

。引退の示唆が彼の本心であったのか、世論や議会の反

応を探査する気球であったのかは分からない。実際には彼の政権は、彼が死去する 1981 年ま

でなお 8 年も続く。しかしウィリアムズが民衆の前に姿を見せるのは次第に少なくなった。大

衆に裏切られたという深い失望感があったのかもしれない。トリニダードにゆかりの深い作家

ラミングは、もともと大衆的でない人物が民衆のエネルギーを独立運動に動員した事実を「ウィ

リアムズの中のパラドックス」と呼んだ(
(64)

。

トリニダードでのブラック・パワーは、ウィリアムズ政権に衝撃を与えたものの、一般大衆

を動員することなく崩壊してしまった。この運動は、線香花火のように瞬間的に煌めく一過性

(61) David G. Nicholls, ‘East Indians and Black Powers in Trinidad’, in: Race, 1971, April, pp.455-457; Mahendra Gosine, 
‘Culture and Ethnic Participation in a Social Movement: The Case Study of the East Indians and the Black Power Movement 
in Trinidad’, in: I.J.Badadur Singh(ed.), Indians in the Caribbean, 1987, pp.222-231. 	

(62) Rila Pemberton and Brinley Samaroo(eds.), ‘Eric Williams: Images of His Life’, in: Caribbean Issues, 1989, Vol.8, No.2., p.xi.
(63) Anonymous, ‘The Elusive Cause’, in: Express, 1970, March 13, p.9. 
(64) C. V. Gocking, ‘Convention address shows: Williams making plans to return’, Tapia, 1973, November 4, pp.10-11. 



95「ブラック・パワー」とトリニダード

のものだったのか。

リーダーや運動員たちの概念上の混乱、自覚や認識に差異があったにせよ、トリニダードの

ブラック・パワーは、民衆を糾合して政府の施策に異議を申し立てようとする最初の試みだっ

た。異議の対象は、PNM 政権が発足以来唱えてきた完全な脱植民地化と自立政策の中身であ

る。すなわち、「一国の独立とは何か」、という問い掛けだった。欧米先進国の資本に依存しな

がら国民の自立を唱えるウィリアムズは、経済政策の矛盾を衝かれたのである。ウィリアムズ

は、政策の修正や、インド人とのさらなる和解を余儀なくされる。

運動の進展につれアフリカ系とインド人の団結を模索したことも、トリニダードのブラック・

パワーの特徴である。エスニック的に対立していた国内最大の石油産業労働組合とサトウキビ

農園労働者の組合が、初めて歩調を合わせた。以後の政界再編につながる動きである。

1971 年 DLP から分離した . ジャマダール（Vernon Jamadar）率いる新党は、PNM を離脱し

たロビンソンと連帯した(
(65)

。また 1976 年には、アフリカ系やインド人労働者を含む有力な４労

働組合をベースに、インド人パンディ（Basedeo Pandy、のちに 1995 年の連立内閣首相）をリー

ダーとする労働連合戦線（United Labour Front（ULF））が結成された。労働者を基盤とするエ

スニックを超えた階級政党の誕生である。このようなエスニックにまたがる連合政権が実現す

るのは、1986 年である。この年、ロビンソンの民主行動会議（Democratic Action Congress（DAC））, 

パンディの ULF、フィリップスの国家再建機構（Organization for National Reconstruction（ONR））、

ベストのタピア・ハウス運動（Tapia House Movement）の 4 派が再建のための国民連合（National 

Alliance for Reconstruction（NAR））を組んでロビンソン連立内閣が成立し、独立後 24 年続いた

PNM 政権に取って代わったのである。

汎アフリカ主義やブラック・パワー運動は、白人に抑圧された黒人が市民権を獲得する運動

として始まり、人種差別に対する抵抗運動として西インドやアフリカ大陸に広がった。いずれ

も欧米先進国の植民地として、黒人が搾取された地域である。アフリカに比べると小規模だが、

西インドでのブラック・パワーは、それぞれの島国の状況とともに多様に展開した。たとえば、

トリニダードと異なり、アフリカ系が大多数を占めるジャマイカでは、かって否定されたガー

ベイやロドニーの汎アフリカ主義が容認され、2 人はこの国が生んだ優れた思想家として高い

評価を受けるようになった。しかし、アフリカ大陸の現状は、彼らが夢見たアフリカ諸国連邦

や統一されたアフリカ人の国家とは程遠いものがある。たとえ独立できても部族間の争いで政

情不穏な国が少なくない。これも帝国主義植民地が残した負の遺産なのであろう。逆に、本元

の米国では、すでに二人の黒人国務長官をだし、ついに黒人初めての大統領が誕生することに

なった。汎アフリカ主義やブラック・パワー運動は、まだ現在進行中である。

本論文は、植民地の負の遺産を引き継いでポスト・コロニアル時代を迎えた新興独立国が抱

える問題を、トリニダードにおけるブラック・パワー運動をモデルとして解明しようという試

みである。

(65)George Laminng, ‘The Legacy of Eric Williams’, in: Caribbean Issues, 1978, Vol.7, p.7 	  


