
Title
「トランスナショナル」な歴史を書くこと : スコッ
ツボローからミュンヘンへ : 1930 年代イギリスにお
ける人種と政治文化

Author(s) ペニーバッカー, スーザン

Citation パブリック・ヒストリー. 2013, 10, p. 75-92

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66515

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



75「トランスナショナル」な歴史を書くこと

Journal of History for the Public (2013) 10, pp 75-92  ©2013 Department of Occidental History, Osaka University. ISSN 1348-852x
Writing a ‘Transnational’ History―From Scottsboro to Munich: Race and Political Culture in 1930s Britain 
Susan D. Pennybacker

「トランスナショナル」な歴史を書くこと
―スコッツボローからミュンヘンへ
1930 年代イギリスにおける人種と政治文化(

(1)
　

スーザン・ペニーバッカー

堀内真由美（訳）

トランスナショナルな歴史とは何か。複数の地域や大陸を横断するヒト、モノ、美術品、思

想や政治運動を追跡しようとする流行は、近年の歴史学を席巻してきた。拙著 From Scottsboro 

to Munich: race and political culture in 1930s Britainを 2009年に出版したとき、その数年前イヴ・ロー

ゼンハート、ジェームズ・ミラー両氏と共著で論文を発表したときと同様に、「トランスナショ

ナル・ヒストリー」の業績として歓迎された(
(2)
。本稿では、この拙著の議論を今一度たどりな

がら、「トランスナショナリズム」というアプローチを解説し、より重要なことであるが、「ト

ランスナショナルな歴史」は何を明らかにできるのかを問い直したい。すなわち「トランスナ

ショナルな歴史」は他の伝統的歴史学にどう異議申し立てをするものなのか。従来ならば「世

界史」の問題と呼ばれたような事柄に、「トランスナショナルな歴史」の方法論を使うことに、

どのような長所や短所があるのだろうか。なお、現時点で最新の史料的寄与が期待できること

から、本稿でも拙著で取り上げた主要な史料に注目しながら議論を進めていくこととする。

まずは大きな疑問から始めよう。「人種」―それはあまりに幅広い意味を持つ言葉だ―

が、アラバマ州に始まりナチス第三帝国で終わるイギリスの現代政治文化史にどう表れている

かという問いである。スコッツボロー裁判とそれにまつわる出来事は、1931年春、アラバマ

(1)　本稿は、2012年 6月 4日に行われた「大阪大学グローバルヒストリー・セミナー」での報告原稿に加筆・
修正を施したものである。報告の場を設けてくださった大阪大学の秋田茂先生、セミナーでホスト役をして
いただいた中野耕太郎先生、コメンテーターと本稿の日本語訳を引き受けてくださった堀内真由美さんに御
礼申し上げる。なお、拙著 From Scottsboro to Munich: race and political culture in 1930s Britain, Princeton, 2009から、
本稿では pp. ix-xivの資料および pp. 279-339の註の中からいくつか引用している。引用を許可してくださった
ブリジッタ・ヴァン・ラインバーグさんとプリンストン大学出版にも感謝したい。

(2)　Ibid.; James A. Miller, Susan Pennybacker and Eve Rosenhaft, “Mother Ada Wright and the International Campaign to ‘Free 
the Scottsboro Boys,’ 1931-34,” American Historical Review, vol. 106, no. 2, April, 200l, pp. 387-430を見よ。また関連文献
として、  James A. Miller, Remembering Scottsboro: the legacy of an infamous trial, Princeton, 2009がある。



76 パブリック・ヒストリー

州北部で始まった。ミュンヘンは、その 7年後の 1938年 9月、イギリスとフランスがムッソリー

ニの仲介で開催し、ヒトラーに宥和を試みたあの会議の場所だった。では、図 1の写真にある

テネシー州チャタヌーガからやって来た家事使用人アダ・ライト―1932年の夏、毅然とし

た面持ちでフリート・ストリートを歩いている―は、そこで何をしているのだろうか。彼女

のこの堂々とした様子は、ミュンヘン会談およびその結果とどのような関係があるのだろうか。

大戦間期の人種的政策の下で未完に終わった仕事と、それらに対して声を上げ働きかけた個々

人の生涯とに、1930年代のイギリスとロンドンはどのように共振したのだろうか。

これらの問いと、問い相互の関係を考えるとき心に留めておかねばならないのは、地球面積

の 4分の 1を覆い、当時のインドの人口だけでも地球人口の 4分の 1、3億 5000万人以上の人々

を支配したイギリス帝国という存在である。ハーバード大学の歴史学者、ニーアル・ファーガ

ソンはベストセラーとなった『帝国―イギリスはいかにして近代世界を創出したか』（Empire: 

How Britain Made the Modern World ）の末尾に、第 2次世界大戦に関して次のように書いた。

…ヒトラーの悪しき帝国主義に対抗したのはイギリス帝国の他にはない。イギリス帝国は、

チャーチルが期待を込めて語ったように何千年も永続することがなかったにせよ、当時、

最善の時期にあったのだ。さらに帝国を高貴ならしめたのは、帝国のヒトラーに対する勝

利が多大な犠牲を払って得たものだったことである。結局、イギリスは日・独・伊のファ

シズムを食い止めるため、ひとり自ら帝国を犠牲にしたのだ。この犠牲をもって、帝国が

犯したすべての罪を帳消しにすることはできないものか(
(3)
。

これはうっとりさせる、しかも時宜にかなった問いだろう。ここでは、この問いに関しても

う一つの考え方を活用しようと思う。そして、私たちがたとえどう回答しようとも、1930年

代の多様な人種政治と、そこで声を上げた様々な人々を理解することなしに、この問いに答え

(3)　Niall Ferguson, Empire: How Britain Made the Modern World, London, 2004, p. 363.	

図 1：フリート・ストリートを歩くアダ・ラ
イトとボブ・ロヴェル、1932 年、ロンドン

出 典：RGASPI (Russian State Archive of Social-
Political History, Moscow)



77「トランスナショナル」な歴史を書くこと

たことにはならないのだということを示したい。それではまず、もう一つのイギリスの首都、

スコットランドのエディンバラへ向かうことにしよう。

1937年 8月、アフリカン・メソジスト監督教会、第 35代主教でアフリカ系アメリカ人であ

るウィリアム・ハードが、姪を伴って汽船でエディンバラを訪れた。進歩的な世界教会主義運

動を支える「信仰と職制世界会議」に最年長の使節として参加するためだった。元奴隷であっ

たハードは、聖職に就く以前には、アメリカ南部で黒人鉄道労働者たちを組織して 1877年の

反人種隔離法闘争に勝利し、1890年代にはリベリアのアメリカ総領事を務めていた。いまや

90歳となったハードは、イギリスとヨーロッパ大陸で目立つ存在となってきていた何百人もの

アフリカ系アメリカ人の一人だった。第 1次世界大戦の前には、すでに黒人指導者W. E. B.デュ・

ボイスがドイツの大学に留学したことがあったが、この戦争では、アメリカ黒人兵がジム・ク

ロー（人種隔離）部隊としてフランス戦線で戦ったのだった。停戦後、余裕のあった兵士たち

のなかにはヨーロッパを周遊し、パリやロンドンに住む者もあらわれた。また、アメリカの有

力なアフリカ系新聞であるThe Chicago Defender、Pittsburgh Courier、The Baltimore African-Americanは、

1930年代にはロンドンに事務所を構え記者を派遣していた。ハードの一行は、その意味で、ア

メリカ黒人としてヨーロッパを訪れる例外的な存在ではもはやなかった。しかし、ハード主教

と姪は、その夏、エディンバラのホテルから宿泊を拒否された。アメリカ白人旅行客が、十分

くつろげるよう人種分離の慣習をスコットランドでも実施し、黒人には部屋を提供するなと

迫ったのだ。ホテルオーナーはそう申し開きをした（このような排他的な慣習はいまだ一般的

で合法的でもあった。著名なアフリカ系アメリカ人俳優ポール・ロブソンが、その数年前にロ

ンドンのサヴォイ・ホテルで食堂に入ることを拒否されたという一件があった）。

この事態に、同じ聖職者として誰より迅速に行動したのはウィリアム・テンプル、ヨーク大

主教である。彼はハード一行に自宅の部屋を提供しようとした。テンプルは、ラディカルな僧

侶で、公然たる社会主義者だった。1920年代に労働者教育協会で教べんをとり、反ファシス

トで親労働者の主張を熱心に説いていた。テンプルはまた、この時期からユダヤ人難民の救済

事業にも活発だった。彼は 1942年にはカンタベリー大主教に任命されることになる。さらに

テンプルは、南アフリカのアパルトヘイトに対抗する「世界教会協議会」の中心人物でもあった。

イタリア、ドイツ、スペインは、テンプル大主教が嫌悪するファシズム運動と人種的政策とに

飲み込まれていた（スペインの町ゲルニカは 1937年 4月、フランコ軍を支援するドイツ空軍

による爆撃を受け、同年 8月、ヴァチカンはフランコ政権を承認した）。スコットランドには、

キリスト教会を代表する客人―人種を理由に宿泊を拒否される元奴隷―の屈辱に対応する

余裕はほとんどなかった。

しかしテンプル大主教の自宅は必要なかった。ハード一行はかれらを受け入れた小さなホテ

ルに赴いた。それでも、イギリス内相ジョン・サイモン卿―もともと自由党国会議員で、右

傾化していたマクドナルド連立内閣（1931-35年）の一員になっていた―は、この善良な黒

人主教に直接会って謝罪の気持ちを伝えるべきだと個人的に感じていた。サイモンはその際、

アイルランド出身で「反奴隷制度およびアボリジニ保護協会」の指導者だった妻キャサリン・



78 パブリック・ヒストリー

マニング・サイモンを伴った。キャサリンは、世界中で強制労働を余儀なくされている何百万

人という人々のための救済活動を主導した女性である。ハードへの敬意を示すために、サイモ

ン夫妻は首都から冷風吹くエディンバラへと急ぎ北上した。ハードはその二週間後、長旅を終

え戻ったフィラデルフィアの自宅で亡くなった。彼の訪英と死は New York Timesが伝えた。受

け入れ先だったイギリスの人々は、この地での一件が、彼の死の原因になったのではなく、む

しろ彼の帰路を心和むものにしたことに安堵の溜息を洩らしたことだろう。リベラルな寛容が

広がったのだ。しかし、ハード主教はホスト側が期待したほど安楽な心持で亡くなったわけで

はなかった。

ハードが初めてイギリスを訪れたのは 1895年のことだ。彼は 1920年代には、「ロンドンと

リヴァプールには、ニューヨークと同じくらい強い人種偏見が見受けられる地域がある」と書

いている(
(4)
。大戦間期イギリスにおける非白人は 2-3万人で、1914年以前に 2人のインド系国

会議員とロンドン行政区に黒人職員が数人いたが、大半は船舶労働者と移民労働者だった。イ

ギリスの中産階級に属する非白人は極めて少数で、そのうちごく裕福な家庭の息子たちがイー

トン校とオクス・ブリッジに学んだにすぎない。同じ頃、ユダヤ系はその 10倍の 30万人以上

いた。それでも、黒人はロンドンの文化的シーンにすでに長く登場していた。そして直接見た

ことはなくても、ロンドンっ子たちは、映画のほかミュージック・ホールの舞台や小劇場での

黒人描写に慣れ親しんでいた。

図 2のⅠとⅡは、19世紀末から 20世紀初頭にかけて、ロンドンのミュージック・ホールの

典型的出し物だった『草競馬』（Camptown Races）の歌詞の抜粋である。Ⅰが掲載されたのは、

「催事のための日常歌」というサブタイトルがつけられた 1933年版『労働党歌集』で、当時国

(4)　William Heard, From Slavery to the Bishopric in the AME, New York, 1969, p. 60.

図 2：『草競馬』（Camptown Races）

De Camptown ladies sing dis song 
Doodah, Doo-dah!
De Camptown Race-track five miles long 
Oh, doodah-day!
I come down dah wid my hat cav’d in 
Doodah, Doo-dah!
I go back home wid a pocket full ob tin 
Oh, doodah-day!
Gwine to run all night! 
Gwine to run all day!
I’ll bet my money on de bobtail nag 
Somebody bet on de bay…

We march along with a merry song, 
Doodah, Doodah
We’re all going strong and we shan’t be 
long.
Doodle, doodle, doo-dah-day
We’re out to see that an end shall be
Doodah, Doodah, 
Of poverty and tyranny,
Doodle, doodle doo-dah-day.
Going to work all night,
Going to work all day,
Till the profit system’s all washed up,
Doodle, doodle doo-dah-day.

The Labor Party Songbook: every-day songs for 
labor festivals (London: The Labour Party, 
Transport House, 1933) courtesy, Labour History 
Study Centre, Central Lancashire University.

I II

Workers' Music Association pamphlet (circa, 
1936) courtesy,  Labour History Study Centre, 
Central Lancashire University.



79「トランスナショナル」な歴史を書くこと

内のどの町でも労働党支持者たちが携帯していたものだ。そしてⅠの歌詞は、1850年初版の『プ

ランテーションの歌』に掲載されたスティーヴン・フォスターの『草競馬』の引用だった。『労

働党歌集』にはこれ以外に、C. A. ホワイト作曲で 1874年にボストンで出版された『南部に帰

りたい』も掲載されている。「あのプランテーションが懐かしい /私の家族や親せきたち /私

の心は南部に向かう /だから行かなくては」という歌詞である。さらに歌集のページを繰って

いくと、1871年パリ・コミューンの時期、ユージン・ポチエが書いた第一インターナショナ

ルの讃歌『インターナショナル』も登場する(
(5)
。

図 2のⅡは別の歌集に掲載されたもう一つの『草競馬』の歌詞である。出版元は「労働者音

楽協会」といい、1936年に設立された。労働党と比較するとはるかに小規模でセクト主義的

であり、独・仏の共産党よりも支持者の少なかったイギリス共産党との関連が、誤って取りざ

たされることもある団体である。こちらの『草競馬』は、現代の読者には見慣れたものかもし

れないが、スティーヴン・フォスター作の原詩に冷静な修正の手が加えられ、結果的に、より

プロレタリア志向で「ポリティカリー・コレクト」なものになった(
(6)
。

しかしこの「進歩的」解釈の中にさえ、人工的に創られた黒人ことば「ドゥーダ」(“Doodah”)

の繰り返しが残っている。アラバマで起きたスコッツボロー裁判の 1か月後の 1931年 4月、

国王ジョージ 5世とメアリ王妃は、ロンドン・パラディオンで王室主催の「アレクサンダーと

モーゼ」というミンストレル・ショー〔訳者註：顔を黒塗りにし黒人に扮した白人によるショー

形態。「アレクサンダーとモーゼ」では、フォスターの『草競馬』が挿入歌として歌われた。

ミンストレルは、アメリカでは 1820年代後半から人気を呼び、他ならぬフォスターも近隣の

劇団でこの出し物に参加していたという〕の鑑賞に出席した。王室の一行には、チャールズ・

ゲイツ・ドーズ夫人がいた。夫のチャールズはアメリカ大使で、国際連盟で大戦間期ドイツの

賠償政策に関わった主要人物として、1926年にノーベル平和賞を受賞している。夫人は劇場で、

南アフリカ総督の任務から戻ったばかりのアスローン伯爵の隣席となった。ちなみに、南アフ

リカのケープ・タウンにある 2010年サッカー・ワールドカップの公式練習場に使用されたア

スローン・スタジアムは、この伯爵の名を冠したものである。

そういうわけで、イギリスで『草競馬』を歌ったり聞いたりするのに労働党員である必要は

まったくなかった。1930年代に共産主義者であれば、政治的異議を詩に込めて、労働運動の

闘士的な詩に置き換えて歌っただろうが、それでもなお、アフリカ系アメリカ人のなまりを模

した「ドゥーダ」の繰り返しはそのままだった。共産主義者などではなかった子どもの頃に耳

にした、最も一般的な『草競馬』でも、「ドゥーダ」の繰り返しは登場していた。その調べは

変わることなく、人種的な前提や姿勢のメタファーとして機能する。人種は特定の歴史的な結

(5)　The Labour Party Songbook every-day songs for labor festivals, London, 1933, Song 30, p. 7; Stephen Collins Foster, Plantation 
Melodies, 1888; C. A. White, I’se Gwine back to Dixie: Companion to “Old Home Ain’t What Is Used to Be,”  Boston, 1874; 
Workers Music Association Songsheet, “Doo-Dah-Day,” London, n.d. 『労働党歌集』は、マンチェスターの民衆史博
物館（People’s History Museum）内、労働史研究センター（The Labour History and Study Centre: LHASC）にある。 

(6)　Workers Music Association, Songsheet, “Doo-Dah-Day,” London, n.d. (LHASC).



80 パブリック・ヒストリー

びつきを示すのだ。それは、大西洋の向こうからやって来て、親しみやすく都会的な大戦間期

のことばで語りかける。ハード主教もそのようなかれらを取り巻く前提から逃れられず、彼は

またそのことをよく分かっていた。主教の側に立って発言した人々も、このような時代の言語

文化のなかに生きていたのである。

アメリカを旅した多くのイギリス人の報告を取り上げることによって、ミュージック・ホー

ルとバラエティ・ショーから、ジム・クロー南部のリンチ事件へと、本稿の舞台を転換させる

ことが容易になる。作家や政治家は 30年代に頻繁にアメリカ南部を訪れ、イギリスの新聞は

多くのリンチ事件を扇情的で露骨な言葉で報じた。1931年、悪名高いスコッツボロー裁判が

始まり、9人の若い黒人の被告が 2人の白人女性ホーボー（移動労働者）をレイプしたとして

不当に有罪となった頃、あのステージの言い回しが被告側の言葉となった。アラバマで言い渡

された死刑判決に立ち上がり、被告救済の国際的運動に参加した共産主義者や社会主義者や自

由主義者たちは、プロレタリアートへの擁護に用いるものと混ぜて、『草競馬』のことばやイメー

ジをしばしば効果的に使った。次の文章を見てほしい。以下は9人の若き被告によるものとされた。

From the death cell here in Kilby Prison, eight of us Scottsboro Boys is writing this to you.  We have 

been sentenced to die for something we ain’t never done.  Us poor boys been sentenced to burn up on 

the electric chair for the reason we is workers-and the color of our skin is black…What we guilty of ?(
(7)

　（キルビー刑務所の死刑囚監房から、僕たちスコッツボローの少年 9名のうち 8名がこれ

　　をあなた方に書いています。僕たちはやっていないことで死を宣告されました。労働者で

　　肌の色が黒いという理由で、電気椅子の上で死ねと言われたのです。僕たちが何をしたと

　　いうのでしょうか〔訳者註：引用英文中の、主語の人称によって動詞や be動詞が変化し

　　ない点や、be動詞の否定形に ain’tを用いることなどが黒人英語の特徴といわれている〕。）

被告ロイとアンディの母であるアダ・ライトは、1932年の夏、ジム・クローのアメリカか

ら船でドイツへと渡った。彼女は、ハンブルク港に停泊中の船内で、国際労働弁護団のリーダー、

ルイス・エングダールと面会した。ハンブルクは当時のヨーロッパ共産主義運動の中心地で、

共産党は、市内の港湾部に多数居住した黒人とアジア系船舶労働者たちの間で活動を展開した。

リヴァプール、ブリストル、カーディフ、ロンドン、マルセイユ、パリと並んで、ハンブルク

は 1930年代のヨーロッパ世界における最大の非白人居住地域の一つだった。

祖母が奴隷だったアダ・ライトは、原始バプテスト教会の信徒で、テネシー州チャタヌーガ

出身の家事使用人だった。彼女のイギリスおよびヨーロッパ訪問は、労働者救済と宣伝活動の

巨大なネットワーク、「レッド・エイド」の援助が可能にしていた。「レッド・エイド」は、モ

(7)　“Scottsboro Boys Appeal from Death Cells to the Toilers of the World,” The Negro Worker, May 1932, cited in Philip S. 
Foner and Herbert Shapiro, American Communism and Black Americans: a documentary history, 1930-1934, Philadelphia, 1991, 
pp. 292-93.



81「トランスナショナル」な歴史を書くこと

スクワを拠点に全世界の共産主義政党を指導する国際組織、「第 3インターナショナル」（コミ

ンテルン）の傘下にあった。しかしライトはその夏の旅で、共産主義者たちのほかにも大勢の

ヨーロッパ人と出会った。自由主義者、社会民主主義者、労働組合主義者、そして一般の市民。

かれらはライトが演説を禁じられていた場にも、話を聞こう、あるいは一目彼女を見ようとやっ

て来たのだ。いったん話すことが許されると、ライトは息子たちの解放要求を強調するため、

19世紀のメロドラマに出て来るような奴隷の姿をしばしば引き合いに出して訴えた。1932年、

ライトはロンドンとイングランド中部諸州に 10日間滞在し、スコットランドとウェールズも

訪れた。図 1は、イギリス国際労働弁護団の一人で労働運動活動家であるボブ・ロヴェルとと

もに、ロンドンのフリート・ストリートで行われる記者会見へと向かうライトの姿である。

ライトが帰路についた後の数年間、イギリスで、スコッツボローの被告たちのための熱心な

支援運動が詩人ナンシー・クナードによって展開された。彼女は支援活動のためにロンドン中

のあらゆる政治的組織と協働した。その一つに「反帝国主義同盟」がある。これは、1927年

ブリュッセルで創設された「反植民地抑圧同盟」という、多くのイギリス人活動家が関わった

国際組織の後続組織にあたる。クナードは一度も共産党に加わらなかったが、彼女のスコッツ

ボロー・キャンペーンへの取り組みは、ロンドンのユダヤ教チーフ・ラビから、詩人エズラ・

パウンド、作家オーガスタス・ジョンら、クナードの芸術・文芸分野の旧友まで、多数の著名

人から署名を集めることを可能にした。イギリスとヨーロッパ大陸からは、俳優チャーリー・

チャップリン、物理学者アルバート・アインシュタイン、作家ハインリヒ、トーマスのマン兄

弟、レナード、ヴァージニアのウルフ夫妻、劇作家サミュエル・ベケットらが署名に加わった。

ロンドンの芸術・文芸界の著名人たちを囲んで、在ロンドンのアフリカ系アメリカ人も参加す

る、ダンスパーティーやコンサートなどによる寄付集めが行われた。1933年夏、ロンドンのフェ

ニックス・シアターでは、ミシシッピ・ページ・ボーイズ、ブラック・フラッシャーズ、ゴー

ルドコースト・カルテット、ブラックボトム・ジョニーによるチャリティー・コンサートが行

われた。

こうしたクナードの親しい仲間のなかにいたのが、ジョージ・パドモアだった。パドモア、

本名マルコム・ナースはトリニダード出身の知識人で、アダ・ライトのヨーロッパ訪問時には

コミンテルンの在ハンブルク黒人局を指導していた。奴隷の孫であり教師の息子であったパド

モアは、故郷では医学生だったが、1924年にポート・オブ・スペインを発ってニューヨーク

へ向かいアメリカ共産党に入党する。しばらくテネシー州のフィスク大学にいたが、活動こそ

が情熱の源泉だった彼は、中国について講義を担当していたナッシュビルのヴァンダービルト

大学を含め、各地でイギリス統治の問題を論じ始めた。ハワード大学では、ラルフ・バンチと

作家アラン・ロックの授業に参加し、未来のナイジェリア大統領となるベンジャミン・アジキ

ウェと出会う。その後、妻のジュリア・センパーと娘ブライドン・ナースを置いてニューヨー

クを発ち、ソビエト連邦モスクワへと向かう。パドモアはこれでアメリカのビザを失い再度の

入国を禁じられた。モスクワでは亡命活動家の国際的グループに加わり、片山潜のような人物

とも出会っている。そして、ハンブルクでの仕事に着手するようモスクワからドイツへと派遣



82 パブリック・ヒストリー

されたのである。

スコッツボロー支援活動をはじめ、コミンテルンの労働者救済と擁護活動をヨーロッパで中

心的に担い、パドモアの同志となった人物に、出版界での実力者でもあったヴィリ・ミュンツェ

ンベルクがいる。彼は労働者階級出身で、かつて 1918-19年のドイツ革命にも参加したドイツ

共産党の青年リーダーだった。その当時ミュンツェンベルクの仲間には、アメリカの共産主義

運動の指導者で第 1次世界大戦時フランス戦線の兵士だったジェームズ・フォードや、のちに

パドモアとも親しくなるフランス領スーダン出身の元教師で活動家のギャラン・クヤテらがい

た。パドモアは、ニューヨークからポート・オブ・スペイン、ケープ・タウン、ナイロビ、パ

リへと向かう船内で売られ、ひそかに聖書に隠して持ち込まれるThe Negro Workerという地下

出版物の編集をしていた。彼はイギリスを含めヨーロッパにおける労働搾取について、そこに

潜む帝国主義を皮肉たっぷりに批判し、レーニンが国際連盟をさして言ったとされる「盗人た

ちの台所」という表現を好んで用いるようになる。

パドモアは、本稿が取り上げる群像のなかの中心的人物である。20世紀に一人の非白人知

識人がヨーロッパの政治文化に介在した最も決定的な痕跡の一つが、彼のペンと肉声と分析能

力のなかにあるのだ。1930年代から 20年以上にわたって、共産主義版も含むあらゆる『草競馬』

を拒みつつ、彼は大半の時間をロンドンで過ごした。パドモアは組織化された共産主義という

ものに満足することは決してなかった。共産党内部にある人種問題との闘いは、まだ彼がコミ

ンテルンの一員であった 30年代初頭の書簡にも見て取れる。しかし一方でThe Negro Workerは、

大戦間期の他の左翼宣伝活動と同様に、ソ連邦を、エスニックの違いを超越した人種調和的な

政体だと主張した。この神話は、30年代のアフリカ系アメリカ人や仲間の旅行者たちにとっ

ては強い影響力があり、多人種の融合と人種の向上を賞賛する主張は、アメリカ南部の人種主

義者イメージに対抗してしばしば使われる、ソビエトの教義の柱だった。他方、イギリス独立

労働党の機関紙 New Leaderは反スターリン路線をとった。シベリア収容所と「反革命分子」を

糾弾したモスクワ裁判について書き、また、多民族融和を喧伝するソ連邦コーカサス共和国の、

微笑む子どもたちの写真も掲載した。

1933年 2月、ヒトラーによる権力掌握の数週間後、パドモアはハンブルクで逮捕された。

数か月間収監された後、保釈されてイギリスに送還される。皮肉にもパドモアは帝国臣民とし

ての権利を保障されたわけである。もっとも、イギリスに着くや否や公安当局の尾行がつき、

黒人に部屋を貸してくれる家主をロンドンで探すのに数週間かかった。パドモア編集による地

下出版物The Negro Workerの最終号は、ドイツのファシズムについて書いている。

ファシズムは、白人労働者だけが直面している危機ではなく、黒人に対しても非常に敵対

的であるということを、植民地でもヨーロッパやアメリカでも黒人の多くはまだ十分認識

していない。…ドイツで権力を握る前ですら、ファシストどもは黒人やユダヤ人に対して

最も暴力的な扇動を繰り返していた。…アダ・ライト一行のヨーロッパ歴訪の際、ベルリ

ンのナチ党新聞 Angriffは、彼女を逮捕しドイツから追い出せと書いていた。Angriffの編集



83「トランスナショナル」な歴史を書くこと

者は、アラバマのリンチを起こした連中との連帯を表明し、黒人に身の程を知らしめるの

はリンチしかないと、公然と書いたのである(
(8)
。

しかし、イギリスでのパドモアとモスクワのコミンテルン当局とのつながりは続いた。彼の

作家兼オーガナイザーとしての新時代は、イギリス領アフリカとカリブ海植民地における、独

立と社会的正義のための運動と密接に関わるなかで築かれていった。いまや彼は、これらの問

題に怠慢だったスターリン主義というものから解放されていた。パドモアの言葉はヨーロッパ

中のファシスト組織に向けて広がっていった。共産主義者たちは、パドモアを、アフリカのリ

ベリアにおける黒人による政治体制に肩入れしすぎたとし、それを党則違反にあたると非難し

た。アメリカ共産党議長アール・ブラウダーに対するパドモアの容赦ない回答は、「全国有色

人向上協会」の機関紙 Crisisに掲載された。「黒人は白人の多くがいまだに思っているような「大

きな子ども」などではない。まだ鎖につながれているとはいえ、我々は自分でものを考えるこ

とができるのだ。(
(9)
」

パドモアはギャラン・クヤテや North Starと Le Cri Négreの出版関係者たちとともに働き、ロ

ンドンとパリの間を行き来した。ロンドンでの同居人や仲間には、後に妻となるドロシー・パ

イザー、未来のケニア大統領ジョモ・ケニヤッタ、そしてアフリカ経由でロンドンに来ていた

ラルフ・バンチらがいた。パドモアは、「国際エチオピア支持者の会」と「アフリカ支持者奉

仕事務所」の立ち上げを支援した。これらの組織は女性参政権運動の元リーダーだったシルビ

ア・パンカーストとも連携した。パンカーストの発行するThe Ethiopian Times and Orient Reviewは、 

ムッソリーニのアビシニア（エチオピア）侵攻に反対する中心的機関紙だった。これらの組織は、

イギリスに亡命中のエチオピア皇帝ハイレ・セラシエを支持していた。パドモアはソ連の国際

連盟加入決定と、ムッソリーニとの石油取引について批判記事を書いた。1935年 10月、イタ

リア軍はアビシニアを軍事侵攻し、アジス・アベバは 1936年 5月に陥落した。皇帝を追い出

した「リベラルな人道主義者たち」の成功を喜んでおきながらエチオピア人民を助けなかった

として、パドモアはイギリスの社会主義者および共産主義者を批判した。「植民地の人々と支

配される民族の権利のために戦う偉大で勇敢な闘士たちは、ガスマスク一つ、救急車一台、ま

してや財政的援助すらアビシニア人を救済するために与えることはしなかった。それは昨日ア

ビシニアで起こったが、今日はスペイン、そして明日は…？(
(10)
」

パドモアはその頃には国会議員ともしばしば行動をともにしていた。英領カリブ海植民地で

ストライキが頻発するにつれて、アメリカの黒人メディアやイギリス独立労働党の機関紙 New 

Leaderに寄稿することで、故郷の西インドでのストライキに向けるイギリスの態度を繰り返し

批判した。パドモアは「全国有色人向上協会」の機関紙 Crisisに次のように書いた。

(8)　“Fascist Terror against Negroes in Germany,” The Negro Worker, vol. 3, no. 4-5, April-May, 1933, p. 1.
(9)　Russian State Archive of Socio-Political History (RGASPI), Moscow 495/155/98, p. 1.
(10)　George Padmore, “Abyssinia Betrayed by the League of Nations,” The Crisis, June, 1937, p. 166.



84 パブリック・ヒストリー

グラスゴーの帝国博覧会開催の前夜、博覧会総裁のエルギン卿が、国王と王妃は帝国臣民

の平和と繁栄への輝かしい貢献の象徴であると告げた頃、ジャマイカでは、生活賃金を求

める現地の労働者に向けて警察が発砲し銃剣でかれらを突いていたのだ(
(11)
。

パドモアは、彼の 1950年代の回想録 Pan-Africanism or Communism: the coming struggle for Africa

の中で、ジョン・サイモン夫人、キャサリン・サイモンの有色人への尽力についても触れてい

る(
(12)
。パドモアは、夫ジョン・サイモンの政策とキャサリン自身のアフリカへの認識について

は巧みにはぐらかし、キャサリンを批判の的にしてはいない。しかしジョン・サイモンはミュ

ンヘン会談における重要人物であり、会談に先立って行われたムッソリーニとの交渉でも中心

的役割を担った。サイモン夫妻は反奴隷制活動家だった。長年、イタリアの反奴隷制組織は、

サイモン夫人とその活動仲間と協力関係にあった。皇帝セラシエのアビシニアにおける奴隷制

問題はイギリスの反奴隷制組織にとっても中心的課題であり、イタリアのエチオピア占領への

野望を注視し、ムッソリーニに、アフリカにおける改革者としての希望を託したのだった！セ

ラシエ自身は人身売買を抑えると宣言したが、ムッソリーニの軍隊は全土的な奴隷制禁止を求

めた。1935年のイタリアによる侵攻は 1万 5000人の死傷者を出し、3万人のアフリカ人が 37

年の反乱で虐殺された。それまであった奴隷制は、道路建設などへの強制労働に置き換えられ

た。しかしイギリス人は、ムッソリーニを怒らせないよう、このような情報を隠した。リベリ

アを除きアフリカで唯一の独立国がファシストに征服されるなかで、反奴隷制は、イギリスが

ムッソリーニを支持するための方便として機能し続けるのである。ジョン・サイモンのもう一

つの気まぐれは、一方ではスペイン共和派への援助を拒みながら、王党派の攻撃による犠牲者

に情け深い姿勢を示したことだ。

サイモン夫人は自身の政治的な関わりを否定したが、イタリアによるアビシニア侵攻を明白

に擁護していた。「アビシニアではここ数年間、反奴隷制への偉大なる進歩がなされてきたと

いう事実を私たちは率直に受け止めるべきだ」。イタリアは「よき植民地行政官であり…現在

もエチオピアに農作物の栽培を指導しようとしている。アフリカの別の地域でも白人文明がも

たらされることが期待される」と夫人は述べた(
(13)
。

ミュンヘン会談が近づくにつれ、帝国の領土は和平のために交換しうるという議論が高まっ

た。1936年に出版された How Britain Rules Africaのなかでパドモアは、ヨーロッパを「領土の

拡大と再分割への絶望的な戦いに飲み込まれている」と表現した。そのうえで、和平は植民地

の行動と支援を必要とするとし、「ヨーロッパは、自らを植民地の民衆の手で解放してもらう

必要がある」と説いた(
(14)
。ミュンヘン会談が始まると、パドモアは「ヨーロッパの困難はアフ

(11)　George Padmore, “Labour Trouble in Jamaica,” The Crisis, Sept. 1938, p. 287.
(12)　Id., Pan-Africanism or Communism: the coming struggle for Africa, New York, 1956.
(13)　Lady Simon Papers, Rhodes House Library (Oxford), MSS. Brit. Emp., s. 25 13/5, “Abyssinia.”
(14)　George Padmore, How Britain Rules Africa, London, 1936, pp. 386, 393, and 395.



85「トランスナショナル」な歴史を書くこと

リカの好機である」と辛らつに言う(
(15)
。元植民地官僚レナード・バーンズのような白人活動家

たちも、この問題に活発に発言した。

植民地が我々にとって善きものなら、それはドイツにとっても善きものだ。ドイツにとっ

て悪ならば我々にとっても悪だ…ナチの人種理論を嫌う者がどれほどいようと、ナチの政

策が、世界中の植民地の黒い肌の人々との関係においてヨーロッパ人が取る行動の主動力

となっているのは事実である。人種偏見という点で、ナチス・ドイツとイギリスとの間に

確たる違いなどない(
(16)
。

ところで、1939年の時点で、インドほどイギリスの運命にとって影響のある植民地は他に

なかった。アビシニア侵攻とミュンヘン会談の前に、ジョン・サイモンは有名な「サイモン委

員会」を率いて、自治の可能性をさぐりにインドを訪問した。委員会メンバーは全員が白人だっ

た。インド訪問中、委員会は「サイモンくたばれ」「サイモン帰れ」しまいには「サイモン地

獄に落ちろ」などという激しい敵意に直面する。イギリス政府はその後、インドの太守、植民

地政策立案者、政治家らをロンドンの会議に召集した。マハトマ・ガンディーが第１回円卓会

議のためロンドンにやって来たのは 1931年のことである。

当時、帝国への反逆罪に問われた被告への裁判がインドで行われており、31人の活動家が

デリー北西にある英国軍駐屯地であるメーラトに収監されていた。3人の白人イギリス共産党

工作員を含む、軍人、オーガナイザー、活動家たちが、ボンベイやその他の都市で行われた大

規模な織工たちのストライキの直後、自宅に踏み込まれて拘束されたのである。メーラト裁判

は 1929年から 32年にかけて続き、イギリス帝国史上、最大の反逆罪訴追となった。白人とイ

ンド人の合同裁判は悪名高いものだったが、ミュンツェンベルクやパドモアらスコッツボロー

裁判を支援した人々は、スコッツボロー事件とメーラト事件とを関連付け、アメリカとインド

を含んだまさに地球的規模で、被告たち全員の解放を求める運動を展開した。

メーラトの囚人のために帝都で最も活発に発言した人物は、ロンドン南部バタシー区選出の

独立労働党国会議員、シャプルジ・サクラトヴィラである。1874年、タタ一族の裕福なゾロ

アスター教徒の家庭に生まれたが、インドの人種差別とロンドンの貧困をつぶさに目撃したあ

と、一族の望む仕事を捨て社会主義者となった。第１次世界大戦前、彼はシルヴィア・パンカー

ストとともに参政権運動と社会主義運動に取り組み、最終的にはイギリス共産党に参加した。

議会ではイギリスのインド統治をあからさまに批判した。

帝国支配体制下の英国王がインドにおいて保持すると言い募るごとき、専制的かつ恣意的

な権力を、一日たりとも許容する者が、今日のブリテン男女の一人たりとも、あるいはヨー

(15)　James R. Hooker, Black Revolutionary, New York and London, 1967, p. 53より引用。
(16)　Fabian Colonial Bureau papers, Rhodes House Library (Oxford), 2/3, item 34, “The Colonial Question,” International 

Affairs, 1938, p. 7.



86 パブリック・ヒストリー

ロッパのいかなる国…バルカン諸国、イギリスほどにはまだ発展を遂げていない小国の中

に、一人でもいるだろうか？(
(17)

サクラトヴィラは熱心なゾロアスター教徒であり、イギリス共産主義者のなかでは一風変

わった人物だった。彼と妻サラ・マーシュは自分たちの子どももゾロアスター教に入信させて

いる。「サック」という呼称で知られた彼は、しかし、ソ連邦内のコーカサス地方に広がる共

和国を多民族共存の理想とする、熱心なスターリン主義者でもあった。彼の政治信条は、極左

のインド人のなかでは決して珍しいものとはいえなかった。というのも、第１次世界大戦の頃

にさかのぼれば、多数のインド人活動家がベルリンから活動を展開した一方で、ガーダー党の

アナーキストらはサンフランシスコを活動拠点に選び、また別のインド人過激派グループは、

アメリカのアナーキスト、エマ・ゴールドマンと強い結びつきを持つ、そういった状況だった

からである。

1932年、アダ・ライトがロンドンにやって来たとき出迎えてくれた一団のなかにサクラト

ヴィラはいた。彼は、当時ロンドンのハイド・パークでしばしば演説をしていたが、1933年、

ドイツの国会議事堂が放火された事件で被告とされた人々の裁判についても、大衆を前に熱く

語った。彼はパドモアとこの事件に関する論陣を主導した。1936年の死まで綴っていたメモ

のなかに、信頼できるインド人弁護士をドイツ国会議事堂放火事件の最終審に参加させるべき

だと、イギリスの共産党指導部に進言したことを書き残している。

しかし何事も起らず、純粋なるヨーロッパの共産主義が植民地の同志たちの間で嘲笑の対

象になった。インド人やアフリカ人は、このような裁判が、当該地域でのイギリス帝国主

義的裁判に対する健全な抑止機能を果たすようになるかもしれないと感じている。しかし

かれらは国際的活動と連携をとってはいない。これらは些細な事だが大きな影響を持つ。

インドでは、ある層の若い世代の間で国際協調主義は信用されなくなってきており、イタ

リアとドイツのファシズムが強力なナショナリズムの好例だと見なされているのだ(
(18)
。

サクラトヴィラが言及したドイツ国会議事堂放火事件裁判を振り返れば、そこには大戦間期

における一連の人物や場面がつなぎ合わされ、一つの絵画に凝縮されているかのようだ。

ドイツの左翼運動への抑圧は、最終的には圧倒的多数のヨーロッパのユダヤ人に向けられる

のだが、それは 1933年のヒトラーによる権力掌握とともにさらに強められた。ヴィリ・ミュ

ンツェンベルクはその頃まだドイツ共産主義運動のリーダーであり、ナチの権力掌握に対する

批判を展開していたが、妻バベッテ ・グロスとともに、大勢の左翼と同様、ドイツからパリへ

と逃れた。ヴェルサイユ条約下で委任統治領になっていたザールブリュッケンを選んだ者、あ

(17)　Panchanan Saha, Shapurgi Saklatvala, Delhi, 1970, p. 12. Hansard, House of Commons, vol. 186/705-19より引用。
(18)　RGASPI 495/100/938, p. 208.



87「トランスナショナル」な歴史を書くこと

るいは依然としてプラハを選ぶ者もいた。しかしドイツ左翼と多くのユダヤ人にとって、これ

ら三つの安全地帯は監視と暗殺の危険に晒される場であり、最終的にドイツの強制収容所へと

至る集散地であることは明らかだった。ミュンツェンベルクと妻グロスはユダヤ人ではなかっ

たが、翌年から他の亡命者らとフランスに住んだ。かれらの多くがまだ共産主義者で、ハンガ

リー人ジャーナリストのアーサー・ケストラー、オットー・カッツ、そしてマネス・シュペル

バーのような作家もいた。ミュンツェンベルクは二度の移動を経てモスクワへ行き、古参のボ

ルシェヴィキたちと近しくしながら、一方ではコミンテルン指導部に報告し続けた。彼と妻グ

ロスはモスクワ近郊の強制労働収容所を訪れたが、その際のことをグロスは後に衝撃とともに

回顧している。しかしインド、中国、ヨーロッパからの亡命者の多くにとって、モスクワはも

う一つの安全地帯と認識されていた。例えばグロスの妹マルガレーテ・ブーバー・ノイマンは

第三帝国を逃れ、夫とともにモスクワにいた。

1933年 9月、サクラトヴィラがハイド・パークで演説した事件の模擬裁判がロンドンで開

かれた。ベルリンの神聖なる国会議事堂への放火の罪に問われた人々が、ロンドンのストラン

ドにある法律事務所に設けられた模擬裁判所で「審議」されたのだ。ほかならぬミュンツェン

ベルクとケストラー、そのほかパリでの仲間たちがこの模擬裁判を企画し、イギリスの友人た

ちも協力した。裁判官の中には、アーサー・ガーフィールド・ヘイズがいた。彼は有力なアメ

リカ人弁護士クレランス・ダローとともに働くユダヤ系アメリカ人の弁護士で、スコッツボロー

裁判にもかかわっていた。この国際法律家たちは被告人不在のまま「無罪」とした。その数週

間後、その頃はまだ法の適正手続を踏んで行われていたライプチヒでの本物の裁判で、世界の

メディアが見守るなか、かれらは、ナチの弁護士ですら反論できないほどの素晴らしい弁護を

展開した。ロンドンとライプチヒでの二つの裁判をめぐる出来事は、ミュンツェンベルクが、

野蛮な人種主義政策を含む初期のナチ政策を暴いたThe Brown Book of the Hitler Terrorを、イギリ

スの後押しで出版するきっかけとなった(
(19)
。

ナチ政権奪取から 6年のうちに、ユダヤ人が 9割を占めるドイツ人・オーストリア人難民が、

ロンドンを最初の亡命先にして逃れてきた。イギリスに落ち着いた人々の数は 7万 4000人に

上り、そのうち 10-15％は、1941年以前に中欧から逃れてきた人々だった。イギリス当局は、

38年の反ユダヤ人暴動「水晶の夜事件」の後、遅ればせながら移民の制限規定を緩和したが、

多くはその後の避難者だった。ユダヤ人救済組織が直ちに立ち上げられた。それらはイギリス

左派による「ドイツ人救済」運動よりもずっと大規模で包括的だった。ユダヤ人や中欧人たち

がロンドンに流入してくるにつれ、難民に関わる事業数は、宗教団体と活動家たち双方を圧倒

するほどに達した。ドイツにおける差別に反対する 3万人の在イギリスのユダヤ人たちによる、

ロンドンのイースト・エンドからハイド・パークまで繰り出された 1933年夏のデモは、そう

した抗議活動の一つだった。

1934年までにコミンテルンは、ミュンツェンベルクがパリにいないときを利用して、37年

(19)　World Committee for the Victims of German Fascism, The Brown Book of the Hitler Terror, London, 1933.



88 パブリック・ヒストリー

の除名へとつながる工作を、パドモアのときよりも節操のないやり方で行った。モスクワにい

たミュンツェンベルクの信頼できる仲間は数年の内に粛清された。クレムリンにはもう彼の擁

護者は残っていなかった。彼はそのことでようやくスターリン主義への疑念を確信したのであ

る。ミュンツェンベルクと仲間たちはヨーロッパ規模の独立系ドイツ語雑誌 Die Zukunftを発

刊し、数百人の購読者を得た。この出版事業は、チャーチルの個人秘書であるスイス人神学者

カール・バルトや、自由党員でチャーチルの腹心であるヴァイオレット・ボナム・カーター、「労

働者無党派連盟」と「アメリカ自由人権協会」のガードナー・ジャクソンのようなアメリカ人

を含む広範囲のネットワークを築くことになった。アメリカの人種的分断に怒り、スコッツボ

ロー事件に対して組織を立ち上げた人々は、いつの間にか、ナチ第三帝国の人種政策の万力に

捕えられて海峡を越えてきたヨーロッパ人のために、労働許可証や住処を見つけることに日々

を費やしていた。1934年以降、ファシズムへの強烈な怒りの前に、「スコッツボロー」はロン

ドンからほとんど消えてしまった。断固として、すべての問題とつながっていこうとするに十

分な意思や時間は、もはやなかった。

ネルーも 1938年にロンドンにやって来た。その際、大衆が一目彼を見ようと押し寄せたも

のだ。アフリカ系アメリカ人共産主義者で俳優・歌手のポール・ロブソンが歌を披露する一方、

ネルーはパンカーストとともに登壇し、「真の反ファシストならば帝国主義を無視できるわけ

がない」と怒りをあらわにした(
(20)
。この際に集められた義援金は、中国へ派遣されるインドの

医療チームへ送られた。新聞は聴衆に多数のインド人がいたことを報じている。その中には、

当時まだオクスフォード大の学生で、後にインド首相になるネルーの娘、インディラ・ガン

ディーもいた。ネルーはミュンヘン会談についてこう書いている。「インドは強い興味を持って、

この裏切りの悲劇を見守った。長き経験から、インド人民はイギリス政府の約束を信用しない

ことを学んできた。そして最近のイギリス外交政策は、なおもインド人民を驚かせ衝撃を与え

た。(
(21)
」ネルーはミュンツェンベルクの古い友人の一人で、1927年にブリュッセルで行われた

「反植民地抑圧同盟」の発足会議でも同席し、ネルーの妻がスイスのローザンヌの病院で治療

を受けている際にも再会している。ネルーはミュンツェンベルクが主宰する Die Zukunftにも

寄稿した。パドモアもロンドンに現れた。彼は易々とは悪魔たちを休息させなかった。1937年、

パドモアはThe Chicago Defenderに「ナチ支配下でのユダヤ人の状況は、南アフリカとアメリカ

南部の黒人の状況と同じくらいひどい」と書き、「ドイツは人間の大虐殺をしようとしている」

と明言していた(
(22)
。その後パドモアは、ロンドンで闘いが好転するのを待とうとした。

パリからは、ミュンツェンベルクの Die Zukunftが、ミュンヘン会談を、続いてスターリン

＝ヒトラー協定を明確に批判し、「平和と自由が、ヒトラーとスターリンから守られなければ

(20)　Daily Worker (London), June 19th and 20th, 1938, p. 2.
(21)　Ibid., Oct. 20, 1938.
(22)　“Hitler will treat Jews like Blacks: Adopts South African Methods to Deal with Problem,” The Chicago Defender, Nov. 13, 

1937, p. 24.



89「トランスナショナル」な歴史を書くこと

ならない」と忠告した(
(23)
。1940年ミュンツェンベルクは、50歳以下のドイツ人を強制収容所に

入れるとしたフランスのダラディエ政府の命によって、トゥールーズ近郊のル・ヴェルネ収容

所に入れられた。妻バベット・グロスはピレネー山脈のギュール収容所に送られた。ナチによ

るフランスの陥落とともに、収容所の看守たちはル・ヴェルネの囚人を解放した。ミュンツェ

ンベルクはマルセイユに向かって歩いているところを最後に目撃されている。そこで彼はフラ

ンス脱出の手助けをする連絡員たちと接触したが、首を絞められ腐敗した彼の遺体が、何カ月

か後にドイツ軍の活動が及ばないような場所でフランス農夫に発見された。彼の死は、おそら

くソ連の内務人民委員部（NKVD）の仕業だろう。NKVDは何年もの間ミュンツェンベルク

を追って、おそらくル・ヴェルネ収容所に工作員を忍ばせていたのだろう。彼はナチとソ連双

方の暗殺者リストに載っていたのだ。妻バベット・グロスはギュール収容所から逃れられたが、

彼女の義理の弟フランツ・ノイマンはソ連邦内の広域に点在する強制収容所グラーグ（Gulag）

で亡くなった。グロスの妹でフランツの妻だったマルガレーテ・ブーバー・ノイマンは最後ま

で生き延びた。彼女が収容所で書いた日記は、多くの現代史家にとってグラーグについて知る

重要な資料である(
(24)
。

フランス領スーダン出身の教師でパドモアの同志であり、またパリでの彼の同居人でもあっ

たギャラン・クヨテは、ブーヘンヴァルトで亡くなった。収容所の犠牲者リストを探すうち私

の共同研究者、イヴ・ローゼンハートが彼の名を確認した。パドモアは、戦争ジャーナリズム

のキャリアを追求した。その仕事には、ジョモ・ケニヤッタとともに、マンチェスターで開か

れたパン・アフリカ会議（1945年）を組織したことも含まれる。独立ガーナの初代大統領に

就任したクワメ・エンクルマは、パドモアとデュ・ボイスほか著名人たちを政治顧問として首

都へ招へいし、パドモアと妻ドロシー・パイザーは 1956年アクラへ赴いた。しかしパドモア

は重篤な病にかかってしまう。1959年、彼は治療を受けるためにロンドンに戻る帰路、心な

らずも生涯の大半を過ごしたその地で死去した。彼の遺灰はアクラに葬られた。シルヴィア・

パンカーストはその 3年後に亡くなり、アジス・アベバに埋葬された。エンクルマは 1966年

の CIAによるガーナ政権転覆の後、亡命先で癌のため死去した。

マハトマ・ガンディーは、独立と分離をもたらした対英インド解放運動の流血の後、1948

年に暗殺された。デュ・ボイスは1963年に死去し、ネルーは1964年、娘のインディラ・ガンディー

はその 20年後に暗殺された。アダ・ライトは 1965年にテネシー州で亡くなった。一方ケニヤッ

タは、これら大戦間期の人的ネットワークのなかで、誰よりも長く、1978年まで生きた。スコッ

ツボロー事件の被告たちへの裁判は何度も行われ、判決も大戦をまたいで言い渡された。その

結果、被告全員でじつに 130年の刑期を務めることとなった。かれらが刑務所の内外で、アメ

リカと欧州の支援者たちより長く生き延びたのは、歴史の深い皮肉である。

第 2次世界大戦後、大群衆がイギリス支配の下から姿を消した。ラッパを鳴らして帝国旗を

(23)　Die Zukunft, September 1, 1940.
(24)　Margarete Buber-Neumann, Under Two Dictators, New York, 1950.



90 パブリック・ヒストリー

下げる支配終焉の儀式によって、ではない。アジア、アフリカ、カリブ海地域での重大な、し

ばしば暴力的な政治的・社会的闘争を通してである。具体的に言えば、インドの分離独立や独

立当初のマレー半島における悪しき反動のなかで、おびただしい数の人々が命を落としたのだ。

アメリカに目を転じてみれば、戦後の市民権運動とその中心にあった黒人とユダヤ人の共闘は、

積極的にジム・クローに立ち向かっていった。しかしこの第 2次世界大戦後の歴史は、先行す

る大戦間期という時代からそう簡単に分けて考えることはできない。歴史の盲点という以上の

問題であり、「補完の歴史」でもない。そうではなくて、人種的政策という研究対象は、戦前

のイギリスの国際関係とイギリス史の土台部分について、我々に新たな理解を可能にさせるも

のなのだとここでは言っておきたい。本稿で扱った史料がそうであるように、新規に文書史料

が公開されたり、既存のコレクションに新たな検証がなされたりした場合、そのとき、人はよ

り良き歴史がそこにあったことを期待するものだ。しかし、その際に、深い概念的な飛躍が求

められるということも念頭に置かねばならない。

『草競馬』や、ブラックフェイス・ミンストレルの言葉づかいは、20世紀初頭のヨーロッパ

文化に広まった。抑圧された人々を支援し、人種差別や社会的不公正と格闘しようとするとき

ですら、革新主義者たちは、ハリウッドや旅芸人たちがふりまく人種的イメージを効果的に活

用した。ハード主教のような元奴隷や、アダ・ライト、ジョージ・パドモア、それに偉大なジャ

ズ演奏家ルイ・アームストロングのような奴隷の子孫たちは、1930年代のヨーロッパ人にとっ

て、奴隷制というシステムを象徴する人々だった。かれらは同情には値しても、自力で自らの

運命を切り拓くには不向きな人々だと、しばしば見なされていた。スコッツボロー事件は、共

産主義の寛容さ（この場合は被告の命を救ったという意味で）だけでなく、左翼自身が取った

「人種」への姿勢やかれらが使う人種的言説というものをはっきりと示した。1950年代、パド

モアは次のように書いている。「政治的意識を持った黒人たちは、30年代の人民戦線期に、ア

フリカ人を遅れた者たち、野蛮な部族民たちとしか見なさなかったイギリス人共産主義者の日

和見主義に強い嫌悪感を抱いた。(
(25)
」この種の偏見は、かれらが植民地主義や帝国主義の問題

を話題にしようとする際も引き継がれていった。ほかのたいていの人がそうであったように、

共産主義者たちは、スターリンの外交政策にかれら自身の思考が支配され、そうなるように導

かれると、反帝国主義を二の次と格下げするようになっていった。

「反革命分子」に対するモスクワ裁判（1936-38年）については、当時、活発に議論され

た。ロンドンでは、新聞が定期的に裁判の模様を報道していた。そのため、ハンガリー動乱の

1956年あるいは「プラハの春」の 68年まで待たずに、多くが共産党から去って行った。そこ

には去るべき十分な根拠があったのだ。そして、ロシアによるファシズムとの英雄的戦闘も、

かれらを連れ戻すことはできなかった。共産党ヒエラルキーのなかでのパドモアやサクラト

ヴィラを含む非白人党員への扱いは、共産主義自体に元々根差した誤りの一つ
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

であって、集権

国家の抑圧的機構や、スペインで起きたような闘争の犠牲に付随したものなどではなかった。

(25)　George Padmore, Pan-Africanism or Communism: the coming struggle for Africa, London, 1956, p. 126.



91「トランスナショナル」な歴史を書くこと

民族の違いを土台にした抑圧的政策を実行する際、自国の何百万人もの民衆を蹂躙する用意の

あった国家が、1930年代に現れた有色の指導者たちをうまく利用したということがわかって

も驚くに値しない。さらに、ファシズム期のヨーロッパに形成された亡命者コミュニティ（本

稿ではミュンツェンベルクのサークルを取り上げたがほかにも多くの亡命者集団がいた）は、

モスクワを反ファシズムの砦と見なすことを止めた。時すでに遅かったが、かれらは自由主義

者との共闘に動き出した。ミュンヘン会談とスターリン＝ヒトラー協定は、かれらの抱いてい

た最悪の恐怖を現実のものにした。連合国とモスクワのボスたちによって、かれらは売られた

のである。

その時代が常に自由主義を活気づかせていたという見方もできる。イギリス帝国はしばしば

自由主義者たちをむき出しの裸にした。サイモン夫妻は、奴隷制問題を使ってファシズムに接

近し、あいまいなムッソリーニ支持を表明した、「人権派」の代表格だった。「人権」（それは

たいてい回顧的にそう呼ばれるが）は、ヨーロッパにおける奴隷労働や何万人というエチオピ

ア人の死を伴う外交政策にうまく利用された。30年代の人種政治の深い皮肉は、冒頭で紹介

したニーアル・ファーガソンの巧みな問いかけのように、ファシズムとの戦争で帳消しにされ

ることなどなかった。懲罰はイギリス人の上にそうたやすく下されなかったのである。ローデ

シアや南アフリカ、その他多くの地域における帝国植民の執着は、白人支配の維持をめぐる紛

争を生み、あまりにも多くの命が犠牲になった。結果的にイギリスは、ときに圧倒的な力に直

面し、あるいはスエズ危機の際のように、諸国間の裁定によって権益を放棄せざるを得なくな

り、不承不承、支配の手を緩めていったに過ぎない。トニー・ジャットは、イギリス労働党首ハー

バート・モリソンが植民地に独立を付与することについて、「子どもに鍵と銀行口座とショット・

ガンを与えるようなものだ」と言ったことを我々に思い出させてくれる(
(26)
。人種的不公正から

の解放と独立を求める当時の希望は、1930年代の記録と活動家の動向のなかに大切に保管さ

れてきた。その頃のイギリス帝国とドミニオンの多くの地域に広がる状況は、厳しい監視と宣

伝活動とに現れていた。一つの事例を挙げるなら、南アフリカのラント鉱山に当時よく出回っ

ていた写真がある。それは、アフリカで最も豊かな、そして最大の白人占領地で、アフリカ人

鉱山労働者たちがいかに苛酷な労働環境におかれていたかを示すものだった。

1955年の非同盟バンドン会議の演説でネルー首相は、1927年の「反植民地抑圧同盟」設立

に言及し、この初期の多人種運動の試みを担った、すでに亡きドイツ人共産主義者を賞賛した。

ほとんどが彼のことを知らない聴衆に向かって、ヴィリ・ミュンツェンベルクという名をネルー

は演説のなかで繰り返したのだ。これら第 2次世界大戦後の運動や機会は、それに先立つ時代

がどういうものであったかを再び参照するものであり、イギリスの政治文化と、大西洋を越え

た（トランスアトランティックな）あるいは国家を越えた（トランスナショナルな）歴史枠組

みとの結びつきを、より強固なものとするだろう(
(27)
。

(26)　Tony Judt, Postwar, New York, 2005, p. 280.
(27)　筆者は、これら第 2次世界大戦後のテーマについて以下の論考を作成中である。“‘Fire by Night, Cloud by 

Day’: exile, refuge and dissent in postwar London.”



92 パブリック・ヒストリー

【付記】

本稿は、2012年 6月 4日、大阪大学文学研究科世界史講座主催で行われた「グローバル

ヒストリー・セミナー」で、スーザン・ペニーバッカー氏による “Writing a ‘Transnational’ 

History―From Scottsboro to Munich: Race and Political Culture in 1930s Britain”と題された報告に、

後日、若干の加筆・修正が施されたペーパーを翻訳したものである。

著者のペニーバッカー氏は、現在ノース・カロライナ大学歴史学部にて、イギリスの大戦間

期における政治文化を中心に研究活動を行っている。しかしその研究範囲は、「トランスナショ

ナル・ヒストリー」という彼女の歴史観にも表れているように、とてつもなく広い。今回の報

告も、ロンドンを飛び出した「大戦間史」は、ヨーロッパ、アメリカ、ロシア、アフリカ、イ

ンド、そして西インド諸島と、大きく球体をめぐり、大勢の有名・無名の人物とその人生を巻

き込みながら展開する。

今回、『パブリック・ヒストリー』掲載用にスーザンから送られてきた原稿には、6月の報

告に使用した映像資料のほとんどについて、その掲載が許可されなかったことが記されていた。

当日の報告を、その豊富な映像資料とともに楽しく拝聴した者としては、読者に対して大変申

し訳なく思うが、どうかご容赦いただきたい。また、その結果、本来なら資料とともに説明さ

れている文章が、訳者の技量不足のせいで、ぎこちないものとなっていることを重ねてお詫び

する。

翻訳の際、電子メールでの訳者の質問に、スーザンはその都度、丁寧に回答してくださった。

また訳出作業では、中野耕太郎先生から多くの助言を頂戴した。お二人には深く感謝申し上げ

る。もちろん翻訳上の不手際の責任はすべて堀内自身にある。お気づきの点をご教示いただけ

れば幸いである。本稿の最後に言及されたように、「ポスト第 2次世界大戦のトランスナショ

ナル・ヒストリー」を論じたスーザンの新しい著書もまもなく世に出る。それを楽しみに待ち

たい。　　　　　　　

　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　（堀内真由美）


