
Title メタフュシカ　第31号　欧文レジュメ

Author(s)

Citation メタフュシカ. 2000, 31, p. 1-11

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66641

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Summaries 

Defense pour Descartes contre Koyre concernant 
la loi de la chute libre 

YAMAGATA Yorihiro 

Koyre accuse Descartes, clans son ouvrage屯tudesgalileennes 11'', d'avoir commis une 

grave erreur historique clans !'intelligence du phenomene de la chute des corps. Selon cet 

historien des sciences de la nature, Descartes a execute une mathematisation a outrance 
pour supprimer le temps dans la physique a tel point qu'il a fait proportionner la vitesse de 
la chute d'un corps, non pas au temps ecoule, mais a l'espace parcouru par le corps. 
Cependant nous remarquons que Koye a omis le fait essentiel que le triangle choisi 
comme illustration par Descartes n'est pas un rectangle quelconque, mais un isocele. Ce 

que veut montrer Descartes, c'est que la surface du triangle egale la moitie du carre de la 

v1tesse: s = -v 
2 

Or, si nous designons un espace parcouru d'un corps qui tombe, !'acceleration de la 

pesanteur et le carre du temps ecoule dans la chute par e, g et t" respectivement, nous 

pouvons exprimer la loi de la chute sous cette formule: e=½gt". Dans cette formule, en 

multipliant les deux membres par g et en substituant v a gt (puisque・v=gt est toujours 
vrai), nous obtiendrons la nouvelle formule v"=2ge. Celle-ci nous dit que le carre de la 

vitesse est directement proportionnel a I'espace franchi. 
11 n'est donc pas vrai de dire que Descartes fasse proportionner la vitesse de la chute a 
I'espace franchi par erreur. 11 comprend parfaitement la loi qui nous occupe dans la mesure 

ou il saisit le carre de la vitesse en proportion de I'espace traverse dans la chute. 

ー



Sur des bornes de la communaute 
-La communaute chez Rousseau -

YOSHINAGA Waka 

Dans son≪Discours sur l'origine et les fondements de l'in怨galite≫,Jean-Jacque Rousseau, 

en cherchant l'origine premiere de l'inegalite, tente d'eclaircir la question et de la reduire a 

son veritable etat. 11 croit appercevoir deux principes anterieurs a la raison, dont l'un est le 
desir de conservation, et l'autre est la sentiment de pitie. 

Tant que l'homme a eu ces deux principes, contre Hobbes, l'homme a l'etat naturel 
etait libre, egal et paisible. Mais, avec le developpement de la societe, l'inegalite entre les 

puissants et les miserables a etouffe la pitie, en sorte que la societe a fait place au plus 

horrible etat. Depuis, etre et≪paroitre≫de l'homme sont devenus deux choses tout a fait 
differentes. 

Quelle communaute peut surmonter un tel etat? 

11 y a deux types de communaute chez Rousseau; d'une part, ≪Du Contrat social≫ 

propose une communaute fondee sur la conservation propre. D'autre part, anterieur a lui, 
≪La Nouvelle Heloise≫montre une communaute dont le fondement est la sentiment de 

pitie. 

Nous devons done estimer les points communs ou des differences entre ces deux 

communautes. Et au point de vue de la relation entre le soi et l'autre, il faut examiner si 

chaque communaute peut recouvrer la liberte et I'egalite, et resoudre la probleme de la 

distinction entre l'etre et le≪paroitre≫. 11 s'agit done d'eclaircir la structure et definir des 

bornes de chaque communaute. 

2
 



Das Ratsel der Geldform 

KODA Sumio 

Die Wertformslehre von K. Marxist seit je auf der verschiedenen Weise miBverstanden. 

Diese MiBverstandnisse sind zweierlei. Erstens halt man die Wertformslehre fiir die 

Entstehungslehre des Geldes, obwohl die die Logik der Genesis der Geldform ist. 

Zweitens liest man den AustauschprozeB in die Wertformslehre hinein. Der Grund dieser 

lrrtiimer ist, daB man die Wertformslehre als Beziehungslehre der Waren betrachtet. In 

der Wertformslehre handelt es sich nicht um die Beziehung der Waren. Die 

Wertformslehre ist die Lehre, die die logische Notwendigkeit der Genesis der Geldform 

zeigt. Wo liegt diese Notwendigkeit? Im Begriff der Ware selbst. Die Aufgabe der 

Wertformslehre ist, es zu zeigen, daB in der Ware notwendige Momente liegen, die 

Geldform zustandezubringen. 

Deswegen sagt Marx: "Die Schwierigkeit liegt nicht darin zu begreifen, daB Geld Ware, 

sondem wie, warum, wodurch Ware Geld ist." Und was die Logik oder der Ubergang in 

der Wertformslehre bedeutet, ist, den einer Ware innewohnenden Widerspruch zu 

entwickeln, und den Ubergang von der einfachsten Wertform zur blendenden Geldform zu 

verfolgen. 

3
 



~exp紅iencehumaine et la duree 

HIGASHI Masanori 

Bergson a essaye, dans la Matiere et M, 畑 oire,de definir la perception a partir de 

l'action. 11 ne faut pas la determiner par le concept d'espace, parce que l'espace homogene 

dans lequel nous percevons des choses se constitue a posteriori comme un critere qui 

mesure la possibilite d'action. 

Selon la theorie de la perception pure, elle consiste dans la limitation de la matiere par 

les besoins ou les interets des etres vivants. Elle dessine leur action possible. La 

conscience actuelle ne serait donc qu'un synonyme d'action reelle ou d'efficacite 

immediate, ne pas une mesure de l'existence. D'ou vient que Bergson suppose la theorie 

de la memoire pure. 

D'apres de cette theorie, le passe se conserve spontanement, il ne cesse pas d'exister. 

Ce qui n'apparait pas pour la conscience n'est pas la non-existence, mais l'inefficacite par 

rapport de l'action. Ou bien le passe survit dans des mecanismes moteurs, ou bien dans des 

souvenirs(-images). Les deux memoires independantes se completent au moment de 

dessiner l'action possible. La memoire motrice delimite le champ ou nous irons cueillir les 

souvenirs(-images). La memoire spontanee lui montre, a son tour, les souvenirs(-images) 

du passe qui sont analogues a la situation presente afin d'eclairer son choix. 

En conseqence de la, il faut que nous nous placions d'emblee dans le passe pour 

preparer ou tendre a l'action. Or ce passe dont il s'agit ici ne consiste pas en des 

souvenirs(-images), C'est la un passe veritable c'est-a-dire le souvenir pur. Bergson a 

affirme qu'il faut chercher l'experience au-dessus de ce tournant decisif, ou l'action 

possible se fait par la memoire integrale, et y reprendre contact avec le reel ou la duree 

pure. 

4
 



On Action 
ー "Matterand Memory" by H. Bergson — 

OKITA Tsketoshi 

In this article, I examine the notion of action H. Bergson presents in his work "Matter 

and Memory", with a view to setting a standpoint from which I can ask the question, "What 

deos it mean that action is free?" 

First of all, Bergson shows that action creates a difference as "the" single movement, 

and then describes the relation between action and memory. This is a description of 

perception and recognition that memory repeats incessantly as a whole, that "souvenir 

image" generates each time in action, and that action has thickness of duration so long as 

action is an indivisible movement as "the" single movement, and therefore action in itself 

is a pole of memory. From the above remarks, I make a proposition of "mind played by 

action". But, at the same time, I point out that in this work Bergson does not make any 

positive statement about the reason he refers to "the" action, nor does he mention 

"affection" produced in action. 

I conclude by suggesting, as a note for further study, why Bergson chooses "making 

events into words". 

5
 



The Conditions of "the Overcoming of Western Metaphysics" 
- Contribution to a Phenomenology of Sensibility — 

ITAKURA Yoshihiko 

How can Western metaphysics be overcome? Posing this question, Heidegger 

tolerated neither empiricism nor pluralism. It holds true, however, that a non-dualist 

thinking can be the key to reconciling different philosophies, and also sciences and 

religions. Let us remember Grethe's thought: "phenomena are themselves doctrines". A 

notion of living individuality would surely allow us acces to the problem. For individuality 

must be received (sensed) before —and irrespective of how —our intelligence is put into 

practice. 

As for Husserl's phenomenology, it was even closer to empiricists'line of thought. 

Since Logical Investigations, the author was not simply the founder of phenomenology, but 

had a way of viewing phenomena in more non-dualistic terms. Thanks to the idea of life 

world, a discovery was also made of the relationship between one's every day life and 

sciences. Therefore, let us propose this problem: How should the relationship between 

culture and nature be understood here, as well as a contingent and an essential character of 

human being? Note that in the beginning biologism, just like anthropologism, was an 

enemy of phenomenology; whereas there is a sign that Husserl had to be confronted with 

certain biological evidences on his way to the concept of life world. 

Our paper is introductory. By way of bringing into focus the limits of Heidegger's 

ontological thinking as well as Husserl's position of transcendental idealism, the empirical 

motifs in the latter philosopher will be reconsidered. 

6
 



Uber Mitteilung 
-Zweideutigkeit des'Logos'in "Sein und Zeit" M. Heideggers— 

NYUYA Shuichi 

Der Begriff der ,Mitteilung'ist in Heideggers Sein und Zeit zuerst negativ aufgefaBt. 

Zunachst und zumeist versteht <las Dasein sich aus der offentlichen Mit-Welt, die <lurch 

die von ,uns'mitgeteilte Rede artikuliert ist. Das ,Gerede'als die alltagliche Seinsweise 

dieser Rede bedeutet das Besorgen um einen Mitteilungsinhalt selbst, der sich seinerseits 

als vertretbar auf den anderen verweisen kann. DaB das Dasein auf diese die zweideutige 

Rede konstruierende Mittteilung ,verwiesen'ist, zeigt das Verlallen in den mitーdaseinm祁igen

Verweisungsbezug. Dagegen muB das Dasein den Mitteilungsbezug, der selbstverstandlich 

offen zu den Anderen ist, ablenken, um seine eigentlichen Moglichkeit wiederzuholen. 

Statt der Offentlichkeit des ,Geredes'hort das Dasein seinen ,Ruf'. Es ist der Ruf des 

Gewissens, der die ,eigenste', unbezligliche und unliberholbare Moglichkeit, die dur_ch die 

Angst vor dem Tod erschlieBt wird, redet. 

Aber die Seinserfahrung, die den Ruf bringt, kann wieder die Offentlichkeit der Rede 

bekommen und den Anderen, die einen gleichen geschichtlichen Horizont gemeisam 

besitzen, sich mitteilen. Denn die Form des Rufes als eigener ErschlieBungsweise des 

, In-der-Welt-seins'bedeutet seine ,vom Da-sein nach demselben gerichtete'zirkelhafte 

ldentitat. Was diese Richtungswende des von ,uns'via ,mir'wieder auf ,uns'libergelieferten 

und mitgeteilten Rufes klar macht, ist das immmer noch bleibende Vorurteil des 

Geschichtsverstandnises bei Heidegger, daB das Gegenwartige oder ,unsere'Zeit die Folge 

des Vergangenen ist. 

7
 



Heideggers Philosophie und das Problem 
der Grundstimmung 

SASAKI Masatoshi 

In seiner f団henFreiburger Zeit hat Heidegger den philosophischen Sinn der Stimmung 

darin gefunden, daB wir immer gestimmt in der Welt dabei sind, daB die Stimmung die 

Seinsweise des faktischen Lebens erschlieBt. Die Stimmung in diesem Sinne nennt er in 

Sein und Zeit terminologisch Befindlichkeit, die er als ein Moment der Erschlossenheit 

des Daseins auslegt. 

Als Grundbefindlichkeit bezeichnet er in Sein und Zeit die Angst, d.i. die Stimmung in der 

Unheimlichkeit. In der Angst angstet sich Dasein vor nichts Seiendem, sondem es geht ihm 

dabei um seine eigene Seinsmoglichkeit. Metaphysisch gesehen, wie in Was ist Metaphysik?, 

begegnet man in der Angst dem Nichts, das er als Grund der Transzendenz des Daseins 

versteht. Wie Heidegger im WS 1929/30 gezeigt hat, geschieht Philosophieren durch 

philosophische Ergriffenheit in der Grundstimmung. Als solche des damaligen Daseins f紅

Philosophie nennt er die tiefe Langeweile, in der der Grund des Menschen —eben Da-

sein als solches — ausdrilcklich wird. Auch in seiner Holderlin-Vorlesung im WS 1934/35 

handelt es sich um die Grundstimmung der Dichtung, als die er die Trauer bezeichnet. 

Dadurch erfahrt Dasein die Welt in einer anderen Art. In den anschlieBenden Beitragen zur 

Philosophie spielt die Grundstimmung eine wichtige Rolle im ,,Denken im anderen 

Anfang", d.i. im begrifflichen Entwurf der Wahrheit des Seins. Vor allem wird die 

Verhaltenheit als Stil des anfanglichen Denkens charakterisiert. 

Indem Heidegger die Grundstimmung des menschlichen Daseins thematisiert, geht es ihm 

insbesondere um Da-sein als Wesensgrund des Menschen, radikal gesagt, um die 

Endlichkeit. Durch Erweckung der Grundstimmung wird Da-sein als solches fur 

Menschen radikal ausdrilcklich gemacht und fangt ein Mensch Philosophieren an. 

8
 



Das transzendentale Denken und das topische Denken 

TOSHIMA Kiyoshi 

Nach der Heidegger schen Phanomenologie ist das Sein das, was vom phanomenologischen 

Denken aus einer Verborgenheit herausgenommen werden soll, und zugleich ist dieses 

Denken das, was im voraus vom Sein herausgerufen wird. Die Sache dieses Denkens, 

namlich das Sein, erschlieBt sich als das Verborgene <in diesem Denken>, und zugleich 

geht dieses Denk.en <in dieser Sache>, namlich <in diesem Sein> auf. Wo das Sein ,,in 

dem Denken sich erschlieBt", ist dieses Denken ,,transzendental" im spezifischen Sinne. 

Dagegen ist dieses Denken dort topisch, wo das Denken ,,in dem Sein aufgeht". ,,Topisch 

(oder topologisch)" stammt etymologisch von ,,Topos". Dieses bezeichnet hier den Ort, an 

dem das Denken sich selbst findet und damit etwas zu Denkendes oder Denkwiirdiges 

gedacht werden kann. Das topische Denken bedeutet daher nicht das Denken, in dem und 

mit dem iiber die Sache dieses Denkens auf vergegens曲ndlicheWeise, n血 lichvon a叫en

her, etwas gedacht wird, sondem das Denken, in dem und mit dem inmitten der Sache oder 

innerhalb der Sache, in der dieses Denk.en aufgeht, etwas zu Denkendes oder Denkwilrdiges 

von innen her gedacht wird. D. h., durch dieses Denken wird etwas zu Denkendes oder 

Denkwilrdiges an seinem eigenen Ort gedacht. Dieses ,,an seinem eigenen Ort" besagt ,,auf 

eigenem Grund", oder ,,auf eigenem Boden", aus dem das Denken selbst stammt oder in 

dem dieses Denken selbst tief wurzelt und somit erst in Tatigkeit sein kann. Es ist —nach 

meinem Verst恥dnis — einEntwurf in Sein und Zeit, das phanomenologische Denken durch 

dieses zwei Seiten, nfunlich durch die transzendentale Seite und die topische zusammen ans 

Licht zu bringen. In Sein und Zeit jedoch wendet sich das Denken Heideggers zur 

伽erlegenheitdes transzendentalen Denkens. 

，
 



Le corps et 1'es pace dans la Phenomenologie 
de la perception 

IET AKA Hirosi 

Puisque le sujet de la perception se meut clans l'espace meme qu'il va constituer, il est 

selon Merleau-ponty, le corps vivant comme puissance d'un certain monde. Non 

seulement il projette le monde par avance, mais encore il y est sensible. En consequent, il 

se deplace librement parce qu'il est l'ouverture du monde et de soi-meme. 

Or, au debut de l'experimentation de Stratton, le corps n'est plus le sujet de la 

perception parce que le paysage entier parait d'abord ireel et renverse et que le corps 

n'actionne pas a sa guise. Mais a la fin d'elle il est devenu sujet de nouveau, car le corps 

lui-meme et le paysage paraissent en position normal. La signification philosophique de 

cette experimentation comme reduction de l'experience ordinaire consiste dans la re-

constitution du sujet perceptif et !'apparition d'un conditionnement de la conscience. 

Si seulement le corps avait la puissance de niveau de l'espace, il donnerait lieu a le 
retour a le paysage normale. Mais alors le corps est constitue lui-meme parce qu'il agit 
reellement dans le paysage constitue par lui-meme. Donc, ce qui institue le niveau de 

l'espace, ce n'est pas le corps, c'est un systeme virtuel qui concerne essentiellement la 

structure de paysage, mais n'est donne pas visiblement. Le corps devient un sujet par 

l'intermediaire de ce systeme qui le met a son centre, c'estふdirea l'ici absolu. 

10 



:Eenoncer de la parente entre les personnes et les choses 
-La possibilite du materialisme chez Merleau-Ponty — 

NISHIMURA Takahiro 

Chez Merleau-Ponty, le sens du point de vue historique est un aspect immanent alU{ 

faits qui justement s'inscrivent dans les relations reciproques entre les personnes. On peut 

cependant dire d'autre part qu'a cela s'oppose "la resistance de diverses conditions 

naturelles ou economiques ou l'inertie des infra-structures"; ainsi le sens selon Merleau-

Ponty se manifesterait plut6t par le biais des choses. 11 est aussi cense apparaitre au sein 

de l'ordre des choses appele "institution" ou encore "trame de l'histoire" et pour Merleau-

Ponty, il est considere comme s'incarnant toujours au cours d'occasions d'etre 

precisement materielles. Merleau-Ponty aborde a plusieurs reprises le concept de la 

"matiere" et des "choses", de maniere a appuyer l'idee d'une realite. Puis, en se fondant 

sur cette pensee, il enrichit sa propre interpretation du materialisme. Et de cette fa<;on, 

Merleau-Ponty apprehende a son tour spontanement l'idee de la "matiere" d'apres Marx 

en qualite d'element se trouvant insere a l'interieur du systeme de la coexistence humaine. 

Lorsqu'il s'agit de considerer le materialisme, il estime que la "restitution" de la relation 

faite de cet echange par lequel les choses deviennent des personnes et les personnes des 

choses constitue la question la plus importante et c'est celle qu'il a personnellement choisi 

de se poser. C'est a dire que Merleau-Ponty, tout en se basant sur la conception du 

materialisme de Marx, tente de caracteriser sa propre theorie du materialisme comme 

l'econce de la parente qui lie l'homme et le monde exterieur, le sujet et l'objet. Or, des 

moyens capables de manifester justement ce lien de parente entre les personnes et les 

choses faisaient defaut a la theorie du materialisme de Marx. Et c'est pousse par la 

conscience de ce manque que Merleau-Ponty, au cours de son travail de presentation de 

moyens pouvant exprimer cette parente, en vient finalement a produire sa conception 

particuliere du materialisme. 

11 


