|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title X571 hH H3INFT BRXLIaX

Author (s)

Citation | X% 7 a7, 2000, 31, p. 1-11

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/66641

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Summaries

Défense pour Descartes contre Koyré concernant
la loi de la chute libre

YAMAGATA Yorihiro

Koyré accuse Descartes, dans son ouvrage “Etudes galiléennes 117, d’avoir commis une
grave erreur historique dans l'intelligence du phénomeéne de la chute des corps. Selon cet
historien des sciences de la nature, Descartes a exécuté une mathématisation a outrance
pour supprimer le temps dans la physique 2 tel point qu'il a fait proportionner la vitesse de
la chute d’un corps, non pas au temps écoulé, mais 4 'espace parcouru par le corps.

Cependant nous remarquons que Koyé 4 omis le fait essentiel que le triangle choisi
comme illustration par Descartes n’est pas un rectangle quelconque, mais un isocele. Ce
que veut montrer Descartes, c’est que la surface du triangle égale la moitié du carré de la
vitesse: s = %v"

Or, si nous désignons un espace parcouru d’un corps qui tombe, I'accélération de la
pesanteur et le carré du temps écoulé dans la chute par e, g et t" respectivement, nous
pouvons exprimer la loi de la chute sous cette formule: e=% gt". Dans cette formule, en
multipliant les deux membres par g et en substituant v & gt (puisque v=gt est toujours
vrai), nous obtiendrons la nouvelle formule v'=2ge. Celle-ci nous dit que le carré de la
vitesse est directement proportionnel a I'espace franchi.

Il n'est donc pas vrai de dire que Descartes fasse proportionner la vitesse de la chute &
Pespace franchi par erreur. Il comprend parfaitement la loi qui nous occupe dans la mesure

ol il saisit le carré de la vitesse en proportion de I'espace traversé dans la chute.



Sur des bornes de la communauté
— La communauté chez Rousseau —

YOSHINAGA Waka

Dans son «Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité», Jean-Jacque Rousseau,
en cherchant I'origine premiere de 'inégalité, tente d’éclaircir la question et de la réduire a
son véritable état. Il croit appercevoir deux principes antérieurs a la raison, dont 'un est le
désir de conservation, et 'autre est la sentiment de pitié.

Tant que I'homme a eu ces deux principes, contre Hobbes, I'nomme a I'état naturel
était libre, égal et paisible. Mais, avec le développement de la société, I'inégalité entre les
puissants et les misérables a étouffé la pitié, en sorte que la société a fait place au plus
horrible état. Depuis, étre et « paroitre » de ’homme sont devenus deux choses tout 2 fait
differentes.

Quelle communauté peut surmonter un tel état?

Il y a deux types de communauté chez Rousseau; d’'une part, «Du Contrat social»
‘propose une communauté fondée sur la conservation propre. D’autre part, antérieur a lui,
«La Nouvelle Héloise» montre une communauté dont le fondement est la sentiment de
pitié.

Nous devons donc estimer les points communs ou des differences entre ces deux
communautés. Et au point de vue de la relation entre le soi et l'autre, il faut examiner si
chaque communauté peut recouvrer la liberté et 'égalité, et résoudre la probléme de la
distinction entre I'étre et le «paroitre ». Il s’agit donc d’éclaircir la structure et définir des

bornes de chaque communauté.



Das Ritsel der Geldform

KODA Sumio

Die Wertformslehre von K. Marx ist seit je auf der verschiedenen Weise mifiverstanden.
Diese Mifiverstindnisse sind zweierlei. Erstens hilt man die Wertformslehre fiir die
Entstehungslehre des Geldes, obwohl die die Logik der Genesis der Geldform ist.
Zweitens liest man den Austauschprozel} in die Wertformslehre hinein. Der Grund dieser
Irrtiimer ist, dal man die Wertformslehre als Beziehungslehre der Waren betrachtet. In
der Wertformslehre handelt es sich nicht um die Beziehung der Waren. Die
Wertformslehre ist die Lehre, die die logische Notwendigkeit der Genesis der Geldform
zeigt. Wo liegt diese Notwendigkeit? Im Begriff der Ware selbst. Die Aufgabe der
Wertformslehre ist, es zu zeigen, daf} in der Ware notwendige Momente liegen, die
Geldform zustandezubringen.

Deswegen sagt Marx: “Die Schwierigkeit liegt nicht darin zu begreifen, dafi Geld Ware,
sondern wie, warum, wodurch Ware Geld ist.” Und was die Logik oder der Ubergang in
der Wertformslehre bedeutet, ist, den einer Ware innewohnenden Widerspruch zu
entwickeln, und den Ubergang von der einfachsten Wertform zur blendenden Geldform zu

verfolgen.



Lexpérience humaine et la durée

HIGASHI Masanori

Bergson a essayé, dans la Matiére et Mémoire, de définir la perception a partir de -
I'action. Il ne faut pas la déterminer par le concept d’espace, parce que I’espace homogéne
dans lequel nous percevons des choses se constitue a posteriori comme un critére qui
mesure la possibilité d’action.

Selon la théorie de la perception pure, elle consiste dans la limitation de la matiére par
les besoins ou les intéréts des étres vivants. Elle dessine leur action possible. La
conscience actuelle ne serait donc qu'un synonyme d’action réelle ou d’efficacité
immeédiate, ne pas une mesure de 'existence. D’oil vient que Bergson suppose la théorie
de la mémoire pure.

D’aprés de cette théorie, le passé se conserve spontanément, il ne cesse pas d’exister.
Ce qui n’apparait pas pour la conscience n’est pas la non-existence, mais I'inefficacité par
rapport de l'action. Ou bien le passé survit dans des mécanismes moteurs, ou bien dans des
souvenirs(-images). Les deux mémoires indépendantes se complétent au moment de
dessiner I’action possible. La mémoire motrice délimite le champ ol nous irons cueillir les
souvenirs(-images). La mémoire spontanée lui montre, 4 son tour, les souvenirs(-images)
du passé qui sont analogues 2 la situation présente afin d’éclairer son choix.

En conséqgence de 13, il faut que nous nous placions d’emblée dans le passé pour
préparer ou tendre a l'action. Or ce passé dont il s’agit ici ne consiste pas en des
souvenirs(-images), C’est 12 un passé véritable c’est-a-dire le souvenir pur. Bergson a
affirmé qu’il faut chercher 'expérience au-dessus de ce tournant décisif, ot T'action
possible se fait par la mémoire intégrale, et y reprendre contact avec le réel ou la durée

pure.



On Action
— “Matter and Memory” by H. Bergson —

OKITA Tsketoshi

In this article, I examine the notion of action H. Bergson presents in his work “Matter
and Memory”, with a view to setting a standpoint from which I can ask the question, “What
deos it mean that action is free?”

First of all, Bergson shows that action creates a difference as “the” single movement,
and then describes the relation between action and memory. This is a description of
perception and recognition that memory repeats incessantly as a whole, that “souvenir
image” generates each time in action, and that action has thickness of duration so long as
action is an indivisible movement as “the” single movement, and therefore action in itself
is a pole of memory. From the above remarks, I make a proposition of “mind played by
action”. But, at the same time, I point out that in this work Bergson does not make any
positive statement about the reason he refers to “the” action, nor does he mention
“affection” produced in action.

I conclude by suggesting, as a note for further study, why Bergson chooses “making

events into words”.



The Conditions of “the Overcoming of Western Metaphysics”
— Contribution to a Phenomenology of Sensibility —

ITAKURA Yoshihiko

How can Western metaphysics be overcome? Posing this question, Heidegger
tolerated neither empiricism nor pluralism. It holds true, however, that a non-dualist
thinking can be the key to reconciling different philosophies, and also sciences and
religions. Let us remember Goethe’s thought: “phenomena are themselves doctrines”. A
notion of living individuality would surely allow us acces to the problem. For individuality
must be received (sensed) before — and irrespective of how — our intelligence is put into
practice.

As for Husserl’s phenomenology, it was even closer to empiricists’ line of thought.
Since Logical Investigations, the author was not simply the founder of phenomenology, but
had a way of viewing phenomena in more non-dualistic terms. Thanks to the idea of life
world, a discovery was also made of the relationship between one’s every day life and
sciences. Therefore, let us propose this problem: How should the relationship between
culture and nature be understood here, as well as a contingent and an essential character of
human being? Note that in the beginning biologism, just like anthropologism, was an
enemy of phenomenology; whereas there is a sign that Husser! had to be confronted with
certain biological evidences on his way to the concept of life world.

Our paper is introductory. By way of bringing into focus the limits of Heidegger’s
ontological thinking as well as Husser!’s position of transcendental idealism, the empirical

motifs in the latter philosopher will be reconsidered.



Uber Mitteilung
—Zweideutigkeit des ‘Logos’ in “Sein und Zeit” M. Heideggers—

NYUYA Shuichi

Der Begriff der ,Mitteilung’ ist in Heideggers Sein und Zeit zuerst negativ aufgefaft.
Zunichst und zumeist versteht das Dasein sich aus der 6ffentlichen Mit-Welt, die durch
die von ,uns‘ mitgeteilte Rede artikuliert ist. Das ,Gerede’ als die alltligliche Seinsweise
dieser Rede bedeutet das Besorgen um einen Mitteilungsinhalt selbst, der sich seinerseits
als vertretbar auf den anderen verweisen kann. Dafj das Dasein auf diese die zweideutige
Rede konstruierende Mittteilung ,verwiesen’ ist, zeigt das Verfallen in den mit—daseinmiBigen
Verweisungsbezug. Dagegen mul} das Dasein den Mitteilungsbezug, der selbstverstindlich
offen zu den Anderen ist, ablenken, um seine eigentlichen Maglichkeit wiederzuholen.
Statt der Offentlichkeit des ,Geredes‘ hért das Dasein seinen ,Ruf'. Es ist der Ruf des
Gewissens, der die ,eigenste’, unbeziigliche und uniiberholbare Moglichkeit, die durch die
Angst vor dem Tod erschlief3t wird, redet.

Aber die Seinserfahrung, die den Ruf bringt, kann wieder die Offentlichkeit der Rede
bekommen und den Anderen, die einen gleichen geschichtlichen Horizont gemeisam
besitzen, sich mitteilen. Denn die Form des Rufes als eigener ErschlieBungsweise des
JIn-der-Welt-seins‘ bedeutet seine ,vom Da-sein nach demselben gerichtete‘ zirkelhafte
Identitdt. Was diese Richtungswende des von ,uns’ via ,mir‘ wieder auf ,uns‘ iibergelieferten
und mitgeteilten Rufes klar macht, ist das immmer noch bleibende Vorurteil des
Geschichtsverstindnises bei Heidegger, dafl das Gegenwirtige oder ,unsere’ Zeit die Folge

des Vergangenen ist.



Heideggers Philosophie und das Problem
der Grundstimmung

SASAKI Masatoshi

In seiner frithen Freiburger Zeit hat Heidegger den philosophischen Sinn der Stimmung
darin gefunden, daB wir immer gestimmt in der Welt dabei sind, daf} die Stimmung die
Seinsweise des faktischen Lebens erschliefit. Die Stimmung in diesem Sinne nennt er in
Sein und Zeit terminologisch Befindlichkeit, die er als ein Moment der Erschlossenheit
des Daseins auslegt.

Als Grundbefindlichkeit bezeichnet er in Sein und Zeit die Angst, d.i. die Stimmung in der
Unheimlichkeit. In der Angst éngstet sich Dasein vor nichts Seiendem, sondern es geht ihm
dabei um seine eigene Seinsmoglichkeit. Metaphysisch gesehen, wie in Was ist Metaphysik?,
begegnet man in der Angst dem Nichts, das er als Grund der Transzendenz des Daseins
versteht. Wie Heidegger im WS 1929/30 gezeigt hat, geschieht Philosophieren durch
philosophische Ergriffenheit in der Grundstimmung. Als solche des damaligen Daseins fiir
Philosophie nennt er die tiefe Langeweile, in der der Grund des Menschen — eben Da-
sein als solches — ausdriicklich wird. Auch in seiner Holderlin-Vorlesung im WS 1934/35
handelt es sich um die Grundstimmung der Dichtung, als die er die Trauer bezeichnet.
Dadurch erfihrt Dasein die Welt in einer anderén Art. In den anschlieBenden Beitrdgen zur
Philosophie spielt die Grundstimmung eine wichtige Rolle im »Denken im anderen
Anfang®, d.i. im begrifflichen Entwurf der Wahrheit des Seins. Vor allem wird die
Verhaltenheit als Stil des anfinglichen Denkens charakterisiert.

Indem Heidegger die Grundstimmung des menschlichen Daseins thematisiert, geht es ihm
insbesondere um Da-sein als Wesensgrund des Menschen, radikal gesagt, um die
Endlichkeit. Durch Erweckung der Grundstimmung wird Da-sein als solches fiir

Menschen radikal ausdriicklich gemacht und fingt ein Mensch Philosophieren an.



Das transzendentale Denken und das topische Denken

TOSHIMA Kiyoshi

Nach der Heidegger schen Phinomenologie ist das Sein das, was vom phidnomenologischen
Denken aus einer Verborgenheit herausgenommen werden soll, und zugleich ist dieses
Denken das, was im voraus vom Sein herausgerufen wird. Die Sache dieses Denkens,
nimlich das Sein, erschliefit sich als das Verborgene <in diesem Denken>, und zugleich
geht dieses Denken <in dieser Sache>, nimlich <in diesem Sein> auf. Wo das Sein ,,in
dem Denken sich erschliefit”, ist dieses Denken ,transzendental” im spezifischen Sinne.
Dagegen ist dieses Denken dort topisch, wo das Denken ,in dem Sein aufgeht”. ,, Topisch
(oder topologisch)” stammt etymologisch von ,,Topos”. Dieses bezeichnet hier den Ort, an
dem das Denken sich selbst findet und damit etwas zu Denkendes oder Denkwiirdiges
gedacht werden kann. Das topische Denken bedeutet daher nicht das Denken, in dem und
mit dem iiber die Sache dieses Denkens auf vergegenstindliche Weise, ndmlich von auflen
her, etwas gedacht wird, sondern das Denken, in dem und mit dem inmitten der Sache oder
innerhalb der Sache, in der dieses Denken aufgeht, etwas zu Denkendes oder Denkwiirdiges
von innen her gedacht wird. D. h., durch dieses Denken wird etwas zu Denkendes oder
Denkwiirdiges an seinem eigenen Ort gedacht. Dieses ,,an seinem eigenen Ort” besagt ,,auf
eigenem Grund”, oder ,auf eigenem Boden”, aus dem das Denken selbst stammt oder in
dem dieses Denken selbst tief wurzelt und somit erst in Tatigkeit sein kann. Es ist — nach
meinem Verstindnis — ein Entwurf in Sein und Zeit, das phanomenologische Denken durch
dieses zwei Seiten, ndmlich durch die transzendentale Seite und die topische zusammen ans
Licht zu bringen. In Sein und Zeit jedoch wendet sich das Denken Heideggers zur

Uberlegenheit des transzendentalen Denkens.



Le corps et 'espace dans la Phénoménologie
de la perception

IETAKA Hirosi

Puisque le sujet de la perception se meut dans I'espace méme qu'il va constituer, il est
selon Merleau-ponty, le corps vivant comme puissance d’un certain monde. Non
seulement il projette le monde par avance, mais encore il 'y est sensible. En conséquent, il
se déplace librement parce qu'il est 'ouverture du monde et de soi-meme.

Or, au début de 'expérimentation de Stratton, le corps n’est plus le sujet de la
perception parce que le paysage entier parait d'abord iréel et renversé et que le corps
n’actionne pas 2 sa guise. Mais 2 la fin d’elle il est devenu sujet de nouveau, car le corps
lui-méme et le paysage paraissent en position normal. La signification philosophique de
cette expérimentation comme réduction de I’expérience ordinaire consiste dans la re-
constitution du sujet perceptif et 'apparition d’'un conditionnement de la conscience.

Si seulement le corps avait la puissance de niveau de I’espace, il donnerait lieu a le
retour 2 le paysage normale. Mais alors le corps est constitué lui-méme parce qu’il agit
réellement dans le paysage constitué par lui-méme. Donc, ce qui institue le niveau de
’espace, ce n’est pas le corps, c’est un systéme virtuel qui concerne essentiellement la
structure de paysage, mais n'est donné pas visiblement. Le corps devient un sujet par

I'intermédiaire de ce systéme qui le met 4 son centre, c’est-a-dire a I'ici absolu.

10



Lénoncer de la parenté entre les personnes et les choses
— La possibilité du matérialisme chez Merleau-Ponty —

NISHIMURA Takahiro

Chez Merleau-Ponty, le sens du point de vue historique est un aspect immanent aux
faits qui justement s’inscrivent dans les relations réciproques entre les personnes. On peut
cependant dire d’autre part qu’a cela s’oppose “la résistance de diverses conditions
naturelles ou économiques ou l'inertie des infra-structures™; ainsi le sens selon Merleau-
Ponty se manifesterait plut6t par le biais des choses. Il est aussi censé apparaitre au sein
de I'ordre des choses appelé “institution” ou encore “trame de I’histoire” et pour Merleau-
Ponty, il est considéré comme s’incarnant toujours au cours d’occasions d’étre
précisément matérielles. Merleau-Ponty aborde i plusieurs reprises le concept de la
“matiere” et des “choses”, de maniére a appuyer 'idée d’une réalité. Puis, en se fondant
sur cette pensée, il enrichit sa propre interprétation du matérialisme. Et de cette facon,
Merleau-Ponty appréhende 4 son tour spontanément l'idée de la “matiere” d’aprés Marx
en qualité d’élément se trouvant inséré a l'intérieur du systéme de la coexistence humaine.
Lorsqu'il s’agit de considérer le matérialisme, il estime que la “restitution” de la relation
faite de cet échange par lequel les choses deviennent des personnes et les personnes des
choses constitue la question la plus importante et c’est celle qu’il a personnellement choisi
de se poser. C'est a dire que Merleau-Ponty, tout en se basant sur la conception du
matérialisme de Marx, tente de caractériser sa propre théorie du matérialisme comme
I’éconcé de la parenté qui lie 'homme et le monde extérieur, le sujet et I'objet. Or, des
moyens capables de manifester justement ce lien de parenté entre les personnes et les
choses faisaient défaut a la théorie du matérialisme de Marx. Et c’est poussé par la
conscience de ce manque que Merleau-Ponty, au cours de son travail de présentation de
moyens pouvant exprimer cette parenté, en vient finalement 2 produire sa conception

particuliére du matérialisme.

11



