
Title メタフュシカ　第32号　欧文レジュメ

Author(s)

Citation メタフュシカ. 2001, 32, p. 17-26

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66655

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Summaries 

Du  sensualisme a l'ideologie 
-critique de Condillac selon les ideologues— 

MOCHIZUKI Taro 

La critique de Condillac selon Destutt de Tracy se resume en ces quatre points 

suivants : 1) critique de l'idealisme sensationaliste; 2) de la theorie des sensations 

transformゑes;3) de la conception de la metaphysique ("retenue, proportionnee…a 
la faiblesse de l'esprit humain"); 4) de la logique. Tracy nuance la tendance 

reductionniste de son maitre, introduisant la notion de la motilite inconsciente; 

insistant sur la variete primitive de la faculte intellectuelle; renouvellant la notion 

de metaphysique par l'idee de l'ideologie qui est le centre unique des connaissan-

ces; et enfin refusant l'identification du raisonnement avec le calcul algebrique. 

Cabanis, lui aussi, critique Condillac : ii reconnait, a l'encontre du monisme 
sensationaliste condillacien qui n'admet que les sensations externes comme source 

des connaissances, qu'il ya lessens internes qui affectent le cerveau independam-

ment de !'impression exterieure; et que, parce que le cerveau n'est point la tabula 

rasa, ii s'affecte de soi-m~me. Conclusion : les ideologues retrouvent l'interiorite 

du corps propre comme cl6ture transcendante et autonome de l'activite vitale. 

17 



La possibilite de saisir I'Autrui dans l'Immanence 
-Sur le≪Fond≫chez M. Henry-

YOSHIN AGA Waka 

La possibilite de saisir l'Autrui chez M.Henry trouve son fondement dans le 

concept du≪Fond≫de la vie. Selon Henry, le Fond signifie la communate dans 

laquelle le Moi et l'Autrui peuvent se saisir reciproquement en tant qu'ils 

s'auto-affectent dans la vie. Cet essai a pour objet d'examiner la possibilite de 

saisir l'Autrui ,en elucidant l'origine de l'auto-affection et le concept du Fond. 

Dans Ph紐om幼ologieMaterielle, Henry montre que la vie donne de telle far;on 

qu'elle se donne a elle-meme, n'est jamais separee d'elle. On n'est un vivant que 

dans la vie, jete en lui par elle, pour autant que jetant en elle-meme. L'essence de 

l'ipseite est cette epreuve de !'auto-affection de la vie. Le moi ne peut pas se 

soustraire a cette epreuve dont la passivite absolue nous conduit au Fond. 

D'ou vient cepandant cette passivite de l'auto-affection? Dans L'Essence de la 

Man浜station,Henry determine !'auto-affection comme la condition qui rend 

agissante l'essence de la manimestation. C'est ensuite dans C'est Moi la Verite 

pour une Philosophie du Christianisme qu'Henry distingue un concept fort et un 

concept faible de l'auto-affection, en disant que celui-la convient a Dieu et celui-ci 

convient a l'homme. 

Pour Henry, le probleme d'Autrui est celui de la communate en tant que tout 

le vivant s'auto-affecte faiblement. La communaute comme telle, permettant de 

saisir l'Autrui dans l'immanence, peut-elle cepandant affirmer l'alterite de 

l'Autrui? Enfin, il faut examiner cette question en reference au concept sartrien 

qui considere le rapport entre le Moi et l'Autrui dans l'objectivation. 

18 



La dualite de la matiere dans le premier 
chapitre de Matiere et memoire 

HIRAMITSU Tetsuro 

Cet article a pour objet de montrer que Bergson suppose, dans le premier 

chapitre de Matiere et m珈 oire,le monde materiel en double. D'un c6te la matiere 

est consideree comme !'ensemble des images, de l'autre comme l'action reciproque 

du mouvement. Tandis qu'il explique, dans I'avant-propos de la septieme edition, 

pourquoi il appelle matiさrel'image, il n'y a pas d'explication claire sur la raison 

pour laquelle la matiさreest consideree comme action reciproque. II faut dire 

d'abord que la definition de la matiere, en tant qu'action reciproque, joue un r6le 

essentiel dans sa theorie de la perception. 

Or, i1 est difficile de mettre la totalite de la matiere en question. Paree que 

Bergson ne traite la question de la matiさreque dans la mesure ou elle interesse 

le probleme de la relation de l'esprit au corps. Nous tentons de la supposer en 

faisant attention a la formation de la perception. 
Nous comparons ensuite, sur le plan de la position ontologique, le mouvement 

a l'image. Ce qui est essentiel dans l'argument de la perception, c'est que la 
perception soit visな visde la matiさredans le rapport de la partie au tout, que la 

perception soit la partie qui est actuellement donnee. En fait, la totalite de la 

matiさren'est pas perc;ue. Cependant, si elle n'est pas donnee en droit, il ne serait 

pas possible de decrire la constitution de la perception. La definition de la matiere 

comme action reciproque est donc theoriquement en suspens dans le premier 

chapitre. Et il en va de meme pour l'ensemble des images. 

Enfin, nous montrerons le rapport entre la duree et la dualite de la definition 

de la matiere. On pourrait dire que !'image et le mouvement sont le reflet de la 

qualite et le mouvement qui expriment le reel de la matiere, c'est注 direla duree. 

19 



Die W eiterentwicklung der Texthermeneutik 
durch Paulus 

Hans-Joachim PEPPING 

Die gegenwartig zur Verfilgung stehenden verdienstvollen Einfilhrungen in die 

Hermeneutik, wie sie u.a. Grondin und Ineichen vorgelegt haben, widmen den 

christlichen Denkern wenig bzw. gar keinen Raum bei der Skizzierung einer 

Geschichte des hermeneutischen Denkens. Jedoch konnen durchaus gesicherte und 

bedeutende Erkenntnisse zu den hermeneutischen Aspekten des frilhchristlichen 

Denkens gewonnen werden, wie am Beispiel des Paulus, des ersten christlichen 

Hermeneutikers, aufgezeigt werden soll. 

Wie geht Paulus mit den heiligen Texten seiner Zeit um? Lassen sich besondere 

Techniken bei der Auslegung aufzeigen? Woher stammt seine Autoritat bei der 

Textauslegung? Was versteht Paulus unter hermeneia? Wozu dient ihm letztlich 

jedwede Auslegung? Diese Fragen leiten die Untersuchung, die im Ergebnis zeigt, 

wie sehr bereits bei Paulus ein wesentlicher Aspekt modernen hermeneutischen 

Denkens anklingt: der Text schafft einen Zugang zur Lebenswirklichkeit, zur 

Wahrheit. Gleichzeitig best且tigtauch schon diese Frilhzeit texthermeneutischer 

Arbeit die Annahme, daB Texte stets der kreativen Mitarbeit des Lesers be-

di.irfen, der letztlich konstitutive Bedeutung erhalt bei dem Akt der Sinnfindung. 

20 



Die Stellung des Menschen in der Natur 
-Schelers Anthropologie und Heideggers Thesen-

SASAKI Masatoshi 

Die heutige Zeit, in der uns die Wissenschaften mit st且ndigneuen Forschungs-

ergebnissen liberfluten und die moderne Technik-besonders die medizinische-

ungeahnte Fortschritte ermoglicht, gilt es, emeut Uber das Verhaltnis des Menschen 

zur N atur und Uber seine Seinsweise in ihr nachzudenken. Mit einer ahnlichen 

Situation sahen sich bereits die Denker der Zwanziger Jahre des vergangenen 

J ahrhunderts konfrontiert und herausgefordert, u.a. Max Scheler in seinen 

Zeitbetrachtungen und in seinem Versuch der philosophischen Anthropologie. 

Scheler unternahm in Die Stellung des Menschen im Kosmos das Vorhaben, die 

gesamte Struktur der Welt des Lebewesens systematisch zu beschreiben und die 

Sonderstellung des Menschen in ihr zu begrlinden. Den Grund flir die menschliche 

Sonderstellung erkannte er vor allem im menschlichen Geist und betonte dem-

zufolge als Besonderheit die Weltoffenheit des Menschen im Unterschied zur 

Weltgebundenheit des Tieres. Der Betonung der menschlichen Weltoffenheit 

dlirfte ein EinfluB seitens der Umwelttheorie der Tiere zugrundeliegen, wie sie 

damals durch Jakob von Uexklill in Umwelt und Innenwelt der Tiere und 

Theoretische Biologie vertreten wurde. Seiner Auffassung zufolge habe jedes Tier 

als Subjekt seine eigene Umwelt, in deres abgeschlossen sein Dasein lebe. 

In Auseinandersetzung mit Uexklills sowie auch Schelers Gedanken bezog 

Heidegger eine Gegenposition und stellte in seiner Vorlesung aus dem Winter-

semester 1929/30 drei Thesen auf: Der Stein ist weltlos, das Tier ist weltarm, der 

Mensch ist weltbildend. Mit dem Begriff ,,Welt" verstand Heidegger die Zugang-

lichkeit des Seienden als Seiendes. 

Nimmt man jedoch den Weltbegriff im heideggerschen Sinne ernst, erweist es sich 

als unmoglich, Uexklills Umwelttheorie der Tiere sowie Schelers Betonung der 

menschlichen Weltoffenheit gegenliber der Weltgebundenheit der Tiere mit 

Heideggers Position zu vereinbaren. Heidegger zufolge konnte man den Grund 

flir die Sonderstellung des Menschen in der Natur vielmehr darin sehen, daB der 

Mensch etwas als Seiendes vernehmen und sodann weltbildend wirken kann. 

21 



Das W ohnen in der Welt 
-Gem皿 demDenken Martin Heideggers— 

NISHIMA TSU Toyoki 

Heidegger spricht in seinen Spatgedanken davon, daB das Sein selbst sich 

verbirgt, sich entzieht oder ausbleibt. Verborgenheit, Entzug und Ausbleiben 

bedeuten die schlechthinnige Privation des Seins selbst. Ich denke, daB diese 

Denkweise vom Sein selbst in den Gedanken des frlihen Heideggers vorgezeichnet 

ist. In Sein und Zeit erscheint nicht das Wort Sein selbst, aber ich denke, daB wir 

das diesem Entsprechende in diesem Werk finden konnen: die Welt, die in der 

Angst in die Unbedeutsamkeit absinkt. Namlich erscheint "das Sein selbst" nur in 

der Privation des Nichts. Zwar wird nicht dieses Nichts als die Privation des 

Seins selbst ausgelegt, sondern das Sein selbst und das Nichts werden in eins 

erfahren. Sp且tertritt diese Grunderfahrung in den Vordergrund. Heidegger sagt 

im Vortrag Das Ding, "der Tod ist als der Schrein des Nichts das Gebirg des 

Seins". Und die Menschen als diejenigen, die den Tod als Tod vermogen, ver-

halten sich dadurch zur Wahrheit des Seins, daB sie wesend im Gebirg des Seins 

sind. 

Die Menschen als die Sterblichen wohnen in der Welt, die das Geviert heiBt. 

Diese Welt ist die von Heidegger nach der altgriechischen W elterfahrung vor-

entworfene. Und dieses Geviert versammelnd ereignet sich das Ding. Das Geviert 

sieht aus, als ob es die Welt der modernen Technik, worin Dinge durch das 

Ge-Stell als das Wesen der Technik in die Verwahrlosung gestellt sind, aus-

schaltete. Aber das ist nicht so. Sowohl der Krug als auch die Brticke ereignen 

sich als Dinge versammelnd das Geviert. Aber sie vollziehen die Versammlung 

auf verschiedene Weisen je nach ihrer Verwendung. Ding ereignet sich nicht 

exklusiv als das Ding im Geviert, indem es seinen zeughaften Charakter aus-

schaltet. Dies bedeutet, daB die standige Hin-und Herfahrt zwischen dem Geviert 

und der Welt vom Ge-Stell der wahre Sachverhalt des Wohnens in der Welt ist. 

22 



Hannah Arendt and the social contract theory 

KUROSE Tsutomu 

The social is one of the central concepts in Arendt's political philosophy. In 

Arendt's considerations on the social in The Human Condition, the rise of the 

social led to the extinction of the difference between private and public. Society 

conquered the public realm and banished action and speech into the private. 

Arendt writes: "The conformism is inherent in society", and "society, on all its 

levels, excludes the possibility of action". 

In the analysis of the experiences of early colonists of America in On 

Revolution, Arendt discusses the elementary truths on which the social contract 

theory rests. She calls these truths the grammar of action and the syntax of 

power. With discovery of them, the colonists could overcome a lot of difficulties. 

In other words, what happened in colonial America was that action led to the 

formation of power and that power was kept in existence by promise and 

covenant. And in Civil Disobedience, Arendt justifies civil disobedience depending 

on Locke's theory of social contract, in which society remains unchanged even if 

government is dissolved. Arendt's political philosophy and the social contract 

theory have many things in common. 

The social contract demands a plurality of acting and speaking men. In Arendt's 

considerations on the social contract theory, society which the social contract 

brings about is the space of appearance between them. This space is the public 

realm. Distinct from the social and society in The Human Condition, society 

brought about by the social contract can be the public realm. 

23 



Uber die Urtelstafel im System der Kategorien bei Kant 

MORI Y oshichika 

In der Kritik der reinen Vernunft leitet Kant seine Kategorientafel von der 

Urteilstafel ab. Die Kategorientafel drtickt die Form des menschlichen Denkens 

aus, und daraus werden auch die Tafel der grunds註tze,die der Nichts sowie die 

der Vernunftbegriffe aus geflihrt. Kant bezeichnet diese Reihe der Tafeln, 

einschlieBlich der Urteilstafel, als "System der Kategorien". 

Wo kommt nun diese Urteilstafel her? Kant spricht in Prolegomena von ihrer 

historischen Herkunft: "Hier lag nun schon fertige, obgleich noch nicht ganz von 

Mangeln freie Arbeit der Logiker vor mir". Ausflihrlich gesehen gibt es aber 

gewisse Unterschiede zwischen der Urteilstafel bei Kant und den Tafeln Uber 

Urteilen bei vorhergehenden "Logikern". Damit stellen einige Forscher die 

Vollstandigkeit der Urteilstafel in Zweifel und untersch且tzendie Urteilstafel im 

System der Kategorien. 

Mein Aufsatz versucht, die Urteilstafel nicht als Problem der historischen 

Herkunft, sondern als Problem des Aufbaus in der kritischen Erkenntnistheorie 

zu interpretieren, namlich in einem inneren Zusammenhang der System der 

Kategorien festzulegen. 

24 



Body, Responsive to Environment 
-On the Description of the Perception-

TAKAHASHI Aya 

Every animal has its own world. The ecological way of thinking critisizes the 

mechanistic view of animals and throws light on the reciprocity between environ-

ment and animals. 

J. J. Gibson showed the way in which animals and men "pick up information" 

by a combination of perceptual systems working together: looking, listening, 

sniffing, tasting, and touching. According to his theory of perception, animals 

(including human beings) pick up informations about the environment by speci-

fing "invariants" as nonchanges in the midst of changes. These specifications in 

perceptual systems are connected to movements of the parts of the body. The 

vision, whose changes go along with locomotion of the body, obtains "informa-

tion" about both the environment and the self. Our actions are controlled by 

informations about the world and the self conjointly. 

Just as Gibson, M. Merleau-Ponty directed his attention to the reciprocity 

between environment and body. He considered the body as "the vehicle of 

Being-in-the-World". 

Gibson described this reciprocity in terms of "information", whereas Merleau-

Ponty in terms of "signification/sense". The "signification/sense" of environment 

is not the cause or the sign of action. The body, as a system of motoric as well 

as perceptive puissance, responds with their action to the questioning of things in 

the environment. Through this communication between environment and body, 

"signification/sense" forms itself. Comparing the two theory, this paper tries to 

show the possibility of the description of the perception. 

25 



Que veut dire le Cogito? 
-La definition du Cogito chez Merleau-Ponty et Henry-

KAW ASE Masaya 

Comment definir le Cogito, c'etait, pour Merleau-Ponty ainsi que pour Michel 

Henry, un probleme se situant a la base de leur philosophie. Dans l'elaboration de 

cette definition, qui s'est developpee dans Phみnom肋ologiede la perception et 

G箪 alogiede la psychanalyse, iI etait inevitable pour les deux de faire face au 

Cogito cartesien. Mais en ce qui concerne l'interpretation de celui-ci, ils 

s'opposent l'un a l'autre. Merleau-Ponty le prend comme pensee thetique de l'acte, 

tandis que Henry le considさreen tant qu'aperception immediate de l'acte. Et 

pourtant, en accusant Descartes de determiner le Cogito comme pensee thetique 

de l'acte, Merleau-Ponty le definit comme Cogito dans l'acte ou en tant qu'acte. 

On peut dire qu'il admet !'immanence du Cogito dans l'acte, et a cet egard, il 

semble a premiere vue qu'il y ait une certaine affinite entre l'interpretation du 

Cogito de Merleau-Ponty et celle de Henry. Mais, si nous envisageons leur 

argumentation de plus pres, nous pouvons voir, sous cette affinite superficielle, la 

difference essentielle entre leurs definitions du Cogito. Ce que Merleau-Ponty 

entend par Cogito dans l'acte, qu'il qualifie de≪Cogito tacite≫, c'est la trans-

cendance et l'extase temporelle. Mais le Cogito henryen et le Cogito cartesien 

interprete par Henry ne sont jamais definis de la sorte, ils ne sont pas la 

manifestation de soi-meme dans le temps, la prise de soi hors de soi et a distance. 

Ils sont plut6t l'epreuve de soi-meme immanent au mouvement extatique et la 

revelation interne de soi-meme de l'acte transcendant, et ce sont celles-ci qui 

rendent possible la transcendance et son horizon, a savoir la structure fon-

damentale du Cogito merleau-pontien. Ce que Henry entend par Cogito, c'est la 

possibilite de l'extase temporelle et de l'ouverture de l'exteriorite, c'est-a-dire la 

possibilite du principe essentiel du Cogito tacite et de la subjectivite chez 

Merleau-Ponty. 

26 


