
Title メタフュシカ　第33号　欧文レジュメ

Author(s)

Citation メタフュシカ. 2002, 33, p. 25-36

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66672

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Summaries 

Le chair et le miroir 

- La philosophie du chair merleau-pontienne et la psychanalyse -

HOMMA Naoki 

La philosophie du chair merleau-pontienne se comprend selon quatre points de 

vue. 1. Le corps propre est un systeme ou differents sensations interoceptifs et 

exteroceptifs s'expriment reciproquement. Merleau-Ponty l'appelle le schema 

corporel ou le systeme d'equivalences. Il est relativement transportable d'un 

domaine sensoriel a l'autre en ce qui concerne les donnees de mon propre corps, et 
de meme fa<;;on il est transferable au domaine d'autrui. C'est le transfert et 

!'alienation du sensible qui rendent possible la perception d'autrui. 2. Ce que 

Lacan appelle le stade du miroir montre bien le processus de l'alieation, ou l'enfant 

rencontre son image au miroir et s'identifie primordialement a la forme visuelle de 
son propre corps. Merleau-Ponty interprete la fonction de l'image speculaire non 

seulement comme une≪captation≫de moi par mon image spatial mais comme la 

formation de l'identite a distance ou l'ubiquite de notre corps. 3. Le schema 
corporel implique le rapport a d'autres schemas corporels, c'estふdirela co-
perception ou !'identification entre eux. Mon schema corporel se projette dans les 

autres et les introjette. Projection, introjection, incorporation, identification entre 

mon corps et les autre, tous ces concepts devoilent une dimension libidinale du 

schema corporel et≪un rapport charnel, une extension du narcissisme du corps≫. 

4. Le circuit de se voir ou de se toucher comme schema corporel s'exprime de plusieurs 

fa<;;ons : un narcissisme fondamental de tout vision, le retour sur soi du visible, 

!'adherence charnelle du sentant au senti, le cercle du visible et du voyant, et la 

fondamentale fission ou segregation du sentant et du sensible. Lacan interprete cette 

derniere comme la schize de l'面1et du regard, qui signifie de quelque separation 

primitive, une fracture, une bipartition et une schize de l'etre. 

25 



Appel a l'autre 
-Entre le moi et la communaute chez Rousseau -

YOSHINAGA Waka 

].-].Rousseau est un penseur qui a reflechi sur le moi et la communaute. Mais 

pour traiter les deux problemes ensemble, il est necessaire d'examiner l'etre 

d'autrui qui lie, en tant que nceud, le moi a la communaute. Nous etudierons la 

question principalement a partir de Rousseau juge Jean-Jacques et des Reveries du 

Promneur Solitaire . 

Rousseau juge Jean-Jacques est un dialoque dont la composition est complexe 

mais qui est indispensable pour analyser la relation entre le moi et l'autrui chez 

Rousseau. Dans ce dialogue entre <'.Rousseau'.> qui va tirer <'.Jean-Jacques'.> d'un 

mouvais pas et le <'.Fran<;ois'.>qui comprend mal <'.Jean-Jacques:>, Rousseau dit 

comment nait le malentendu et comment doit etre saisi le personnage vrai. 

Il appara1t que la possibilite de saisir l'autrui sainement se ramene a la sensibilite 

originaire de l'homme. 

Cette sensibilite originaire de l'homme est le <:sentiment de !'existence'.>, concept 

qui traverse toute la pensee de Rousseau. Dans Les Reveries du Promneur Solitaire, 

Rousseau qui est force d'abandonner l'espoir de se faire comprendre jouit ce 

sentiment dans la solitude. Mais comment le moi peut-il rencontrer l'autrui dans la 

sensibilite radicale qu'il appelle le <:sentiment de !'existence'.> et ou le moi eprouve 

sa propre existence pour se satisfaire soi-meme? 

Cet essai a pour objet d'elucider le concept du <:sentiment de !'existence'.> en 

faisant appel a celui d'auto-affection de la vie d'apres Michel Henry, et d'eclairer la 

relation contradictoire entre le moi et l'autrui chez Rousseau. 

26 



Sur la formation de la science de la vie des temps modemes 
- de Barthez a Bichat -

MOMOSAKI Kiyomi 

Le vitalisme est la doctrine des recherches de la vie, dans lequel on decrit la 

particularite des phenomenes vitaux, alors que le newtonisme est la methode 

d'etude de la nature, qui ne s'attache qu'aux phenomenes, et qui interdit de 

rechercher les causes premieres. On considere le vitalisme comme l'origine du 

developpement des sciences de la vie. Barthez et Bichat, tous deux, suivent le 

vitalisme et le newtonisme. Mais c'est plut6t Bichat dont on estime qu'il joue le role 

principal dans la formation de la science de la vie des temps modernes. 

Nous avons compare le principe vital de Barthez avec les propri顔 svita/es de 

Bichat. Barthez a demontre que le Principe vital n'etait pas l'ame, ni les principes 

dans le mecanisme, ni les forces deployees de la matiere, et que la nature du 

Principe vital a ete ignoree. D'autre part, Bichat croyait que les propri艇svita/es 
etaient les facultes donnees a la matiere qui forme le corps vivant. 
Donc Barthez observe les phenomenes vitaux en vue de conna1tre la nature du 

principe vital. Mais, par contre, Bichat etudie les phenomenes memes. A ce propos, 

nous supposons que les proprietes vita/es, qui sont les facultes donnees au corps 

vivant, pouvent aider a la recherche la vie par l'intermediaire de la matiere. 

27 



La realite de la force 
-Sur l'objet exterieur et !'affection comme etrangers au moi biranien -

TOMIOKA Motoko 

D'apres le premier article de la philosophie biranienne, on apercoit son corps 

propre comme resistance relative, qui cede a la force de la volonte ou a l'effort, et 

le corps etranger comme resistance absolue, que la force de l'acte volontaire ne 

peut vaincre. Qu'il s'agisse du corps propre, ou de l'objet exterieur, l'essence n'en 

consiste pas moins dans la force de resistance. Tandis qu'il est vrai qu'il n'est pas 

possible d'exprimer la difference decisive entre les deux resistances, on pourrait 

dire en un certain sens que cela rend l'existence du monde exterieur aussi certaine 

que celle du corps propre, de la meme fac;;on que cette derniere est aussi certaine 

que l'existence de moi. 

Toute la connaissance se fondant sur le fail primitif du sens intime de l'effort et 

de la resistance, qui assure l'identite personnelle du sujet de l'effort, dans l'etat ou 

l'homme n'est pas conscient, comme dans le sommeil ou le reve, la force virtuelle, 

qui a l'aperceptibilite ou la faculte de s'apercevoir, doit demeurer quand on ne 

s'apercevoit pas. C'est 1冷mesubstance que Biran definit. Il en est de meme de la 

force de resistance. Chez Biran, seule la force est donc la realite. 

En ce qui concerne l'affection, dont la caracteristique consiste dans l'absence du 

moi, de la conscience, de la forme du temps et de l'espace, c'est令dire,tout ce qui 

se rapporte a la connaissance, elle n'appartient pas completement au domaine de la 

physiologie, quoique c'est la force vitale qu'est la cause de l'affection. Pour mieux 

comprendre l'affection, c'est sur la force et le sentiment que nous nous arretons. 

Il serait facile a remarquer pour le lecteur du journal intime des dernieres 

annees de Biran qu'il n'arrive pas a proceder a la ligne de demarcation entre 

!'affection et la grace, en ce qu'il y a un caractere commun entre elles : l'absence du 

moi, c'est-a-dire la passivite et l'absoluite. C'est ce dont il s'agira dans notre 

prochaine etude. 

28 



De la f eminite dans Tota lite et Infini de Levin as 
-a partir de Le temps et l'autre et De ['existence a l'existant-

NISHIDA Mitsuho 

La feminite est une notion qui apparait seulement dans Totalite et Infini de 

Levinas. L'etude de cette notion dans ce livre n'est pas abordee sous la forme d'une 

relation de dialogue avec l'autre comme autrui, mais sous la forme d'une relation 

d'amour. 

Dans ses autres livres, Levinas a clairement distingue l'altelite des choses et 

celle des personnnes. Mais en ecrivant sur la notion de feminite, il a utilise en 

meme temps le vocabulaire propre au notion de feminite, de sorte qu'il semble 

qu'il ait melange et combine ces deux notion tres differentes. 

Cette notion est la suit logique des autre etudes faites par Levinas. Paree qu'il a 

montre les consideration sur la relation avec l'autrui, supposant la relation d'amour. 

Il semble qu'il ait commence a elaborer ses pensees a partir de cette notion. 

Le but de mon etude est, premierement, de rendre plus simple la lecture de ce 

livre, deuxiemement, de preciser la position de la notion de feminite entre les deux 

altelites, plus enfin, je souhaite expliquer clairement le role que joue cette notion 

dans ce livre. 

29 



Cause and Reason 
-Three Levels of Conflict between the Causal theory of Actions and the Anti-causal Theory of Actions -

SHIGETA Ken 

We can say that the conflict between the causal theory of actions and the 

anti-causal theory of actions is concerned with the interpretation of the relation be-

tween the concept of'cause'and that of'reason (of intentional action)'. On the one 

hand, the anti-causalists insist that these two concepts are fundamentally different. 

On the other hand, the causalists maintain that the meaning of'reason'for action can 

only be explained in terms of'cause'. 

We will separate these issues into three levels. The first is this: whether the 

relation between intentional actions and reasons can be expressed independently 

from causation or not. This issue occurs at a level where anti-causalists can posi-

tively prove the perfect validity of their theory or not. We suggest that at this 

level, in the present state of affairs, anti-causalists cannot help but concede to causalists, 

though there still remains the possibility that the relations apart from causation 

will be given. The second is this: to what extent does the causal theory hold when 

'reason'is the cause? This issue stands at a level how far anti-causalists can criti-

cize the causal theory. On this, it will be accepted that causal theory is applicable 

to intentional actions beyond the reach of anti-causalist's criticism. On this issue, 

we will try to support the view that largely restrains the reach of causal theory 

(G.E.M.Anscombe), and provide justifying arguments. The third is this: whether all 

reasons can be causes if causalists can evade the objection put by anti-causalists at 

the second level. In contrast with the first, this occurs where causal theory can 

positively prove the perfect validity of their theory. Here, we will show that causal 

theory cannot prove its unreserved validity without presupposing its argument. 

On the basis of the foregoing argument, we will (provisionally) conclude that 

under the particular condition'reason'has a'family resemblance'with'cause'. If our 

discussion is right,'reason'is still distinguished from'cause', in so far as the condi-

tion is not satisfied. 

30 



Einfiihrung der Mathematik in die Kritik der reinen Vernunft 
-Die Stellung der Kategorien der Quantitat in der Urteilsbildung -

NAKAMURA Shuichi 

Seit der Vorkritikperiode stellt Kant konsequent die Philosophie als Doxa der 

exakten Wissenschaft Mathematik gegentiber. Aber andererseits sucht er den 

Begriff der exakten Wissenschaft Mathematik in die Philosophie einzuftihren, und 

dieses ftihrt Kant in Versuch den Begriff der negativen GroBen in die Weltweisheit 

einzufuhren aus. Kant denkt, dass dadurch die Verbesserung der Philosophie 

moglich wird. 

Wie ftihrt nun Kant die Einftihrung des Begriffs der Mathematik in Kritik der 

reinen Vernunft, die die Transzendentalphilosophie, d.h. die verbesserte Gestalt der 

Philosophie selbst ist, aus? Das Merkmal der Mathematik besteht im Konstruieren 

des Gegenstands als das Quantitative. Folglich ist es unentbehrlich, die Philosophie 

als das System der Quantitat anzusehen, um die Einftihrung der Mathematik in die 

Philosophie zu ermoglichen. In Kritik der reinen Vernunft, die sich mit der Kritik 

der Erkenntnisart beschaftigt, muss die Auffassung der Philosophie als ein System 

des Quantitativen in Bezug auf die Kritik der Erkenntnisart hinterfragt werden. Es 

ist das Ziel dieses Aufsatzes, von diesem Standpunkt aus die Bedeutung der 

Kategorien der Quantitat, die die Grundlage der Mathematik betreffs der Form der 

Erscheinungen ist, zu hinterfragen. 

Es bestatigt sich, dass die Urteilswirkung aufgrund der Kategorien der Quantitat 

der Grund der Urteilsbildung ist. Bei der Begrtindung der Philosophie als exakte 

Wisschenschaft wird Mathematik in den grundlegendsten Teil der Philosophie 

eingeftihrt. 

31 



Uber die Intersubjektivitat bei Husserl 

MAEDA Naoya 

Diese Abhandlung behandelt die Problematik der Intersubjektivitat, mit der 

Husserl in seinem letzten Denken gerungen hat. Wie man in der Cartesianische 

Meditationen sieht, dreht es sich um die Fremderfahrung. Aber die Problematik 

verflechtet sich mit verschiedenen Sachen, z.B. die Kultur, die Geschichte oder die 

Historizitat. Es ist die Aufgabe dieser Abhandlung, sie im Umriss zu zeichnen und 

das Zentrum in der transzendentalen Phanomenologie d.h. "das absolut einzige 

letztlich fungierende ego" zu aufklaren. 

In der Jdeen I hat Husserl das Ich fur das reine Ich angesehen, das "ist vollig 

leer an Wesenskomponenten" und "an und fur sich unbeschreiblich." Demgegentiber 

wird das Ich als "das Substrat von Habitualitaten" aufgefasst durch die genetische 

Analyse, und die ftinfte Meditation versucht die transzendentale Se_inssphare 

als monadologische Intersubjektivitat zu enthtillen. Gleichwohl ftihrt Husserl diesen 

Versuch durch die statisch Analyse aus, indem er die transzendentale Erfahrung 

auf die Eigenheitsspahre reduziert, so dass "Ich und meine Kultur" fur das 

Primordinale gehalten wird. 

Danach hat Husserl sich in die Enthtillung der zeitlich verlaufenden Genesis 

gewendet und das jetzt reflektierende ego oder die lebendige Gegenwart zu 

erfassen versucht. Aber das fungierende ego in der lebendiger Gegenwart kann 

durch die Reflexion nicht gefasst werden, weil das reflektieren nicht anderes als 

das nachgewahren ist. Mag er auch das ego das Absolute nennt, es ist nicht der 

absolute Anfang, den die strenge Wissenschaft fordert. Damit ist die strenge 

Wissenchaft unmoglich? Die Phanomenologie ist nicht als ein deductive Disziplin, 

sondern als "eine deskriptive Wesenslehre der transzendental reinen Erlebnisse" 

entworfen geworden. Insofern die schwere Aufgabe ist gleich geblieben. Es scheint 

mir, daB die Notwendigkeit der transzendentalen Wende hangt vom Entschluss, 

diese Aufgabe mit Selbstverantwortung zu tibernehmen. 

32 



Husserl and Hilbert 
-Reality as a Basis of the Science -

KIHIRA Tomoki 

I examine Husserl's concept of definite manifold. He introduces this concept in 

order to lay the foundation for the science in the Logical Investigations. Therefore, 

we should consider what is science in the first place. According to Husserl, a science 

is a unity of judgments. But we cannot connect arbitrary one judgment with the 

other judgment. The connection is regulated by logical laws. They can be applied 

to any regions, because they are formal. Therefore, we can insist that logic is a 

theory of science. Husserl regards the theory of manifold as an ideal of the theory 

of science. Therefore, Husserl often mentions it. Especially, he mentions Hilbert's 

complete theorem in Ideas I and Formal and transcendental Logic. In Ideas I, he 

claims near relation between his concept of definite manifold and Hilbert's theorem 

and both go to same direction in the most inner motif in FTL. On the basis of this 

claim, it is said that Husserl's aim to provide the foundation for the science cannot 

succeed by virtue of Godel's incomplete theorem. Indeed, Husserl's concept of definite 

manifold and Hilbert's theorem stand in the close relation. But Husserl criticizes 

Hilbert in terms of his formalism. Although Hilbert is exclusively interested in con-

sistency of the theory, and no sign has meaning for him, Husserl's concern is not 

only consistency, but also evidence which indicates adaequatio rei ac intellectus. 

The evidence is a mark of legitimacy of a science for him. Therefore, his investiga-

tion mustgo through the consistency of the theory to consciousness. 

Husserl requires a method, i.e. phenomenological reduction, to thematize 

consciousness. It is well known that the phenomenological reduction brackets our 

everyday life and its correlate, the world. Georg Misch regards this method 

as a derealizing actualizing (entwirklichende Realisierung). What is given to 

consciousness in this dimension is the basis of the science. Phenomenological 

research moves in this dimension, and lays the foundation for the science. 

Therefore, even if Hilbert's formalism cannot succeed, Husserl's phenomenology 

has any damage. 

33 



Objects and Mind in Hume's Treatise 

AIZA WA  Kuniko 

Hume had to answer the following questions on his empiricism: what is the 

identity of mind, the idea of self or the personal identity? He deals with this subject 

in a later section of Book One of his Treatise and observes that human mind is 

'a bundle of perceptions', that is a collection of related perceptions. However, such 

an explanation of mind is not enough because readers should also understand how 

'external'objects are supposed and distinguished from'internal'perceptions and 

what is the idea of self in Book Two and Three where the author discusses 

passions and morals. This paper intends to clarify Hume's conception of the 

identity of mind and examines his arguments on the supposition of external objects 

in Book One. 

In the first chapter of my paper, I point out that Hume starts writing the Treatise 

using the word'mind'in two meanings: one is the appearance of perceptions and 

the other is acts of mind, and that he regards external objects as nothing but 

perceptions of mind. In the second chapter, I examine his explanation of the way to 

suppose external objects. It is showed that imagination identifies constant and 

coherent perceptions and supposes their continued existence and their separation 

from the mind. On the other hand coherent but perishing perceptions like passions 

are regarded as internal. In the third chapter, I argue that imagination attributes 

the identity of mind to perceptions including external objects and that external 

ones may greatly contribute to making the identity. 

As a result, there are three points: first, personal identity as regarding imagination 

consists of internal perceptions and external objects; second, mind supposes the 

external world of objects; third, mind also attributes an identity only to internal 

perceptions (and acts of mind). 

34 



The Need for the Presence of Others 
-On H.Arendt's Concept of "Plurality" -

MIURA Takahiro 

In this article we focus on H.Arendt's concept of "plurality". She directs her 

attention to human plurality in the context of critique of totalitarianism and 

(political) philosophy since Plato. Because totalitarianism, in her judgment, 

destroyed the plurality of men by total terror and ideological thinking ; a tradition 

of (political) philosophy had systematically ignored the fact that "men, not Man, 

live on the earth and inhabit the world." In others words, due to totalitarianism and 

(political) philosophy, human plurality have disappeared into the abstract "One 

" man. 

Arendt insists that politics consists in the space between men.And it is the 

activity of "action" that corresponds to the human condition of plurality, creating 

this space between men.What distinguishes action from "labor" and "work" is that 

it needs the presence of others. That is to say, "only action is entirely dependent 

upon the constant presence of others". 

Others are the beings equal and distinct from one another.and action along with 

speech lets each human being appropriate "uniqueness" in revealing "distinctness", 

namely "appearance" or the "who" that is personal identity. Arendt says "human 

plurality is the paradoxical plurality of unique beings". 

35 



Sur !'affirmation de la difference par l'eternel retour 
-Selon !'interpretation de Nietzsche par Gilles Deleuze -

MORI shoji 

Cet article a pour objet de montrer le rapport entre l'eternel retour et la volonte 

de puissance. D'apres Deleuze, Nietzsche comprit la synthese des forces comme 

l'eternel retour, il trouva donc au cceur de la synthese la reproduction du divers. 

Il assigna le principe de la synthese, la volonte de puissance, et determina celle-ci 

comme l'element differentiel et genetique des forces en presence. 

D'abord, sous le rapport de la metaphore du coup de des, l'eternel retour se 

discute. Le coup de des affirme le devenir et sur tout l'etre du devenir. Il s'agit d'un 

seul coup de des, non d'une reussite en plusieurs coups : seule la combinaison, vic-

torieuse en une fois, peut garantir le retour du lancer. 

Ensuite, ce n'est pas l'etre qui revient, mais le revenir lui-meme constitue l'etre 

en tant qu'il s'affirme du divers ou du multiple. En d'autres termes, l'identite dans 

l'eternel retour ne designe pas la nature de ce qui revient, mais au contraire le fait 

de revenir pour ce qui diff紅e.C'est le premier aspect de l'eternel re tour. Et son 

deuxieme aspect se determine comme pensee ethique et selective. D'abord, a titre 
de pensee, l'eternel retour donne une regle pratique a la volonte. Comme pensee 
ethique, l'eternel retour est la nouvelle formulation de la synthese pratique. 

Et seconde selection dans l'eternel retour consiste donc en ceci : l'eternel retour 

produit le devenir reactif. Il s'agit. par lui, de faire entrer dans l'etre ce qui ne peut 

pas y entrer sans changer de nature. 

La lec;on de l'eternel retour est qu'il n'y a pas de retour du negatif. L'eternel 

retour signifie que l'etre est la selection. Seul revient ce qui affirme, ou ce qui 

est affirme. L'eternel retour est la reproduction du devenir et aussi celle d'un 

devenir actif. 

C'est la volonte de puissance comme element differentiel qui produit et 

developpe la difference dans !'affirmation, qui reflechit la difference dans 

l'affirmation elle-meme affirmee. 

36 


