|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title X871 Hh B3BF BRXLIaX

Author (s)

Citation | X% 72> 7. 2002, 33, p. 25-36

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/66672

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Summaries

Le chair et le miroir
— La philosophie du chair merleau-pontienne et la psychanalyse —

HOMMA Naoki

La philosophie du chair merleau-pontienne se comprend selon quatre points de
vue. 1. Le corps propre est un systéme ou différents sensations intéroceptifs et
extéroceptifs s‘expriment réciproquement. Merleau-Ponty l'appelle le schéma
corporel ou le systéme d’équivalences. 11 est relativement transportable d'un
domaine sensoriel 4 l'autre en ce qui concerne les données de mon propre corps, et
de méme facon il est transférable au domaine d'autrui. Cest le transfert et
l'aliénation du sensible qui rendent possible la perception dautrui. 2. Ce que
Lacan appelle le stade du miroir montre bien le processus de l'aliéation, ot l'enfant
rencontre son image au miroir et sidentifie primordialement a la forme visuelle de
son propre corps. Merleau-Ponty interpréte la fonction de limage spéculaire non
seulement comme une « captation » de moi par mon image spatial mais comme la
formation de lidentité a distance ou l'ubiquité de notre corps. 3. Le schéma
corporel implique le rapport & dautres schémas corporels, cest-a-dire la co-
perception ou lidentification entre eux. Mon schéma corporel se projette dans les
autres et les introjette. Projection, introjection, incorporation, identification entre
mon corps et les autre, tous ces concepts dévoilent une dimension libidinale du
schéma corporel et «un rapport charnel, une extension du narcissisme du corps».
4. Le circuit de se voir ou de se foucher comme schéma corporel s'exprime de plusieurs
facons : un narcissisme fondamental de tout vision, le retour sur soi du visible,
Fadhérence charnelle du sentant au senti, le cercle du visible et du voyant, et la
fondamentale fission ou ségrégation du sentant et du sensible. Lacan interpréte cette
derniére comme la schize de I'ceil et du regard, qui signifie de quelque séparation

primitive, une fracture, une bipartition et une schize de I'étre.

25



Appel a I'autre
— Entre le moi et la communauté chez Rousseau —

YOSHINAGA Waka

J-JRousseau est un penseur qui a réfléchi sur le moi et la communauté. Mais
pour traiter les deux problémes ensemble, il est nécessaire d'examiner l'étre
d’'autrui qui lie, en tant que nceud, le moi a la communauté. Nous étudierons la
question principalement a partir de Rowusseau juge Jean-Jacques et des Réveries du
Prommneur Solitaire .

Roussean juge Jean-Jacques est un dialoque dont la composition est complexe
mais qui est indispensable pour analyser la relation entre le moi et l'autrui chez
Rousseau. Dans ce dialogue entre €<Rousseau>> qui va tirer €Jean-Jacques>» d’'un
mouvais pas et le €Francois> qui comprend mal <€ Jean-Jacques>>, Rousseau dit
comment nait le malentendu et comment doit étre saisi le personnage vrai
Il apparait que la possibilité de saisir 'autrui sainement se raméne a la sensibilité
originaire de 'homme.

Cette sensibilité originaire de 'homme est le <sentiment de l'existence>>, concept
qui traverse toute la pensée de Rousseau. Dans Les Réveries du Promneur Solitaire,
Rousseau qui est forcé d'abandonner l'espoir de se faire comprendre jouit ce
sentiment dans la solitude. Mais comment le moi peut-il rencontrer l'autrui dans la
sensibilité radicale qu'il appelle le <sentiment de I'existence> et ol le moi éprouve
sa propre existence pour se satisfaire soi-méme?

Cet essal a pour objet d’élucider le concept du < sentiment de l'existence > en
faisant appel a celui d’'auto-affection de la vie d’aprés Michel Henry, et d’éclairer la

relation contradictoire entre le moi et 'autrui chez Rousseau.

26



Sur la formation de la science de la vie des temps modernes
— de Barthez a Bichat —

MOMOSAKI Kiyomi

Le vitalisme est la doctrine des recherches de la vie, dans lequel on décrit la
particularité des phénoménes vitaux, alors que le newtonisme est la méthode
d'étude de la nature, qui ne sattache quaux phénomeénes, et qui interdit de
rechercher les causes premiéres. On considére le vitalisme comme l'origine du
développement des sciences de la vie. Barthez et Bichat, tous deux, suivent le
vitalisme et le newtonisme. Mais c’est plutét Bichat dont on estime qu'il joue le role
principal dans la formation de la science de la vie des temps modernes.

Nous avons comparé le principe vital de Barthez avec les propriétés vitales de
Bichat. Barthez a démontré que le principe vital n’était pas 'me, ni les principes
dans le mécanisme, ni les forces déployées de la matiére, et que la nature du
principe vital a été ignorée. D'autre part, Bichat croyait que les propriétés vitales
étaient les facultés données a la matiére qui forme le corps vivant.

Donc Barthez observe les phénoménes vitaux en vue de connaitre la nature du
principe vital. Mais, par contre, Bichat étudie les phénoménes mémes. A ce propos,
nous supposons que les propriétés vitales, qui sont les facultés données au corps

vivant, pouvent aider a la recherche la vie par lintermédiaire de la matiére,

27



La realité de la force
— Sur I'objet extérieur et I'affection comme étrangers au moi biranien —

TOMIOKA Motoko

D’aprés le premier article de la philosophie biranienne, on apercoit son corps
propre comme résistance relative, qui céde a la force de la volonté ou a l'effort, et
le corps étranger comme résistance absolue, que la force de l'acte volontaire ne
peut vaincre. Quil s'agisse du corps propre, ou de l'objet extérieur, I'essence n'en
consiste pas moins dans la force de résistance. Tandis quil est vrai qull n'est pas
possible d'exprimer la différence décisive entre les deux résistances, on pourrait
dire en un certain sens que cela rend lexistence du monde extérieur aussi certaine
que celle du corps propre, de la méme fagcon que cette derniére est aussi certaine
que l'existence de moi.

Toute la connaissance se fondant sur le fait primitif du sens intime de V'effort et
de Ia résistance, qui assure l'identité personnelle du sujet de l'effort, dans l'état ol
I'homme n'est pas conscient, comme dans le sommeil ou le réve, la force virtuelle,
qui a l'aperceptibilite ou la faculté de s’epercevoir, doit demeurer quand on ne
s'apercevoit pas. C'est 'dme substance que Biran définit. Il en est de méme de la
force de résistance. Chez Biran, seule la force est donc la réalité.

En ce qui concerne l'affection, dont la caractéristique consiste dans l'absence du
moi, de la conscience, de la forme du temps et de I'espace, c'est-a-dire, tout ce qui
se rapporte a la connaissance, elle n’‘appartient pas complétement au domaine de la
physiologie, quoique c'est la force vitale qu'est la cause de l'affection. Pour mieux

comprendre 'affection, c’est sur la force et le sentiment que nous nous arrétons.

Il serait facile a remarquer pour le lecteur du journal intime des derniéres
années de Biran qulil n'arrive pas a procéder a la ligne de démarcation entre
l'affection et la gréce, en ce quil v a un caractére commun entre elles ; 'absence du
moi, c'est-d-dire la passivité et l'absoluité. Cest ce dont il sagira dans notre

prochaine étude.

28



De la féminité dans Totalité et Infini de Lévinas
~— a partir de Le temps et Uautre et De l'existence & Uexistant —

NISHIDA Mitsuho

La féminité est une notion qui apparait seulement dans Tofelité et Infini de
Lévinas. L'étude de cette notion dans ce livre n'est pas abordée sous la forme d'une
relation de dialogue avec l'autre comme autrui, mais sous la forme d'une relation
d’amour.

Dans ses autres livres, Lévinas a clairement distingué l'altélité des choses et
celle des personnnes. Mais en écrivant sur la notion de féminité, il a utilisé en
méme temps le vocabulaire propre au notion de féminité, de sorte qu’il semble
quil ait mélangé et combiné ces deux notion trés différentes.

Cette notion est la suit logique des autre études faites par Lévinas. Parce qu'il a
montré les considération sur la relation avec l'autrui, supposant la relation d’amour.
Il semble qu'il ait commencé & élaborer ses pensées a partir de cette notion.

Le but de mon étude est, premiérement, de rendre plus simple la lecture de ce
livre, deuxiémement, de préciser la position de la notion de féminité entre les deux
altélités, plus enfin, je souhaite expliquer clairement le réle que joue cette notion

dans ce livre.

29



Cause and Reason
— Three Levels of Conflict between the Causal theory of Actions and the Anti-causal Theory of Actions —

SHIGETA Ken

We can say that the conflict between the causal theory of actions and the
anti-causal theory of actions is concerned with the interpretation of the relation be-
tween the concept of ‘cause’ and that of ‘reason (of intentional action). On the one
hand, the anti-causalists insist that these two concepts are fundamentally different.
On the other hand, the causalists maintain that the meaning of ‘reason’ for action can
only be explained in terms of ‘cause’. v _ ,

We will separate these issues into three levels. The first is this: whether the
relation between intentional actions and reasons can be expressed independently
from causation or not. This issue occurs at a level where anti-causalists can DOSi-
tively prove the perfect validity of their theory or not. We suggest that at this
level, in the present state of affairs, anti-causalists cannot help but concede to causalists,
though there still remains the possibility that the relations apart from causation
will be given. The second is this : to what extent does the causal theory hold when
‘reason’ is the cause? This issue stands at a level how far anti-causalists can criti-
cize the causal theory. On this, it will be accepted that causal theory is applicable
to intentional actions beyond the reach of anti-causalist’s criticism. On this issue,
we will try to support the view that largely restrains the reach of causal theory
(G.E.M.Anscombe), and provide justifying arguments . The third is this: whether all
reasons can be causes if causalists can evade the objection put by anti-causalists at
the second level. In contrast with the first, this occurs where causal theory can
positively prove the perfect validity of their theory. Here, we will show that causal
theory cannot prove its unreserved validity without presupposing its argument.

On the basis of the foregoing argument, we will (provisionally) conclude that
under the particular condition ‘reason’ has a ‘family resemblance’ with ‘cause’. If our
discussion is right, ‘reason’ is still distinguished from ‘cause’, in so far as the condi-

tion is not satisfied.

30



Einfiihrung der Mathematik in die Kritik der reinen Vernunft
— Die Stellung der Kategorien der Quantitit in der Urteilsbildung —

NAKAMURA Shuichi

Seit der Vorkritikperiode stellt Kant konéequent die Philosophie als Doxa der
exakten Wissenschaft Mathematik gegeniiber. Aber andererseits sucht er den
Begriff der exakten Wissenschaft Mathematik in die Philosophie einzufithren, und
dieses fiihrt Kant in Versuch den Begriff der negativen GrioBen in die Weltweisheit
einzufithren aus. Kaht denkt, dass dadurch die Verbesserung der Philosophie
moéglich wird.

Wie fihrt nun Kant die Einfiihrung des Begriffs der Mathematik in Kritik der
reinen Vernunft, die die Transzendentalphilosophie, d.h. die verbesserte Gestalt der
Philosophie selbst ist, aus? Das Merkmal der Mathematik besteht im Konstruieren
des Gegenstands als das Quantitative. Folglich ist es unentbehrlich, die Philosophie
als das System der Quantitit anzusehen, um die Einfiihrung der Mathematik in die
Philosophie zu ermoglichen. In K7itik der reinen Vernunft, die sich mit der Kritik
der Erkenntnisart beschiftigt, muss die Auffassung der Philosophie als ein System
des Quantitativen in Bezug auf die Kritik der Erkenntnisart hinterfragt werden. Es
ist das Ziel dieses Aufsatzes, von diesem Standpunkt aus die Bedeutung der
Kategorien der Quantitit, die die Grundlage der Mathematik betreffs der Form der
Erscheinungen ist, zu hinterfragen.

Es bestitigt sich, dass die Urteilswirkung aufgrund der Kategorien der Quantitit
der Grund der Urteilsbildung ist. Bei der Begriindung der Philosophie als exakte
Wisschenschaft wird Mathematik in den grundlegendsten Teil der Philosophie

eingefiihrt.

31



Uber die Intersubjektivitit bei Husserl

MAEDA Naoya

Diese Abhandlung behandelt die Problematik der Intersubjektivitit, mit der
Husserl in seinem letzten Denken gerungen hat. Wie man in der Carfesianische
Meditationen sieht, dreht es sich um die Fremderfahrung. Aber die Problematik
verflechtet sich mit verschiedenen Sachen, z.B. die Kultur, die Geschichte oder die
Historizitit. Es ist die Aufgabe dieser Abhandlung, sie im Umriss zu zeichnen und
das Zentrum in der transzendentalen Phinomenologie dh. “das absolut einzige
letztlich fungierende ego” zu aufkliren.

In der Ideen I hat Husser]l das Ich fiir das reine Ich angesehen, das “ist vollig
leer an Wesenskomponenten” und “an und fiir sich unbeschreiblich.” Demgegeniiber
wird das Ich als “das Substrat von Habitualititen” aufgefasst durch die genetische
Analyse, und die fiinfte Meditation versucht die transzendentale Seinssphire
als monadologische Intersubjektivitit zu enthiillen. Gleichwohl fithrt Husserl diesen
Versuch durch die statisch Analyse aus, indem er die transzendentale Erfahrung
auf die Eigenheitsspihre reduziert, so dass “Ich und meine Kultur” fir das
Primordinale gehalten wird.

Danach hat Husserl sich in die Enthillung der zeitlich verlaufenden Genesis
gewendet und das jetzt reflektierende ego oder die lebendige Gegenwart zu
erfassen versucht. Aber das fungierende ego in der lebendiger Gegenwart kann
durch die Reflexion nicht gefasst werden, weil das reflektieren nicht anderes als
das nachgewahren ist. Mag er auch das ego das Absolute nennt, es ist nicht der
absolute Anfang, den die strenge Wissenschaft fordert. Damit ist die strenge
Wissenchaft unmdéglich? Die Phinomenologie ist nicht als ein deductive Disziplin,
sondern als “eine deskriptive Wesenslehre der transzendental reinen Erlebnisse”
entworfen geworden. Insofern die schwere Aufgabe ist gleich geblieben. Es scheint
mir, daB die Notwendigkeit der transzendentalen Wende hingt vom Entschluss,

diese Aufgabe mit Selbstverantwortung zu iibernehmen.

32



Husserl and Hilbert
— Reality as a Basis of the Science —

KIHIRA Tomoki

I examine Husserl's concept of definite manifold. He introduces this concept in
order to lay the foundation for the science in the Logical Investigations. Therefore,
we should consider what is science in the first place. According to Husser], a science
is a unity of judgments. But we cannot connect arbitrary one judgment with the
other judgment. The connection is regulated by logical laws. They can be applied
to any regions, because they are formal Therefore, we can insist that logic is a
theory of science. Husserl regards the theory of manifold as an ideal of the theory
of science. Therefore, Husserl often mentions it. Especially, he mentions Hilbert's
complete theorem in Ideas I and Formal and transcendental Logic. In Ideas I, he
claims near relation between his concept of definite manifold and Hilbert's theorem
and both go to same direction in the most inner motif in F7'L. On the basis of this
claim, it is said that Husserl's aim to provide the foundation for the science cannot
succeed by virtue of Godel’'s incomplete theorem. Indeed, Husserl's concept of definite
manifold and Hilbert's theorem stand in the close relation. But Husserl criticizes
Hilbert in terms of his formalism. Although Hilbert is exclusively interested in con-
sistency of the theory, and no sign has meaning for him, Husserl's concern is not
only consistency, but also evidence which indicates adaequatio rei ac intellectus.
The evidence is a mark of legitimacy of a science for him. Therefore, his investiga-
tion mustgo through the consistency of the theory to consciousness.

Husserl requires a method, ie. phenomenological reduction, to thematize
consciousness. It is well known that the phenomenological reduction brackets our
everyday life and its correlate, the world. Georg Misch regards this method
as a derealizing actualizing (entwirklichende Realisierung). What is given to
consciousness in this dimension is the basis of the science. Phenomenological
research moves in this dimension, and lays the foundation for the science.
Therefore, even if Hilbert's formalism cannot succeed, Husserl's phenomenology

has any damage.

33



Objects and Mind in Hume’s Treatise

AIZAWA Kuniko

Hume had to answer the following questions on his empiricism: what is the
identity of mind, the idea of self or the personal identity? He deals with this subject
in a later section of Book One of his 7reatise and observes that human mind is
‘a bundle of perceptions’, that is a collection of related perceptions. However, such
an explanation of mind is not enough because readers should also understand how
‘external’ objects are supposed and distinguished from ‘internal’ perceptions and
what is the idea of self in Book Two and Three where the author discusses
passions and morals. This paper intends to clarify Hume's conception of the
identity of mind and examines his arguments on the supposition of external objects
in Book One,

In the first chapter of my paper, I point out that Hume starts writing the 77eatise
using the word ‘mind’ in two meanings: one is the appearance of perceptions and
the other is acts of mind, and that he regards external objects as nothing but
perceptions of mind. In the second chapter, I examine his explanation of the way to
~ suppose external objects. It is showed that imagination identifies constant and
coherent perceptions and supposes their continued existence and their separation
from the mind. On the other hand coherent but perishing perceptions like passions
are regarded as internal. In the third chapter, I argue that imagination attributes
the identity of mind to perceptions including external objects and that external
ones may greatly contribute to making the identity.

As a result, there are three points: first, personal identity as regarding imagination
consists of internal perceptions and external objects; second, mind supposes the
external world of objects; third, mind also attributes an identity only to internal

perceptions (and acts of mind).

34



The Need for the Presence of Others
— On H.Arendt’s Concept of “Plurality” —

MIURA Takahiro

In this article we focus on H.Arendt's concept of “plurality”. She directs her
attention to human plurality in the context of critique of totalitarianism and
(political) philosophy since Plato. Because totalitarianism, in her judgment,
destroyed the plurality of men by total terror and ideological thinking;a tradition
of (political) philosophy had systematically ignored the fact that “men, not Man,
live on the earth and inhabit the world.” In others words, due to totalitarianism and
(political) philosophy, human plurality have disappeared into the abstract “One
man”.

Arendt insists that politics consists in the space between men.And it is the
activity of “action” that corresponds to the human condition of plurality, creating
this space between men.What distinguishes action from “labor” and “work” is that
it needs the presence of others. That is to say, “only action is entirely dependent
upon the constant presence of others”.

Others are the beings equal and distinct from one another,and action along with
speech lets each human being appropriate “uniqueness” in revealing “distinctness’,

namely “appearance” or the “who” that is personal identity. Arendt says “human

plurality is the paradoxical plurality of unique beings”.

35



Sur I'affirmation de la différence par I'éternel retour
— Selon l'interprétation de Nietzsche par Gilles Deleuze —

MORI shoji

Cet article a pour objet de montrer le rapport entre I'éternel retour et la volonté
de puissance. D'aprés Deleuze, Nietzsche comprit la synthése des forces comme
I'éternel retour, il trouva donc au ccoeur de la synthése la reproduction du divers.
1l assigna le principe de la synthése, la volonté de puissance, et détermina celle-ci
comme l'élément différentiel et génétique des forces en présence.

D’abord, sous le rapport de la métaphore du coup de dés, I'éternel retour se
discuté. Le coup de dés affirme le devenir et sur tout I'étre du devenir. Il s’agit d’'un
seul coup de dés, non d'une réussite en plusieurs coups : seule la combinaison, vic-
torieuse en une fois, peut garantir le retour du lancer.

Ensuite, ce n'est pas I'étre qui revient, mais le revenir lui-méme constitue ['étre
en tant quil saffirme du divers ou du multiple. En d’'autres termes, lidentité dans
I'éternel retour ne désigne pas la nature de ce qui revient, mais au contraire le fait
de revenir pour ce qui différe. Cest le premier aspect de I'éternel retour. Et son
deuxiéme aspect se determine comme pensée éthique et sélective. D'abord, a titre
de pensée, I'éternel retour donne une régle pratique a la volonté. Comme pensée
éthique, l'éternel retour est la nouvelle formulation de la synthése pratique.
Et seconde sélection dans l'éternel retour consiste donc en ceci : I'éternel retour
produit le devenir réactif. Il s’agit, par lui, de faire entrer dans I'étre ce qui ne peut
pas y entrer sans changer de nature.

La lecon de I'éternel retour est qu'il n'y a pas de retour du négatif. L'éternel
retour signifie que l'étre est la sélection. Seul revient ce qui affirme, ou ce qui
est affirmé. L'éternel retour est la reproduction du devenir et aussi celle d'un
devenir actif. v

Cest la volonté de puissance comme élément différentiel qui produit et
développe la différence dans laffirmation, qui réfléchit la différence dans

l'affirmation elle-méme affirmée.

36



