|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title X871 Hh 84T BRXLTaX

Author (s)

Citation | X% 71274, 2003, 34, p. 23-32

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/66686

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Summaries

Développement sur le Traité sur U’autre de M.Henry : corps et pouvoir

YOSHINAGA Waka

L’idée fondamentale du traité sur la communauté selon M.Henry est que
I’auto-affection de la vie dans le Fond est le principe de I'ipséité et de la com-
munauté. Mais nous ne pouvons pas affirmer que le concept du Fond concilie
I'ipséité et la communauté qui sont des conditions contradictoires pour la com-
munication entre le moi et l'autre. Cet essai a pour but de rechercher la
compatibilité des conditions par Incarnation qui traite du corps et du pouvoir
dans la Vie absolue.

Henry nie le dualisme du corps et de I'ame et prétend que il n’y a que la Vie
et une chair en tant que donné i soi dans cette Vie. Selon Henry, tout vivant a
une chair et il est chair. La possibilité de tout pouvoir est sa venue en soi-
méme sous la forme d’'une chair comme «je peux» pathétique.

En plus, Henry introduit dans la possihilité du pouvoir d’'une chair le concept
de continu résistant emprunté 4 Maine de Biran. Selon Henry, quand le continu
résistant oppose & notre pouvoirs une resistant absolue, ce continu définit la
réalité des corps qui composent 'univers «réels. Par contre quand il céde a ces
pouvoirs, c’est la réalité de notre corps organique. Cette définition éclaire le
contact entre le moi et l'autre et la duplicité de notre corps qui apparaissent
dans l'intériorité et 'extériorité.

Henry lui-méme nie la relation érotique qui se réalise dans l'intériorité de
I'auto-affection de la vie parce que, en fait, elle dépend de la sexualité qui
appartient au corps extérieur. Cependant nous tenterons de montrer la pos-
sibilité d'une relation entre le moi et 'autre dans leur chairs ol les intériorités
se maintiennent de 'autre c6té d’une «peaus. Notre interprétation qui donnera
un développement au Traité sur I'autre d’Henry apportera un nouveau progrés

sur la question du corps et du pouvoir.

23



De I’Ordre immuable de la justice
: Dieu dans la morale malebranchiste

ASO Haruko

« L’amour de I’'Ordre », c'est la définition malebranchiste de la vertue
chrétienne, la charité ou I'amour de Dieu. Les chercheurs ont déja mille fois
traité de la rationalité et de la liberté de cet amour humain. Mais I’Ordre, que
ce mouvement de l'amour prend pour objet, n’a pas encore &té suffisamment
exploré.

Dans le but de comprendre la signification de l'exigence que I'homme « suive
I’Ordre », nous examinerons l'exigence que Diex lui aussi « suive I’'Ordre ». Car
Malebranche formule, tout au début de son Traité de Morale, 1’'Ordre comme
une régle universelle de bonne action, commune a tous les esprits créés et a
Dieu. Et, dit-il, la perfection de toutes les intelligences consiste dans "obéissan-
ce de 1'Ordre.

Mais Dieu, au méme titre que les esprits crées, est-il obligé de se soumettre a
cette régle morale ? peut-on se demander. Certainement, « la subordination de
la puissance divine 3 sa sagesse » chez Malebranche est une phrase assez
fréquente, mais elle n’est pas de lui. Au contraire, il prétend que la sagesse
divine, qui inclut toutes les vérités tant spéculatives que pratiques, ne limite
pas la toute-puissance divine. Nous tenterons donc de décrire la maniére pro-
pre a la justice divine de suivre I'Ordre, comme 1'un des plus importants éle-

ments de la morale malebranchiste.

24



De la cause de soi chez Spinoza

NAKANO Akinori

Les scolastiques considérent négativement la cause de soi. Autrement dit, ils
la congoivent comme une absence de cause. Mais Descartes et Spinoza la con-
siderent positivement. Car ils croient que il n’existe pour laquelle on ne puisse
s'interroger sur son existence.

Pour Descartes, la cause de soi comme cause efficiente n’est pas antérieure
et différente 3 un effet, mais c'est la cause formelle qui est simultanée et
identique 2 cet effet. La cause efficiente a pour cause autre chose, mais la
cause formelle a pour cause soi. C’est-a-dire que la cause de soi existe par son
essence. Il la déduit par analogie avec la cause efficiente. Par conséquent il
distingue la cause de soi de la causalité des choses.

Spinoza, aussi bien que Descartes, affirme que la cause de soi existe par son
essence. Mais, au contraire de Descartes, il ne distingue pas la cause de soi de
la causalité des choses. Selon Spinoza, au sens oll Dieu est dit cause de soi, il
faut le dire aussi cause de toutes les choses. Il considére directement la cause
de soi, non pas par analogie avec la cause efficiente. Par conséquent il admet

I'univocité de la causalitg, et il reconnait toutes les choses dans une phase.

25



Der friihe Positivismus und die Phinomenologie
: Iwischen dem empirischen Phénomenalismus und der transzendentalen Phinomenologie

ITAKURA Yoshihiko

Husserl konzipierte die Logische Untersuchungen aufgrund einer fruchtbaren
Auseinandersetzung mit der empirischen Tradition, insbesondere dem positivi-
stischen Monismus. Im Stillen wire der Machsche Phinomenalismus Husserl
giinstig gesinnt worden, an die Stellen vom Brentanoschen ,psychischen
Phénomen’. Zugunsten seines neuen Logismus aber entstand eine Diskrepanz
zwischen Mach und ihm selbst, oder zwischen den Empfindungen (Empfindungs-
komplexion) und der Erscheinung des Idealen. Die Entwicklungsgeschichte der
Phénomenologie kann man also verstehen als eine Fortsetzung dieser urspriing-
lichen Situation, — d.h. 1) eine weitere Distanzierung vom friihen Positivismus
Mach/Avenarius im Husserlschen Idealismus oder transzendentalen Subjek-
tivismus (Ideen 1), und 2) seine Wiederkehr unter der Gestalt einer UUberwin-
dung des Cartesianischen Dualismus (Krisis-Abhandlungen und anderen Ar-
beiten).

Moglich ist, sagte Kant, ,die Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur
durch die Existenz wirklicher Dinge, die ich aufer mir wahrnehme”. Mit Recht
also postulierte die ,,Widerlegung des Idealismus” ein Ding ,auBer mir’ und die
Empfindung als die Bedingungen der Erfahrung und des kritischen Idealismus
selbst. Nur kann aber das Ding ,an sick’ sein und ohne Phinomen? — Daher
unsere These: Es ist im Grunde der ,primire Inhalt’, ein positivistisches Kon-
zept der Empfindung in den Logischen Untersuchungen — und nicht die Einbil-
dungskraft (Heidegger) —, der der Phidnomenologie eine Transzendenz (Unend-
lichkeit) und eine ,Bodenstindigkeit’ zugleich garantiert sowie sie vom Abfall

in einen subjektiven Idealismus emanzipiert.

26



The Dilemma about Abortion

OHISHI Toshihiro

Abortion is legally accepted. Thomson and Tooley try to demonstrate that
abortion is also morally just. But I contend that their arguments are invalid.
Thomson separates murder which is not unjust from unjust murder and
includes in the former abortion due to rape and abortion to save the mother.
Her grounds are that the mother’s right of self-determination regarding her
own body has priority over a fetus’s right to live. But I argue that she cannot
help admitting abortion to be murder and the concept of “murder which is not
unjust” is incomprehensible. Tooley, however, separates a human being as a
biological organism from a person who has self-consciousness; a person only
has the right to live. Because a fetus does not have any self-consciousness,
abortion is morally right. But I have two objections to this. First, I cannot
understand why having the right to live is necessarily connected with having
self-consciousness. Second, a fetus has the potential to become a person.

On the other hand, the argument against abortion on the basis of the univer-
sality of the sanctity of human life is invalid, too. My objections may be sum-
marized in three ways. First, if a woman becomes pregnant due to rape, it is
difficult to contradict abortion. Second, according to the Catholic Church, if a
mother has uterus cancer, abortion is acceptable to save her. In this case, our
intention is to save her, but not to Kkill the fetus. But even if we do not intend
to kill the fetus, it is a near certainty the fetus will be killed by operating on
her. We think that a mother’s life has priority over a fetus’s. In this respect,
the universality of the sanctity of human life is broken. Third, opponents of
abortion believe that we must not destroy even a fertilized ovum because it is
potentially a human being. But if a fertilized ovum is potentially a human
being, we must say that an unfertilized ovum and sperm are also potentially
human beings.

We feel that abortion should be accepted. We also believe that murder
should be prohibited. Abortion and the prohibition of murder are both posi-
tions our society should take, though they conflict with each other. We need
these two positions. Therefore, the dilemma about abortion is a natural result.
Through this conflict they are keeping their balance. We live in this balance

27



The Development of Physics and Scientific Realism

MORITA Kunihisa

In this paper, the development of physics arnd scientific realism are discus-
sed. Scientific realism says that entities, states and processes described by cor-
rect theories really do exist. This problem for itself is attractive, but it is more
important when connecting it with the development of physics. We consider
that physics is the activity which describes the world by the modelization of it.
The model have three factors: the method of the approximation, elements, and
principles. When there is a phenomena which can not be described by the exist-
ing model, there are three processes for modification of the model. The first is
the modification of the method of the approximation, the second is the intro-
duction of new elements, and the third is the modification of the exsiting prin-
ciples. In the second process, that is not to say that it can be introduced what-
ever can describe this phenomena. It, at least, must be as real as what can be
seen by the naked eye. Therefore, the standard for accepting its reality is

needed and the concept “intervening” suggested by Ian Hacking is discussed.

28



Ethics of Sutainable Development: A Foundation to Intergenerational Ethics

KIHIRA Tomoki

In this paper, I examine about the ethical meaning of the idea of “sustain-
able development” which is a central idea of the environmental protection
movement. This idea is defined as follows by the World Commission on Envi-

ronment and Development.

Humanity has the ability to make development sustainable — to ensure that
it meet the needs of the present without compromising the ability of future
generations to meet their own needs.

(WCED, Our Common Future, Oxford University Press, 1987, p. 8.)

According to this definition, sustainable development means fair allocation
between generations in first meaning. Moreover, according to Anand and Sen,
sustainable development does not mean saving resources as it is, but this idea
can mean substitution of resources. Therefore, we can consider “development”
independently of environment. “The self-sustaining possibility of development”
could say that what is said has been a problem for the idea the “sustainable
development” by this world committee. Therefore, although it is necessary to
examine the concept of the self-sustaining possibility, since it means “the fair-
ness between generations”, it can just be considered as a problem of the ethics
between generations.

This paper took up and examined the trial of basing of the ethics between
generations by W.C. Wagner and Schrider =Frechett. However, both they are
although the future is returned to present and it is discussing the responsibility
for a future generation. Such an argument has missed the difference between
generations, and is not enough as basing of the ethics between generations.
Then, as an argument replaced with it, “the time and the others” of Levinas
are taken up and this paper is considering the argument on his future. it could
say that this is a relation in connection with the others, without identifying to
oneself It was argued that just this opinion should probably serve as the foun-
dation of the ethics between generations.

29



L’interview comme expérience de la proximité
: L’interview et Lévinas

KISHIDA Satoshi

Cet essai a pour object de répondre 4 la question suivante : quel caractére
une interview a-t-elle en tant que communication linguistique et méthode de
conversation ? Nous partons du concept de proximité développé par Emmanuel
Lévinas : «La proximité est une différence —une non-coincidence, une arythmie
dans le temps, une diachronie réfractaire a la thématisation---. L’inénarrable !»
(AQE258)

Dans une interview, le moi de l'interviewer devient celui-1a qui simplement
interroge un interlocuteur. L’interrogation n’ augmente pas la compréhension
de ce dernier, mais il montre clairement la non-coincidence, la différence entre
le moi de linterviewer et I’Autre. La différence et la non-coincidence provien-
nent du caractére diachronique de la relation entre moi et I’Autre. L’Autre est
réfractaire a la thématisation et inénarrable pour moi, et avant que je note que
I’Autrui est lui, il me touche et passe loin. Dans l'interview, sans jeter 'autre d’
Autrui, elle me sont possibles pour entrer en contact avec I’Autrui, et elle indi-
que I’Autrui inénarrable pour moi dans la langue avant des langues (le Dire).

L’interview est 'expérience de la proximité. Pendant que la question que je
pose a linterview au partenaire est le Dit comme sens de la question, elle dit
le Dire qui est la réponse a4 I’Autrui comme langue avant du sens, et est un
engagement de 'approche de I’Autrui, et le Dire qui est I'ouverture de commu-
nication. Ce que je interroge I’Autrui est le signe que je suis la seulement per-
sonne avec la responsabilité qui répond & I'Autrui qui est rencontré a l'inter-

view.

30



Gazing body : On the relation of the visual field to movements of stroke patients

TAMACHI Masahiro

This paper discuss deals with the relation of the visual field to movements
of stroke patients. Consider their walking, for example. Stroke patients’ move-
ments are affected by pulsies of their body resulting from their diseases. When
walking, their nonhemiplegic side of trunk is apt to go before with the hemi-
plegic side following it. Besides, their reduced visual field fixed their unbal-
anced way and posture when walking. Their body becomes stiff in fear of
falling down.

Practically, patients often walk sustaining themselves with a handrail or on
a wall. In this case, two ways of walking are possible. They can walk gripping
a handrail with one hand and turning their head to the direction they are
going to. They can also walk sideways gripping it with their nonhemiplegic
side or both hands and turning their head to a wall. Patients sometimes prefer
the latter way, because it is supposed to be safer than the former. But, in this
way, they can’t perceive many things surrounding them with only the wall and
the handrail coming into their view. They can’t perceive the change of sur-
roundings. Consequently, they stop walking at the gaps of wall and handrail
by doorways, obstacles and the like.

According to M, Merleau - Ponty, our act of looking is related not only to
what appears in our visual field, but also to what doesn’t appear yet, namely,
to the possibility of next actions. He regards our act of looking as a response
of our body as a perceptional system to the world.

From this point of view, one might say that stroke patients who always
walk sideways have lost the connection with the world through their body.
Patients are liable to depend on a handrail for fear of falling down. But in
daily life, they need flexible actions such as making some steps without hand-
rails, changing their posture to turn a corner, and reaching their hand to the
opposite handrail or wall. Therefore they need to put surrounding things in
their perspective and keep flexibility and possibility of action. So we can con-
clude it is better that stroke patients try to walk with a broad view for their
rehabilitation.

31



La tolérance ou la présence d’un certain cartésianisme chez Pierre Bayle

TSUZAKI Yoshinori

La pensée philosophique de Pierre Bayle est bien enracinée dans son époque,
de la France du XVII® siécle finissant, qui est, avant tout, celle du cartésianis-
me, de la scolastique chrétienne et du libertinage érudit. C'est surtout le
contexte de rencontres et d’échanges avec le cartésianisme qui ne saurait
aucunement &tre négligé, lorsqu’on aborde la théorisation baylienne de la
notion de tolérance. Etant donné que celle-ci tient a 'analyse de la conscience,
il faut remarquer qu’en héritant de la tradition cartésiano-malebranchiste con-
cernant la notion de conscience, Bayle affirme, primo, que la conscience est,
pour chaque individu, un instinct providentiel («la voix & la loi de Dieuw») ainsi
qu'un principe subjectif et intérieur (<le sentiment intérieur, & la conviction de
la conscience»). En vue de montrer 'égalité des droits de la conscience, non
errante et errante, Bayle manifeste, secundo, qu’il rejette la maxime cartésien-
ne de l'évidence, le refus décisif de sa tentative de thématiser le probabilisme
du dictamen de la conscience, et, par conséquent, le formalisme dans l'emploi
des notions d’orthodoxie et d’hérésie religieuses. Bien plus, il soutient, tertio,
qu’une action faite suivant les «instincts de la conscience» n’est pas nécessaire-
ment faite par «ignorance invincibles, ou «de bonne foi», car on peut s’aveugler
volontairement ; quarto, que I'éducation peut obscurcir les lois de la morale, en
rendant invincible ignorance des vérités de droit ; quinto, que cela peut étre
expliqué a partir de l'adhésion au modeéle de la physique exclusivement car-
tésien, pour éviter la crise de la praxis causée par l'intériorité, plus précisément
par l'intériorisation des valeurs morales ; sexto, que toute action faite par igno-
rance invincible, ou «de bonne foi», est donc moralement innocente, ce qui per-

met de tolérer la conscience errante.

32



