
Title デカルト自然学における経験の位置

Author(s) 中本, 泰任

Citation カルテシアーナ. 1981, 3, p. 3-38

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66884

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



3
 

デカルト自然学における経験の位置

中 本 券 任

序論

(i)学の一般的理念

デカルトの求めていた新たな学問が、スコラ的な書斎風の思弁学 une

philosophie speculativeではなく、われわれの日々の生活に直接役立つよ
(I) 

うな実践学unephilosophie pra tiqueであったことは、 『方法叙説（以下
(2) 

『叙説』と略記）』の記述から、とりわけそこで語られている『宇宙論 Le

Monde』を公刊しようとした理由からも明らかである。そうした意味にお

いて彼の主要な関心が、道徳を別にすれば、 「われわれを自然の所有者

にしてかつ主人たらしめるような」自然学を実際に構築することにあった
(3) 

ことは言を侯たない。彼が自然学、また機械学、医学等のもつ実践的有効

性をこのように重要視していた点にまずわれわれは留意しておかねばなら

ないのであるが、しかしそうした実践的有効性のみで学的認識scientiaの

要件が満たされるわけではない。学たる以上その認識はまず(1)不可疑的に確

実に真でなければならず、さらに(2)『精神指導の規則（以下『規則論』と

略記）』の冒頭に宣されるごとく、個々の知は互に無関係なものでなく、認

識上の連関を有する統一的体系をなさねばならない。ところでこうした学

の理念を具現しているのはこれまでのところ独り数学（数論Arithmetica

と幾何学Geometrica)のみであるとして、周知のようにデカルトは自らの

構想する学のモデルを数学に仰ぐのである。たとえばユークリッド幾何学

は直観的に真ともみなされうる諸公理から、必然的な演繹推論によって諸

定理を導出（証明）するという構造において、不可疑の確実性と体系性と



4 

いう学的認識の要件(1)、(2)を満たしている。われわれの知りうるあらゆる知

識の間に何らかの連関性の存することが〈幾何学者の推論の連鎖>14)から発

案されたと言われるように、数学は不可疑的真理性のモデルであるばかり

でなく、また体系性のモデルでもあったわけだが、この両者は確実な演繹

推論を仲介として分離しえない一体を成す――-「なにゆえに数論と幾何学

が他の学問よりはるかに確実であるかは容易に解る、すなわちそれらのみ

が（中略）論理的に演繹される諸帰結のみから成り立っているがゆえであ

る」 o(51ところでこのように学的認識の要佑1)、(2)を満たすものとして仰がれ

た数学であるが、以上から明らかなように、なにゆえ数学がこの要件を満

たしているかといえば、それは数学的認識が用いる直観と演繹という認識手

段に他ならないと彼はみなすのである一―-「ここにわれわれの悟性のすべ
、、、、
ての作用 actionesintellectus それによってわれわれが誤謬のおそ

れなく事物の認識に到りうる作用―ーを数えあげよう。それはただ二つ、

すなわち直観intuitioと演繹deductioとである」 0161以後直観と演繹という

悟性の認識作用こそが、知の確実性と体系性との標識となるであろう（『叙

説』によってさらに〈明晰判明〉という基準がつけ加えられることになる

が、明晰判明という概念は『規則論』においても、すでに直観的認識の条

件をなすものとして提示されている）。 かくして明晰判明に直観される原
註1

理的認識から、必然的な演繹推論により他のあらゆる知識を導出するとい

う周知のデカルトの学の理念が完成することになるが、この理念は学構築

のための方法に関する論孜『規則論』の第1-第3規則で提示された後、

『叙説』を経て『哲学原理（以下『原理』と略記）』序文に到るまで、とも

かく理念としては変ることなく表明され、主張され続けるのである。註2

註1 Danier Garberの言うように『規則論』においては、知が確実とみ
17) 

なされる根拠は、それがデカルトの〈方法〉を用いることでその知が得ら

れることにあるのではなく、それが直観と演繹とによって獲得されること

にあるとみなすべきであろう。 『規則論』第1-第3規則は、数学の確実

性の根拠を直観と演繹にあると分析し、この両者のみが学的認識に用いら



デカルト自然学における経験の位置 5
 

るべき悟性の作用であると規定し、その後第4規則以下が、 「いかに直観

し、いかに演繹すべきか」181という具体的な実践方法を述べるという構成に

なっている。したがっていわゆる還元（分析）―再構成（総合）という方

法も、直観と演繹とによって実際に知を獲得するためのデカルト自身の方

法（『叙説』の表題に言う lamethode pour bien conduire sa raison)で

あって、それが唯一ではなかろう。第4規則に言えるごとく、彼が方法を

重視するのは、確かな方策でもって確実に知を獲得せんがためであって、

それゆえ方法に頼らず偶然的に見いだされた真理も偶然的という理由でも

って、それが確実な知の領域から排除されるいわれはない。一例をあげれ

ば、 『屈折光学』に述べられている Metius による望遠鏡の偶然的な発明

がそれにあたろう。

註2-このように数学をモデルにした学の理念ではあるが、そこにおいて

数学はモデル以上を出ないことに注意すべきであろう。彼は単なる数や想

像上の図形のみを対象とするような数学の認識は空しいものであると言い、

実際純粋数学の研究にそれほど熱意を示さなくなってしまう。要するに『叙

説』第二部で、 「幾何学者の行う演繹推論と同じく、私達の知りうるあら

ゆる事柄は連鎖をなしているゆえ、あるものを他のものから演繹する順序

さえ守れば、あらゆる真理を見いだしうる」19)と言われるごとく、公理体系

としての幾何学のモデルは、数学を超えてあらゆる学的認識に将遍的に拡

張されねばならないのである。上述した学的認識の条件はそのリゴリスム

のゆえに現には数学にしか妥当しないが、実はあらゆる学にも〈数論や幾

何学の論証に等しい確実性〉(10)が要求されているのであって、彼の学の理念

のリゴリスムはその適用範囲を狭めるどころか却って拡げるのである。

(II)自然学の理念とその問題点

(i)で検討したデカルトの学の一般的理念は一言でいえばアプリオリな演

繹主義といえようが（後述するように彼は演繹操作にも直観の明証性が必

要であるとするので、むしろ直観主義というべきであろう）、ここでわれ

われにとってまず問題となるのは、彼の自然学の理念もこうした学一般の

うちに位置づけえるかということである。この問いに対しては、 (i)註2で

述べたごとく数学的モデルは普遍的に拡張されねばならないとすれば、あ



6 

るいは自然学を全学の体系の一部として位置づけている〈哲学の樹〉の比

喩からすれば、然りと答えねばなるまい。事実『原理』の末尾においても9、

デカルトは自然学上の認識に数学のそれと等しい確実性を与えようとする

ことで先述の学的認識の要件(1)を満たそうとするし、また自然学の原理から

あらゆる自然現象の認識を演繹しようとする点において要件(2)の体系性を

満たそうとするのである。だがそうだとすれば、それを実現する方途として
註1

は先述の悟性の認識作用である直観―演繹という手段しか原則的にはあり

えないことになろう。それゆえデカルトの自然学の理念をかように解した

とすると、そこに様々な疑念が生じてくるが、以下にその主なものを検討

してみよう。

さて、まず最初に確認しておくべきは、このように原理から演繹される

自然現象とは、デカルトにあっても当然経験的に得られる所与事実である

はずだということである。そうだとすれば、それら経験的所与がそこから

演繹されてくるところの当の第一諸原理そのものも、直観的に認識される

にせよ、ともかくも経験的妥当性をもつものでなければなるまい。昨今の

実証主義的見解によれば、自然科学の理論一法則の真偽は、それが直観に

よって獲得されるものであろうと、あるいは帰納的推論によるものとされ

ようと、そうしたいわば認識論的議論とは些も関わりなく、そこからの演

繹結果の経験妥当性でもって度られるものとされる。もっとも経験による検

証は当該理論一法則を決定的に確証するものではないから、それらはあく

まで仮説とみなされざるをえないのである。同じように知に対する徹底し

た厳格主義をもってするデカルトにおいても、経験妥当性は知の真理性の

根拠たりえない。それがいかに「自然のあらゆる現象に正確に対応しomni-

bus naturae phaenomenis accurate respondere 
」(!)'
それゆえ〈実践的

に確実moralitercertus〉(2)であろうとも、それはあくまでも仮説でしかあ

りえず、しかも誤れる仮説でありうるかもしれないという考えは、『原理』

においても表明されているのである。したがって自然学においても〈絶対

確実性absolutecertus〉(3)を求めるとするなら、決して仮説演繹的方法は

採用されえないのであるが、しかるに上述のごとく匝観される諸原理が経



デカルト自然学における経験の位置 7
 験妥当性をもたねばならないとしたら、（逆に経験妥当性でもってその真偽

が度られるのではないとしても）、デカルトの言う直観的認識はまさにその

認識自体において経験に妥当すると考えられねばなるまい。

次に上のように第一諸原理が経験に妥当するものとして、デカルト自然

学の原理とは、物体の延長性、 その運動、真空の非存在、および二、三

の力学法則（いわゆる慣性法則、運動量保存法則）等であろう。しかしこ

れら少数の幾何学―力学的原理と公理命題的な永遠真理＝共通概念のみか

ら、彼の言うごとくあらゆる自然現象の認識がはたして純粋な演繹論理に

よって導出可能であろうか。生物学の法則は物理一化学的法則に還元しう

る、逆にいえば前者は後者から演繹しうるといういわゆる物理学主義の存

在が物語っているよ•うに、統一的体系化への指向はつねに科学に内在する
ものとはいえ、生物学の法則がそこから論理的に演繹され、かつ一義的に

有意味たりうるためには、その前提原理としては単に純粋な力学法則のみ

では不可能であって、そこに力学法則と生物学法則との関係をいわゆる橋

渡しする命題が補完されねばなるまい。そしてその関係性の有無、具体的

内容をアプリオリに決定しうるだろうか。もっともその具体的関係内容は

ともかく、その全面的関係性をアプリオリに前提し主張する教説こそ機械

論の定義というべきかもしれないが、仮にアプリオリに決定しえたとしても

実際にあらゆる自然現象を純粋に論理的に演繹しようとすれば、さらに多

くの種類の前提原理、補助仮説等を付け加えねばなるまい。実際微粒子の

円環運動によって諸天体の運行と形成、その視覚的現われ、さらには地球

上の重力、潮汐および光学現象まで説明する『宇宙論』は上述の少数の基

本原理から導かれるという記述形態をとり、しかもその導出過程は〈アプ

リオリに証明可能〉14)とされるものの、次いでそこから地球上のさらに特殊

な事物の認識を導出するに際しては、 〈自然力の豊富広大さ〉151に対して、

〈自分の原理は一般的で単純すぎる〉ことをデカルト自身認めているのであ
16) 

る。そしてここから彼は実験の必要性を説くに到り、しかも演繹過程の決

定そのものに実験を介入させるのである。それゆえ第一諸原理からあらゆ

る知識を演繹するといわれる場合、演繹という語でもっていかなる事態が



8 

意味されているかの検討が必要であろう。註2

以上のように、デカルト自然学の理念が、彼の学の一般理念と同じくそ

の認識に絶対的な確実性を求めるものであるとすれば、当然仮説演繹的な

方法は採用されえず、原則的には直観―演繹という方途しかありえないは

ずである。しかるに他方、上の検討はこの直観―演繹構造そのもののうち

に経験的認識の組み込まれうる可能性を示唆するものである。事実デカル

トが自然学上の実験、観察を行ったことは周知の通りであり、また経験的

認識の必要性を説き、その位置づけを行っていることは、 『規則論』、『叙

説』ヽ『原理』に少なからず散見せられるところである。たとえば彼は、「経

験を無視し、あたかもジュピターの頭からミネルヴァが産れるごとく自ら

の脳から真理が生じうると考えている哲学者達」171を批難する。だが問題は

L. J. Beckの言えるごとく、デカルトにあって「実験を必要とする見解と、

演繹的アプローチを強調し、自明的な第一原理からの数学的論証を理想と

する見解とが、いかにうまく整合するかは一見して明らかでない」181という

点にこそある。ここに彼の自然学において経験的認識をいかに位置づける

かに関して、様々な解釈が生じてくる所以があろう。たとえばデカルトは

合理的な演繹主義を主張するいわば公式的見解と、他方自然学構築の実践

における仮説演繹法的な実証主義とをデュアリスティックに使い分けてい

るとする指摘、あるいは自然学構築段階において演繹主義的理念は挫折し、

仮説演繹的方途に移行したとする解釈等々------。しかしデカルト自身が、
註3

自然学構築における経験的認識の役割りを自覚し明瞭に誌しているのであ

ってみれば、この両傾向の並存を単に指摘するのみでは不充分であろうし、

また仮説演繹法への移行もその何故が問われねばなるまい。この小論の目

的は上にみたごとく、まず(1)『屈折光学』 『原理』等においては明らかに

仮説演繹的方法が採用されているにもかかわらず、デカルト自然学の理念

は、少なくとも理念としては最後まで絶対確実な知を求め、それゆえ直観

からの演繹主義をとる彼の学一般の理念のうちに一貫的に留っていること

を示すことにある。がまた他方(2)逆に直観―演繹という構造そのものの中

に経験的認識が組み込まれる可能性を探りつつ、『規則論』、『叙説』、『原



デカルト自然学における経験の位置

，
 

理』の各所に散見される経験の位置づけ規定を整合的に理解しようと試み

るものである。そしてこのことでデカルト自然学において直観―演繹なる

ものが実際にはいかなるものであったかが、またその自然学の性格が浮彫

りにされれば幸いである。註4

註1~—ここで附言しておかねばならないことは要件(2)の体系性に関してで

ある。デカルトの自然学という場合、それは一応二様にわけて考えねばな

らないことはつとに指摘される通りであろう。その一つは、物体の落下、

衝突、光線の屈折等、個々の問題を計量化という手段によって数学的に解

明しようとする自然学。そしてこの意味での自然学の理念こそ『規則論』

第4規則で、「何ら特殊な素材に関わることなく順序ordoと計量関係men・

sura とについて求められうるすべてのことを説明するところのある一般

的な学問」19)としての〈普逼数学Mathesisuniversalis〉の理念であろう。

ここでは順序と計量のみを考察するという純粋数学に代表されるような手

段が（『叙説』では、〈関係ないしは比例rapportsou proportions層のみ

を考察するところの数学という共通の名で呼ばれる数々の学問という表現

が用いられている）、天文学、音楽、力学等対象領域の異なる多くの自然

学上の認識に共通に適用可能である（そうした意味で普遍的）と主張され

ているにすぎず、そこには各領域の認識を一つの自然学体系に纏め上げる

という構想は何ら見られない。ところが他方同じ『規則論』でも第8規則

になると、光の屈折の認識には光の本性の認識が必要であり、さらに後者

の認識には自然カ一般の認識が必要であるとして、統一的自然学への志向

が明瞭に見てとれ・るのである。しかもこの体系化を完成するための方法と

して、第5規則で述べられている方法、すなわち複雑命題の単純命題への

還元とその再構成という方法の適用が語られているのである。こうした体

系化への志向は、個々の現象を個々に説明するにすぎないとしてガリレイ

の自然学を批判したメルセンヌ宛の手紙、同じくメルセンヌ宛の、 「一現

象のみならず自然の全現象、全自然学を説明しようとした とする1629年-」Ill)

秋の手紙等からも明らかであるが、こうした統一的自然学の理念を具体的

に実現してみせようとしたのが『宇宙論』であり、 『原理』の自然学であ

ろう。われわれがここで問題として取りあげるのは、この後者の自然学で



10 

あって、この意味においてこそ体系性という要件も満たされると考えられる。

註2 つまりこのように少数の基本原理のみからあらゆる認識を導出する

ことの可否は、その演繹概念そのものにも依存する。先述したようにデカ

ルトはある認識の確実性の根拠を、その認識に先行する認識からの演繹可

能性に基づけている。すなわちそれこそ直観と演繹とが採択される理由で

ある 「演繹とはそれによって私達力河窟実に認識されたある他の事柄か

ら必然的に帰結するすべてを理解するところのものである」0(12)だが演繹の

必然性そのものはどこに由来すると考えられているのだろうか。それが今

日的に純粋な論理形式上の恒真性に由来するものとは考えられていないこ

とは、彼の三段論法批判から察せられるところであるが、もしそうだとす

るなら今度はその確実性の根拠を他に求めなくてはならなくなろう。ここ

にデカルトの演繹概念が、評釈者らによって様々に解される所以があろう。

尚この点に関しては第11節(iii)、註6参照。

註3 実際デカルトは演繹主義的な理念を主張する一方、自らの自然学を

記述説明する際にはその経験的妥当性を強調する。したがってこのいずれ

に力点を置いて解釈するかで科学者デカルト像は非常に異ってくる。たと

えばEmileNamer は、デカルトはガリレイの諸発見に接しながら、実験

科学のもつ価値を評価しえず、直観と演繹とによる幾何学的スコラ学をも

ってしているゆえ、ガリレイーニュートン的な近代科学発展線上において

異端的であるとする 他方ElieDenissoffは『叙説』の、ことにその第6部
0(13) 

の記述は、演繹的自然学を推進しようとする者の言葉ではなく、逆にそれ

は実験的科学に対するデカルトの純粋な情熱を証するものであると解して

いる。(1-0

註4 こうした問題の全般的検討には、自然学のみならず、その認識論―

形而上学も射程のうちに取り込まれなくてはならない。というのもまさに

形而上学は自然学の基礎学であるからであるが、しかしまず自然学を構築

することに彼の関心があったとすれば、形而上学が基礎学であるという意

味は、自然学のための基礎学であるということであって、こうした意味で

デカルトの自然学の理論は逆にその形而上学形成に影響、限定を与えてい

るものと見なされなければならない。したがってこの小論では話題を自然

学に限ることにする。



デカルト自然学における経験の位置

第 I節 自然学の理念

11 

序論におけるわれわれの主張の一つは、デカルトの自然学は明らかに仮

説演繹的方法を援用しているにもかかわらず、理念的には依然として演繹

主義を固持しているというものであった。本節の目的はこの主張の根拠を

提示することにある。

デカルトが仮説演繹的方法について言及していると思われる箇所は、ま

ず『叙説』第6部であろう。彼は公刊を差し控えた『宇宙論』の記述を振

り返りつつ次のように言う。

第一に私はこの世界に在るもの、ないしは在りうるものの諸原理、すな

わち第ー諸原因を一般的に見いだそうとした。ただしそのためには世界を創

造した神のみしか考慮に入れず、またその諸原理を私達の魂に生来具ってい

る幾つかの真理の種子のみから取り出そうとした。次いで私はこれらの原因

から演繹しうる最初の最も普通の結果 lesplus p rem1ers et plus ordinaires 

effetsがどういうものであるか調べた。そしてこのことによって私は諸天空、

諸天体、地球を見い出し、さらに地球上では、水、空気、火、鉱物およびす

べてのうちで最もありふれた、最も単純でそれゆえ最も知りやすい lesplus 

communes de toutes et les plus simples, et par consequent les plus ai-

sees a connaitre他の事物を見いだした 〔引用文11(!) 

ー一次いで私がもっと特殊なもの plusparticulieresへ降ってゆこうとしたと

き、種々様々なものが現われたので、人間精神にとっては、現に地上に在る

形相ないしは種を、もし神が意志すればそこに在りえた他の無数の種から区

別することは不可能であり、またそれゆえそれを私達が使用することも不可

能であると思われた｀もし私達が結果から原因へと遡り onvienne au-devant 

des causes par les effets 多くの特殊な実験experiencespart i cul i eresを

用いるのでなかったならば。＿〔引用文2112)

さてこの箇所で問題となりうるのは〔引用文21に関してである。諸天

空、諸天体および地球上の最もありふれた最も単純な事物は生得的に知ら

れる第一諸原理から演繹しうる、つまり原因→結果という順序でもって認

識しうるのに対し、地球上のより特殊な事物については実験を用い、結果

の認識から原因へと遡らねばならないと言う。ここで奇妙におもわれるの



12 

は自然学の認識全体がその対象によって原因→結果という演繹的順序と、

結果→原因という帰納的ともおもえる逆の順序によって二分され不連続に

なっているという点である（このことをはっきりさせるため元来一続きの

文を上では二つに分けて引用した）。なにゆえ彼はこの不連続境界から先

に進むにあたって実験に訴えねばならなかったのか。この点の検討は後に

廻すことにして、ここでは単にこのことでもって仮説演繹的方法への転換

とは見なされえないことだけを確認しておけばよい。後述するように（第

I節註1参照）ここに何ら不連続性は存しない。事実この引用文に引き続

いてこう主張される 「それに続いて私はこれまで（つまりこの第一原

理を見い出す以前から一筆者注）私の感覚に現われていたあらゆる対象を

ふたたび（つまりこの第一原理の観点から一筆者注）検討してみたが、私

の見いだした原理によって十分都合よく説明できないものは何もなかった

と言いたい」(3)と。すなわち地球上のより特殊な事物も、この〈私の惑覚に

あらわれているあらゆる対象〉だとすれば、それらはすべて第一原理から

演繹的に説明しうるとデカルトは言うのであって、何ら演繹主義的見解そ

のものに変更はないと考えねばなるまい。この点に関しては『原理』 mの
4、 〈現象ないしは経験について、それらは哲学する際にどう役立つか〉

と題される節が決定的に明らかにしていよう一―-「（ここで自然現象を記
、、、、

述するのは）私達が何事かを確証するprobareためにそれら現象をいわば

根拠として用いんがためではない、なぜなら私達は結果の説明根拠 ratio

を原因から演繹しようと望んでいるのであって、その逆ではないからであ

合」0要するに自然学において現象ないし経験が役立つといっても、それは

仮説演繹法におけるごとく仮説を実証する根拠として用いられるのではな

いのである。

次に『叙説』第6部で注目せねばならないのは、 『屈折光学』と『気象

学』の冒頭の陳述を〈仮説suppositions〉と呼ぶと述べるくだりである。

この箇所ではさらに、 「経験が結果を確実なものとし、結果がそこから演
、、、、

繹されてくる当の原因の方はそれら結果を証明する prouverよりはむしろ
、、、、、、
説明している expliquerのであり、逆に原因こそ結果によって証明されて



デカルト自然学における経験の位置 13 

いる」15)と述べられている。これを図式化してみれば次のようになろう。

〔図式ll ニA-□
 

証明する
(prouver) 

演繹結果

II 
経験に妥当する

これは先の『原理』mの4の場合とは異り、
仮説からの演繹結果が経験的に実証されるという構造において仮説演繹法

上図式から明らかなように、

そのものである。だがここで重点をおいて読まれねばならないのは、経験

的にしか確証されないものはあくまでも仮説であり、 デカルトがそうした

仮説でもって事足れりとしているのではないという点である。それゆえに

こそ『屈折光学』、『気象学』の冒頭を自分が仮説と呼びつつそれを証明し

よう demontrerともせぬことは奇妙に思われるかもしれないとして、デカ

ルトはこの『叙説』でその釈明をしようとしているのである。ではなにゆ

えこの両試論はあえて仮説としてしか提示しえなかったのか。それはこれ

ら含まない〈特殊な試論 essais

らが「一般的でかつ私の自然学の基礎を人々に解らせるようなもの」16)を何

particuliers〉にすぎないからである。

換言すればこれらは自然学の一般的な基礎原理に始まり、そこから光、気

象現象等を演繹的に証明するという構成を取っておらず、基礎原理なしの

途中の段階から始めねばならなかったからである。 『屈折光学』 の最初に

言う 「ここで私が光について語る機会に恵まれているのは、光線がど

のようにして眼に入るか、またそれが出会う様々な物体によってどのよう
、、、、、、、、、、

に方向を変えるかを説明するためだけであるから、光の本性について本当
、、、、、、、、、、、、
のところを言う必要はない」(7)。 『規則論』に言えるごとく （序論(ii)註1

参照）、自然カ一般の認識から光の本性の認識を、さらにそこから光の屈

折を導き出すといった全自然学的事態はここでは成立しえていない。第一

原理よりする確実な演繹的方途力淳怠じられているとすれば、残る途は不本

意ながら不確実な仮説演繹的方法でしかない ー「その点では私は天文学

者を真似る。なぜなら彼等の前提はほとんどすべて誤っているか不確実で



14 

あるのに、それらが彼等のなした様々の観察と一致しているため、彼等は

それら前提からきわめて正しく確実な結論を引き出し続けるのである」18)0

だがもし『宇宙論』におけるごとく、第一諸原理を提示する機会が許され

ているとすれば、 「その第一原理からここで仮説と名づけた原因を演繹で

きると私は考える」(9)。デカルトが全自然学的『宇宙論』の公刊を見合わせ、

その代りにこれら特殊な試論に『叙説』を附して出版した間の理由事情は

周知の通りである。このように試論における仮説演繹的方法は彼にとって

何ら積極的意義を有するものではない。註 1

『原理』においても事情は同じである。第II部64節の表題は言う一 「私

は自然学において幾何学や抽象数学における原理以外のものを容認しない

し要求もしない。それというのもこのようにしてこそあらゆる自然現象は

説明されるし、それについての確実な論証certaedemonstrationesもlj

えられうるからである」。これは数学をモデルにした演繹t義宣言以外の
110) 

何ものでもあるまい。しかるにまた彼は自らの原理を「きわめて明瞭に知

られたものばかりである」りIIとしつつ、他方ではそれを〈仮説＼として提示

し（第m部44-47)、しかも「あらゆる現象がそこから演繹されてくるよ
うな原因は真でありうる」(12)、あるいは「この仮説が誤りだと見なされよう

とも、そこから演繹される一切のものが経験と一致しさえすれば（中略）、

その場合には真理そのものの認識から得られるのと同じく人生に対する効

用をそこから享受しうる」113)というように全き仮説演繹法を採択しているの

である。この点から、また先述の『叙説』、 『屈折光学』の叙述からもデ

カルトが仮説演繹的方法を明確にわがものとしていたことは疑いえない。

しかし『試論』の場合と同じく、ここでもなにゆえ仮説演繹法かと問うて

みなければなるまい。 『試論』では前提がそこから論証さるべき碁礎原理

の提示が控えられたからに他ならなかった。なにゆえ控えられたかといえ

ば、 『叙説』の釈明はともかく、要するに彼の自然学理論（地動説、微粒

子の渦動による宇宙の発生論的説明等）が教会教義（神の世界創造等）に

抵触するためであった。しかるに『原理』第II部ではこれら諸原理は証明

されうる真理として明らさまに誇示されているのである。それゆえその強



デカルト自然学における経験の位置 15 

い表現を緩和せんがため、第1II部ではそれを仮説にすぎないものとし、し

かも「確かに誤りであるかもしれない仮説」11りとさえ言うのである（これは

『宇宙論』を一寓話として提示するのと発想を同じくする）。このように一

方では真なりと主張した自らの原理を仮説化する理由を、デカルトは「私

達によってその真正な真理が発見されたと主張するならそれはあまりに不

遜なことと思われるので」 (1~と釈明し、また誤りでありうる仮説をあえて
前提する理由づけをつぎのように行う 「キリスト教が教える通り、世

界が最初から全き完全性でもって創造されたことには疑いがない。しかし

それにもかかわらず、私達が非常に弔純で認識容易な原理を案出し exco-

gitare、それからこの自然現象の発生を論証する方が、この自然現象を理

解しやすいであろう、云々------」11~。われわれはここにデカルトの苦肉の

レトリックを見ることができよう。 『試論』では原理の提示を避けたがゆ

えに仮説演繹法たらざるをえなかったのであるが、 『原理』での方策は基

礎原理を示し、かつその原理自体を仮説化することによって、 〈教会権威

Ecclesiae auctoritas〉 との軋礫を回避しようとするのである。 だが原
註 2

理自体を仮説化するとはいえ、教会権威に全く服従してしまうのではない。

自らの自然学体系が明証的に真なる第一原理からの演繹体系としてその

〈絶対確実性〉を主張することからは一歩身を譲るとはいえ、今度は自分の

原理が誤れるものであろうとも、そこからの演繹結果はあらゆる自然現象

に整合するゆえ少なくとも〈実践的確実性〉はもちうるとして、デカルト

は抵抗を示すのである。第1II、N部で第Il部の演繹主義にとって代えられ

る仮説演繹法は教会に対するカムフラージュであり、かつそれに抵抗する

術策であり、またそれ以上のものではなかったと考えるべきであろう。そ

れゆえにこそ第N部末尾で、この『原理』に書かれていることは実践的確

実性を超えて、数学の論証と同じく絶対的確実性をもつものだと改めて主

張するのである。序論の冒頭に指摘しておいたごとく彼の求める学が人生

に有用な実践学であったとしても、実践的確実性を満たすのみでは学たりえ

ないのである。したがって自然学も厳密な学の一般理念下にあるとすれば、

そこにおいても、 「私達の用いる原理はきわめて明瞭に認識されたものば



16 

かりであり、かつ私達がそれらの原理から演繹するもので数学的論証によ

らないものはない」という演繹主義的方途以外ありようがあるまい。註3
(17) 

註1 このことは、 1638年、 P.Vatier宛の手紙からも確認できる。ここで

デカルトは、 『気象学』の冒頭に仮定しておいたことは、自分の全自然学

を提示しない限りアプリオリには証明できないので、いわば仮説演繹法で

もってアポステリオリに証明したのだと説明している。 (18)

註2-『原理』では『宇宙論』で見られた地動説が否定されていることも

附言しておこう。

註3 本節のこうした解釈は、 Danier Garber "Science and Certainty 

in Descartes"に負うところが多いが、 『原理』における仮説の解釈はわ

れわれのとは異っており、彼は『原理』においてデカルトは確実性の理念

を諦めつつあると解する。このようにデカルト自然学に実証的傾向を見て

とろうとする解釈者は、デカルトにおける〈仮説〉の役割を積極的に評価

する。たとえば G.Buchdahl, "Metaphysics and the Philosophy of Sci・
119) 

ence", (Cambridge, Mass, 1969)参照。

第II節 自然学における経験の位置

(i)自然学の対象

前節でのわれわれの結論により、われわれは再びBeckのいう問題、すな

わち〈実験を必要とする見解と演繹的アプローチを強調する見解とをいか

に整合的に理解するか〉という問題の前に立たされることになる。しかし

彼の自然学が経験的妥当性でもって認識の真理性を確認するいわば実証主

義的方法を採用しないとしても、自然学がこの自然世界についての学であ

る限り、序論(ii)で指摘しておいたように、われわれの惑覚経験に与えら

れる自然現象を無視するわけにはゆかない。デカルトの自然学も、たとえ

『宇宙論』が可想世界についての一寓話として提出されていようと、その目
、、、、、、

指すところはこの現実世界levrai Mondeについての学であることに違いは

あるまい。だからこそ寓話としつつそこで述べられている事柄を、たとえ

ば自然法則の第二規則であるいわゆる〈運動量保存法則〉を、 「すべての



デカルト自然学における経験の位置 17 

経験に非常によく合致する CetteRegle se rapporte fort bien ii toutes 

les experiences」(1)とし、あるいは宇宙論天球に生起する諸天体現象と「同

じような事柄はこの現実世界にも生ずるのであって、それは経験の示す通

りである l'experiencenous montre que le semblable arrive aussi 

clans le vrai Monde」(21としたりするのである。要するに『宇宙論』の記

述はこの世界の経験に整合的なものとして提示されているのである。自然

学の探究すべき対象はまず経験によって指示される、このことを端的に示

しているのが、先にも引用した『原理』第IlI部第4節〈現象または経験に

ついて、それらは哲学する際にどう役立つか〉であろう。ここでは第一諸

原理から演繹されうる多くの結果の中からの選択に、換言すれば自然学の

対象指定に経験が必要だと語られる。前節で検討した『叙説』第6部の〔引

用文21もこのような意味での経験の必要性を示しているのであろう。す

なわち地球上のより特殊な事物に関しては、 「現に地上に在る事物の形相

ないしは種lesformes ou especes de corps qui sont sur la terre」

を、 「もし神が意志すればそこにありえたであろう他の無数の種unein-

finite d'autres qui pourraient y etre」から画定するため経験が必要と

されるのである（この場合は特殊な経験といわれている、なにゆえ特殊か

という点に関しては後述）。この両箇所が言わんとしているのは、要する

に基礎原理によって演繹的に説明されねばならないのは、この世界の経験

される自然現象だということである。それゆえ当然のことながら経験事実
註 1

の収集は第一原理の確立とともに自然学探究におけるもう一つの端初をな

さねばなるまい。たとえば磁石の研究に際しては、 「まずこの石に関して

経験されうるあらゆる事柄を丹念に収集しなければならない」国であろう。

以上がまずデカルト自然学における経験の位置である。それは演繹的に

説明さるべき経験所与事実であり、そこに真偽云々の問題が介入する余地

はあるまい 「もし悟性が自分に提示される事物を、それがI吾性自体の

中に、あるいは想像の中にある通りに正確に直観するのみであって、 （中

略）惑覚が物の真の形を帯びているとか、また外的事物はそれが常に現わ

れている通りのものであるとか判断することがなければ、悟性は決して経



18 

験によって欺かれることはない」0(4)だが自然学にあっては、それら経験的

諸現象を、たとえば引き合ったり反す発し合ったりする磁石の「秘められた

性質qualitasocculta」15ゃ、一瞬のうちに伝幡する光の「不思議な効果

mirabilis effectus」(6)を、〈それらが現にある通りに記述する qualiajam 

sint, describere〉(7)のではなく、それらをいかに〈理解する intelligere〉

かこそが課題なのである。そしてそれら諸現象を、明証的に理解される諸

原理によって、それら原理の方から理解すべきであり、また理解可能であ

るというのがデカルトの変らぬ原則である一—―「原理の方は他の事物をま

たずに知られるが、逆に他の事物の方は原理なくしては知られえない」0(8)

そしてこの原理からの理解ということには、たとえば『屈折光学』に見ら

れるように、色という感覚ー経験的性質を微粒子の回転によって説明する

ことも含まれるであろう。したがって認識の真偽が問題になるとすれば、

それはこの理解の仕方にこそ存すると考えねばなるまい。経験的認識が応

々欺晦的だとしても、それはわれわれが未だ原理認識を有しておらず、し

たがって経験所与事実をいかに理解すべきかについて明確な指針をもちえ

ていないためでしかない 「というのも人がまだより一般的な原因を知

らないときは、より希れで検討を要する経験はしばしば人を欺くからであ

るces(experiences)plus rares (et etudiees) trompent souvent, !ors-

qu'on ne sait pas encore Jes causes des plus communes」。19)註 2

註 1-—ところが上記の『原理』 m の43 、 『叙説』第6部においては、探究

の順序はまず確立された原理から天下り的に諸々の結果を演繹し、次いで

それら多くの演繹結果の中からどれが自然現象に合致するかを選択する際

に経験を用いるという風に語られている。したがって〔引用文21に言わ

れるごとく、まず経験によって演繹さるべき結果を指定しておくことは、

(on vienne au devant des causes par !es effets)、この順序からすれば

逆に見えるだけであって、 〔引用文］の1と2との間に何ら不連続な点は

ないと考えられる。しかしこのように解したとしても問題は残る。という

のも経験の果す役割りが自然学の対象指定だとすると、それは〔引用文21



デカルト自然学における経験の位躍 19 

における地球上のより特殊な事物に関してのみならず、諸天体、地球上の

鉱物等といった〔引用文11における事柄の探究に際しても経験は必要な
はずであるが、そこにおいては、これらは先天的に知られる第一原理から

演繹されるとされ、何ら経験に関する言及が見られないからである。しか

し後述（第Il節(ii)参照）するように〔引用文11も経験と対応している

のである。また〈onvienne au devant des causes par !es effets〉も上

述したような経験による演繹結果の指定という意味にとどまらないとおも

われるが、この点に関しても後述（第Il節(iii)参照）。

註 2一~このように経験的事実から帰納的に原理を推論するのではなく、逆

に確立された原理から諸現象の認識を導出しようという方向を取るのであ

れば、自然学探究において一つの発端たるべき経験事実の収集も、観察、

実験の遂行も、原理の観点によって方向づけられ指導されねばなるまい。

だから「こうした実験は決して偶然的に行われるのではなく、理解力ある

人々によって注意深く費用をかけて探究されねばならないのである」 o(I~ 

Roger Lefevreが言うごとく、デカルトが望遠鏡という観察器具に典味を

寄せるのも、また Vesale,Galille, Gilbert, Harvey等諸学者の発見につ

いて情報を得ようとするのもこうした要請、すなわち「感覚所与はまず最

初に、その真正性のうちに確立され、すべての誤りから純化され、綿密に

検討されねばならない」(111という要請のあらわれであろう。こうしたデカル

トの自然学の理念は、敷術していえば、帰納的、実証的なそれではなく、

ハンソン(N.R. Hanson)的な科学観に近いと言えるかもしれない。

(ii)経験と直観

ところでデカルト自然学における経験の位置は、以上のような原理によ

って説明さるべきものとしての自然現象にのみ尽きるものではない。 「物、、、、、、、、、、、
灯的事物の諸原理が、感覚の先入見によってではな<non a praejudiciis 

sensuum、理性の光によって求められた」Illものであろうとも、そこからの

演繹結果が現象に妥当しなければならないとしたら、その当の原理自身も、

たとえ経験的妥当性でもって実証されるのではないとしても、自然現象に

整合するものでなければならず、しかも前節で結論したごとく仮説演繹的

方法が採られないとすれば、原理の経験的妥当性はそこからの演繹結果の



20 

妥当性によって推し測られるのではなく、原理そのものにおいて見てとら

れねばなるまい。それゆえ結局彼の自然学にあっては、直観的原理 演
註1

繹結果の両端項において経験は位置づけられると考えられるが、そのもつ

意味は各々異っていることになる。すなわち演繹的に説明さるべき結果を

指定するところの経験は弔に経験所与事実にとどまるが、他方原理の認識

においてこそ経験的認識はその有効性をもちうるのである。以下この点を

『規則諭』、『叙説』によって検討しよう。

序論(i)でみたごとく、 『規則論』では直観される原理からあらゆる知

識を演繹するという数学をモデルにした学の理念が説かれるのであるが、

この場合直観される原理とは、〈弔純本質ないし単純事物naturasimplex. 

res simplex〉であり、そこから演繹さるべきは、 〈複雑ないしは複合的

本質naturacomplex sive composita〉であって、それゆえこの場合演繹

とは弔純事物の認識から複雑な事物の認識を複合する componereことに

他ならない一ー「（衝動impulsusとか憶測conjecturaではなく）、演繹de-

ductioによってのみ、私達は事物を複合し、しかもそれが真であることに

確信をもちうる」0(21ところで直観される凩純本質の例としては、物的事物

に関しては形、延長、運動が挙げられ、それらから複合さるべき複合事物

の例としては、磁石現象、光の屈折現象等が挙げられている。つまり『規

則論』におけるデカルト自然学認識の構造のパターンは、延長、運動とい

った弔純本質でもって、経験的所与たる自然現象を複合することに他なら

ない 「まず磁石について経験されうるあらゆる事象を丹念に集め、次

にそこから磁石において経験される結果を生むに必要な単．純本質の混合

mixturaはいかなるものであるかを導き出そうとするのである。 そしてこのこ

とが一度発見されたならば、その人は与えられた経験から、 人間の見いだしう

る限りでの磁石の本質を把握したと断固主張しうるのである」 0131ところで

今ここでわれわれの注目すべきことは、複雑で複合的な事物の認識には経

験は有効ではないが（しばしば人を欺きがちである experientias rerum 

saepe esse fallacis)、 「経験は純粋に単純で絶対的事物に関してだけ

は確実性をもちうる de rebus tantum pure simplicibus et absolutis 



デカルト自然学における経験の位置 21 

experientiam certam haberi posse」(4)とされることである。すなわち原理

たるべき単純本質の直観的認識においてこそ経験は確実にして有効なので

ある一―-「純粋で単純な本質は、何ものにも先立ち、かつそれ自身により、
、、、、、、、、、、

他の何ものにも依存せず、経験そのもののうちに（中略）、直観されうる

in ipsis experimentis, ---licet intueri」0(5)これに反して磁石現象等の

複合的事物は経験所与事実であるにせよ、それらはそのままでは、直接的、

直観的に理解さるべ＜「おのずから明らかなもの idquod sponte obvium 
、、、、、、、

est 」16)としてわれわれに提示されはしない。それらは「何かよく理解されて

いない経験experientiaquaedam parum intellecta」17)であり、そうした

経験は応々人を欺くのである。それゆえ原理たる単純事物の直観的認識と

は、この場合おのずから明晰判明に理解されうる intelligibilsないしは理

解された intellecta経験と同義であると考えうる。第二規則でわれわれ人

間の有する二つの認識方途として挙げられた経験と演繹とが、第三規則で

は直観と演繹とに置きかえられていることも、このことを物語っていると

いえよう。註2

以上『規則論』にみられる経験の位置づけは、 『叙説』第6部にみられ

る経験（ないしは実験）の役割に関する言及とパラレルである。ここで

も経験は二種類にわけて考えられている。一つは本節(i)で引用しておい

た〈より一般的な原因が知られていない間は、人をしばしば欺くところの

希れで検討を要する経験〉であり、もう一つは〈私達の惑覚におのずと現

われ、僅かでも反省すれば知らずにはいられないような経験experiences

qui se presentent d'elle-meme a nos sens, et que nous ne sauri-
ons ignorer, pourvue que nous y fassions tant soit peu de refle-

xions〉18であるが、この後者こそ〈より一般的な原因）の認識に有効な非欺

隔的経験といわねばなるまい。そしてこの非欺晦的経験は、先の『規則論』

の直観的に理解される経験と照応するものである。ところでさらにこの箇

所では、自然学探究の最初の段階では、 〈感覚におのずと現われ、 fit.かの

反省によって知られる経験〉を用い、しかる後研究の進展につれて〈希れ

で検討を要する経験〉を用いるべしという順序が示された後、先の第I節



22 

で引用しておいた〔引用文1, 21がそのまま語られるのである。したが

ってこの二つの引用文はこの二種類の経験のデカルト自身の用い方の例と

みなしえよう。そこで『規則論』の場合と『叙説』のこの箇所との対応関

係をまとめてみると〔表11のごとくなる。

〔表 1l 

『規則論』

直観される原理的単純本質。

この認識に経験は確実性をもつ。

（その対象：延長、形、運動等）

『叙説』第6部〔引用文1, 2l 

感覚におのずと現われ、僅かの反省

でもって知られるような経験、これ

はより一般的な原因認識の際に用い

られる。

（その対象：第一，渚原理、及び諸天

空、諸天体、地球上の水、空気、火、

鉱物等——これらは最も一般的で最

も弔純で、最も認識容易なものであ

る）

複雑、複合的本質。この認識に経験 1希れで研究を要する経験、これは上

は不確実。したがって上の原理から 1の原因が知られていないとすれば欺

演繹＝複合されねばならない。 I晦的。

（その対象：経験所与としての磁石、

光の屈折現象等）

11 

（その対象：地球上のより特殊な事

物 これの認識には特殊な実験を

必要とする）

これから明らかなようにデカルト自然学における方法論的構造は、直観的

に理解容易な単純な経験を認識することから始めて、漸次理解困難な、そ

れゆえ一見不思議ともみえる複雑な経験を認識してゆこう、あるいは前者

の直ちに理解可能な経験でもって後者の経験を解きほぐそうとするもので

ある。認識容易なものから、認識困難なものへという探究の順序は『規則



デカルト自然学における経験の位置 23 

論』でも、 『叙説』また『原理』でもしばしば強調されるごとく彼の方法

論において重要な位置を占めるものであるが、次節で指摘するように、こ

の容易→困難という順序がそのまま原因→演繹結果といういわば論理的順

序にオーバーラップしている点に彼の自然学構造の特色がうかがえよう。

ところでデカルトにとって認識容易なものとはいうまでもなく物体の延長

性とその運動とである。それゆえにこそ諸天体の運行等の諸現象（〔表Il

右上の部分）は、運動という共通的communeなもので概括しうるゆえ、

あるいは運動という要素が比較的容易に透視しえるゆえ、 Denissoffの言

うごとくデカルトはこれら対象の認識には、特殊な実験に訴えることなく、

〈少しく反省すればおのずと知られるような通常の経験〉で事足りたのであ

る。19)デカルト自然学の特色は、経験的に与えられる自然現象をそのまま記

述するのではなく、それらを悟性intellectusによるアプリオリな可知性、

intelligibilite (延長とその秩序だった運動）にまで齋らすことにある。

したがってこうしたアプリオリに認識可能な〈単純本質〉そのものがその

まま看取しえるような現象経験はそのまま真なる認識なのである。したが

って一見何ら経験について言及されていないかのごとくみえる〔引用文11

においても、それらの認識は全面的に終験に対応しているのであって、〔引

用文21との間に何ら不連続な点はないといわねばならない。しかしそれ

らの認識の可否が経験的に検証されるのではないゆえ、デカルトの自然学

の理念は決して実証主義的ではない。註3

註 1 —先述したごとく、 『宇宙論』においては自然学の原理たる力学法則

の経験妥当性が主張されている。

註2-『規則論』における直観と経験をこのように解することは定着的で

あるとおもわれる。たとえばJean-LucMarionは、「intuitusとexperien-

tiaとの間には、たとえば《知的直観》と《経験的認識》との間における矛

盾は存在せず、ただexperientiaがintuitusをその内に含むより広い概念

である」としている0(1(! さらに彼は、ァカルトが数学的認識に確実性を認め

る理由を、数学が経験なしに済ますことができるからではなく、 「数学の



24 

みが純粋で単純な対象に携わる」ゆえ、経験のうちに誤謬に出会う危険を

もたないからであると解釈している。(11)

註3 Denissoffは、デカルトは自然学の原理たる力学法則を観察される

諸現象から出発して確立したという。他方デカルトは、 『宇宙論』で言え

るごとく、 「たとえそれらが感覚経験に反するものとしても、それら法則

を私に教示した理由は非常に強固なものである_jl12)とし、あるいは『叙説』

で言えるごとく、 「諸原理を私達の精神に生具の一種の真理の種子のみか

ら取りだした」とする。要するにデカルトにとって経験的に観察される延

長体の機械的な運動現象は、アプリオリに可知的なものなのである。そし

てこのことの根拠づけのために、 「自然法則は神が自然の中に確立してお

いたものであり、かつその観念を私達の観念のうちに刻印した」1!3)と言われ
、、、、

・るように、誠実な神による保証という形而上学が存することは言うまでも

ない。また「外的事物の感覚ー経験が、先天的観念をまさにその経験の際

に形成する機会を与える」(1-0という認識論的問題もあるが、この検討はここ

ではなしえない。

(iii)演繹と経験

デカルトが自然学をも諸原理よりするアプリオリな演繹体系として厳密

学たらしめようとしていたことは、すでにわれわれの確認しておいたとこ

ろである。 『宇宙論』では〈アプリオリな論証demonstrationa priori〉

と言われるし、 『原理』では、 〈数学的推論による per Mathematicas 

consequentias演繹〉と言われるのである。しかるにわれわれはまた少数

の力学上の原理のみからあらゆる自然現象の認識を、純粋に論理的に演繹

しえないのではないかと疑義をさしはさんでおいた。では一体デカルトが

第一諸原理からあらゆる自然現象を〈演繹する deducere,deduire〉とい

う場合、この語でもっていかなる事態を考えていたのであろうか。 しかしこの

問題を解明するのはかなり困難であると考えられる。というのも、まず実

際に彼の自然学において、 『宇宙論』では原理からの導出過程にアプリオ

リな論証を与えうるとしながら、 「ほとんどのオ能ある人々は物事があま

りにも容易にされてしまうと退屈してしまう」(1)という理由で、その〈正確



デカルト自然学における経験の位置 25 

な論証〉を彼自身提示しようとしないし、また『原理』にあってもその第

m部、第N部は、 F.Alquieの言うように「第II部で述べられた自然学の

原理から厳密に数学的に演繹されたものではないJ121からである。 〈数学的

で確実な論証〉を与えうるという『原理』の言明は、自らの自然学の原理

が幾何学的であるゆえに、その可能性を信じたにすぎず、単に理念の表明

にとどまるものであろうか。そして一方では、現実に自然学を構築する段

階でその不可能性を自覚していたということであろうか。こうした解釈も

成り立ちえよう。しかし他方留意しなければならないのは、すでに『規則
註 1

論』にみられる三段論法批判が示しているように、デカルトが演繹という

場合それは概念間の外延的包摂関係から形式的、自動的に結論を導くとい

う意味で必然的な論理操作を意味するものではないという点であって、こ

れは諸評釈者の指摘するところである そして『叙説』第2部ではこのよ
釦

うな従来の論理学に代るものとして周知の4規則が提示されるのであるが、

第6部ではさらに演繹過程の決定に経験を用いる必要があるとさえ言うの

である。したがって〈演繹〉といい、 〈確実な論証〉といっても、それは

いわばトートロジカルな形式論理を意味するものではないと考えねばなる

まい。たとえばDenissoffは、デカルトが目指したのは演繹的自然学では

なく、 〈deduire〉という語に惑わされてはならない、演繹するとは凩に

〈deduire!'explication説明を導き出す〉という意味でしかなく、つまり

あらゆる自然現象を機械論的に説明するという意味であると解釈している。
、、、、 13)

なるほどデカルトは説明する expliquer,explicareという語を多用して

いる。たとえば「もし私達がこれらの原理のみから、全自然現象を説明す

ることができれば」(4)、 「なんとなれば私はその原因によって結果を説明し

ようと意図したのであって」151等々枚挙にいとまない程である。また先述し

た『叙説』第6部における仮説演繹的方法を説くくだりでは（第I節〔図

式ll参照）、原因はそこからの演繹結果を証拠立てるよりは、ーむしろ説

明するとして、演繹と説明とを同一視している。またこの説明とは少し異

ったものとして〈deduire!es raisons〉という表現がある。たとえば『原

理』序文では、 〈知恵に達するための最高の段階〉として次のように語ら



26 

れる一—-「人が知りうる全ての事柄の理由（ないしは根拠） raisonをそこ

から導き出しうるところの第一の原因と真なる原理」0(6)同じく 『原理』に

おいて 「その理由があの同じ原理から演繹されないようなものは------

cuius ratio ex iisdem illis principiis deduci non possint」017)これら

から明らかなようにデカルトはある箇所では演繹という語を、 またある箇

所では説明という語を用いているのであって、 この両語は同義的に使われ

ている。また言うまでもなく、その自然学の原理は、自然現象の機械論的

な説明根拠raison,ratioであり、 しかも彼の自然学の実際の叙述は、原

理からの純粋論理による演繹というよりは、観察される自然現象がなにゆ

えそうであるのかという理由をうまく機械論的に説明せんがための工夫、

案出といった観を呈している。 Denissoffが〈deduire)を〈deduire!'ex-

plication〉と解するのもこうしたデカルト自然学の実際の性格を指摘せん

がためであろうが、この解釈によって問題がすべて解消するものではない。

というのも一般的に言って演繹と説明とは何ら対立する概念ではないから

である、すなわち様々な説明方式が可能であろうが、説明といえども自ら

の説明の正しさを根拠づけ立証しなければならず、そしてその根拠づけを

自ら可能とするような説明方式の代表的なものこそまさに演繹論理だから

である。絶対確実な知を求めようとするデカルトにとって、 その説明＝演

繹が任意のものであってよかろうはずはあるまい、少なくとも理念上は。

「このようなやり方であらゆる自然現象は説明されるし、それらにつ
、、、、、

いての確かな証明も与えられる omnia naturae phaenomena explicatur, 

et certe de iis demonstrationes dari possunt」0(8)デカルトにとって

〈演繹〉とは〈説明〉であり、 しかもその正しさが〈証明されたdemontrer〉

説明である、 この点彼自身に混乱はないとおもわれるが、その検討は長く

なるので註に廻す。さてそうすると問題は次のようになろう もしデカ
註3

ルトのいう演繹が、純粋な形式論理操作を意味しないとすれば、 では一体

演繹論理以外の説明方式で、 しかも自らを正当化し証明しうるような説明

われわれは再びデカルトの言う演繹とは何かという問い方式とは何か？

に立ち帰るのである。 ただしこの小論では彼の演繹概念そのものの抱括的



デカルト自然学における経験の位置 27 

検討はなしえない（そのためには、デカルトがたええば数学における演繹

をいかなるものと考えていたかの検討も必要になろう）。ここではただ自

然学において演繹といわれる場合のその演繹の性格を側面から明らかにす

ることで満足せねばならない。

さて前節末尾で、デカルトの自然学認識の構造は、直観的に理解容易な

現象（延長体の運動）でもって、理解困難な複雑な現象（磁石、光の屈折

等）を理解しようとするものであること、換言すれば前者でもって後者を

説明＝演繹しようとするものであることをみておいたが、このことは要す

るに、原理からあらゆる自然現象の認識を演繹するとは、あらゆる自然現

象の底に延長体の運動を見てとろうとすること（機械論の徹底化）に他な

らないことを物語っていよう。以下この点を『規則論』における演繹の性

格づけから確認することにする。第II節(ii)で述べたごとく『規則論』に

おける演繹とは、単純本質から複雑事物の認識を複合することであり、そ

れは彼自身の比喩を借りていえば、幾つかの原色から中間色を〈混合する

mixtura〉するごとくにである。19)要するに演繹するとは、たとえば「す

でに知られた存在または本質（延長、形、運動等一筆者注）の混合にして、

磁石において現われるのと同じ結果を生むものを、きわめて判明に覚知す

る」(IWことである。このように演繹＝単純本質の混合というこのような用語

法からも、演繹とはあらゆる自然学の対象を延長体の運動という共通分母

によって通底することに他ならないことが窺えよう。彼は明確に言う

「確かに私達は、延長、形、運動等、既に知られたこれらの存在を、様々に

異った対象のうちに、それら存在と同じ観念によって認識する」(II)と。しか

もこれら異なれる諸対象が、延長、形、運動といったいわば原理的本質を

〈分有participare〉していることを、われわれはそれら相互の「類似によ

る一種の演繹により exaliorum similitudine per deductionem quamdam」
0~ 

あるいは〈比較 comparatio〉により認めうるとされる一—-「三段論法の形

式は事物の真理を覚知するのに何ら役立たないのであるから、 （中略）独

立した一つのものの単純で純粋な直観によっては得られないすべての認識

は、二つのあるいはそれ以上のものの相互の比較によって得られると考え



28 

られる」0(13)ここでは直観と演繹とが、直観と比較によって代置されている

ことに注目すべきであろう。要するに演繹するとは、原理的単純本質と、

それから説明さるべき複雑な現象とを比較し、その両者に類似を見い出そ

うとすることである。演繹といわれるものの内実が以上のようなものであ

ることは〈模倣imitatio〉という用語法からも窺いえよう。前節末尾でわ

れわれは、認識容易~原因―→演繹結果という

順序が重なり合っていることを指摘しておいたが、この認識容易なものか

ら始めて困難なものを演繹すべしということの一例ーー「たとえば何らか

の自然力が同一の瞬間に遠い場所へ中間者の全体を貫いて移りゆくことが

可能かどうかを検討する場合、ただちに磁石や星の影響などへ、さらには

光速度さえにも注意を向け、かかる作用が瞬間的に実現されるか否かを探

ねようとは私はしない。 （中略）むしろ私は私は物体の場所的運動を考察

するであろう。というのは同じ類のすべてのもののうちこれほど感党され

やすい magissensibileものは他にないからである」 o(l-0この場合〈感覚さ

れやすい〉とは理解容易な経験の謂いに他ならないが、なにゆえ容易かと

いえばその自然学の原理が延長体の運動だからである。しかし光の瞬間的

伝幡現象が空間に充溢した微粒子の運動（正確には運動の傾向 I'action

ou inclination a se mouvoir)とされるとき、これは原理からの論理的
ll5) 

演繹結果というより、類推というべきである。事実〈模倣〉と言われる。すな

わち光の屈折現象は、光の本性より、光の本性は自然カ一般より認識され

ねばならない（原理より演繹されねばならない）のであるが、その際自然力

一般より直ちに光の本性を導出しえないときは、他のあらゆる自然力を枚

挙し、それの模倣によって光そのものの本性を理解すべしとされる。(lQこれ

は剛体を伝わる力との類推によって光の伝幡現象を理解しようとするもの

であるが、デカルトの場合この長い棒たる巨視的剛体を、ミクロの次元（微

粒子）に移しかえさえすれば、それはもはや類似というより、光の本質そ

のもの、光の説明方式そのものなのである。以上のようにデカルト自然学
註4 、、、、

において、原理からあらゆる自然現象の認識を演繹するとは、すなわち機

械論の徹底化と同義であり、あらゆる自然現象の底に延長体の運動を見い



デカルト自然学における経験の位置

だそうとする努力に他なるまい。註5

29 

ところでデカルトの言う演繹がこのようなものであったとして、問題な

のは先述したごとく、その演繹＝複合が正しいとされる根拠はどこに存す

ると考えられているのかという点にある。換言すればあらゆる自然現象の

機械論的説明の可能性の根拠はどこにあるのだろうか？ その説明方式＝

演繹様式は恣意的なものであってはならず、その正しさが証明されねばな

らないのである。この点に関しても『規則論』は幾分なりとも示唆を与え

てくれる。それは複合（演繹）が必然的な necessaria複合と、偶然的な
、、、、、、、

contingensそれとに分類され、「この必然性は感覚されるもののうちに見

いだされる insensibilibus haec necessitas reperitur」unとされている

ことである。さらに複合事物は、 〈悟性自身が複合するもの〉と〈悟性が

それに何らかの限定を与えうると考える以前に、それが複合的であると経
、、、、、、
験されるものexcompositis alias quidem intellectus tales esse ex・

peritur〉の二種類に分けられ、虚偽が存在するのは、前者の悟性自身が複

合するものにおいてのみだとされている点である。(18)そして自然学の問題を

扱うべく予定されながら書かれずに終った第三巻は、悟性自身の複合する
、、、、、、、、、、、、、、、、、
「物の側からしてそれが複合的であると経験されるものものに加えて、

quas a parte rei compositas esse experimur」を扱う巻だとされてい

るのである 以上の言明から明らかなように、自然学における演繹の必然
0(19) 

性は、論理形式によるものではなく、感覚経験的な所与事実の必然性と考

えねばなるまい。このように考えてこそ、光の屈折線の認識に数学者は能

力を有しないとされる壬里由（なぜなら数学者ば悟性自身が複合するものに

のみ関わるから）も理解しえよう。要するにわれわれは原理からある自然

現象を説明する際、その説明方式が正しいか否かを経験に問うてみねばな

らないのである。 〈演繹〉 という言菜に惑わされてはなるまい。 ところで

われわれは先に演繹とは、経験されるあらゆる自然現象＝複合事物の底に、

延長、形、運動という単純本質を見てとろうとする努力に他ならないこと

を指摘しておいたが、そうだとすれば自然学探究においてまずなさなけれ

ばならないのは、ある経験的現象が、延長、運動といった原理認識から理



30 

解可能であるか、そうした諸弔純本質に還元可能であるかを探ることであ

ろう。ここにおいてこそ、いわゆる総合（演繹）に先立って分析が必要で

あるというデカルトの〈方法〉がいわば発見の方法として意味をもってこ

よう（本節(iii)註4参照）。発見さるべきはこの場合は、その還元可能性、

たとえば〈磁石について経験されるすべての結果を生むに必要な凩純本＇貫

の混合はいかなるものか〉である。そしてその混合仕方＝説明方式が兄い

だされれば、演繹とは逆に経験される現象を、そのままそうした iji.純事物

の複合体として認めること（それが複合的であると経験すること）にf也な

るまい。 Beckの言えるごとく演繹とは分析的であると同時に総合的であ

る。120)したがって演繹の必然性が経験的事実の必然性であるということは、

方法論的に言えば、ある現象の原理からの説明可能性を探るには、経験に

訴える以外に方途がないということを意味する。なにゆえ方途がないかと

いえば、それはデカルトのいう演繹の性格、すなわちすでにみたごとく機

械論の徹底化という性格に由来する。あらゆる r'I然現象を、延長体の運動

という機械論でもって一元化することは、 逆に個々の観察される諸現象

（光、磁石、気象現象等）の間の差異も塗りつぶしてしまうことになろう。

延長体の運動という原理のみから、個々の現象間のこの差異は出てこない

のである。すなわちデカルト自身認めるように「自然の能力はきわめて豊

富広大であるのに、これらの原理ははなはだ単純で一般的である」(21)のであ

る。それゆえ弔純で一般的な機械論的原理から、個々の現象間の差異を説

明しようとすれば、その説明の可能性は機械論という枠内で無限に開かれ

たままである 「すべての特殊な結果については、それらが原理から多

くの異ったしかたで演繹されうることに私は気づく」 0(22)この多くの演繹可

能性の中からの選択決定には、経験（実験）以外に方策はないと彼は明言

するのである。デカルト自然学において経験の占める位謹はすでにみたご
註6

とく、 (1)経験のうちに直観される原理と、 (2)そこから演繹さるべきものと

しての経験所与たる自然現象とであったが、経験的認識が認識として積極

的意義をもちうるのは、 (3)この意味における経験であろう。 それは (1)

と(2)とを仲介するものであり、一般的すぎる原理を特殊化して、個々の



デカルト自然学における経験の位置 31 

現象間の差異を説明するためのいわば補助原理を形成するものである。そ

してこの補助原理は機械論という一般的な枠組内に限定されているとはい

え（たとえば色の説明としての微粒子の回転運動）、その認識に経験以外

の方途がないとすれば、それはまさに実証的手段と言えよう。すでに検討

しておいたように、諸天空、諸天体等の現象は、それらが運動といぅ原埋

的共通性令もら !esplus communes, それゆえ何ら〈特殊な実験〉に訴え
、、、、、、、、

ることなく認識可能であった Jesplus aisees a connaltreが、他方地球

上のより特殊な事物に関しては、〈多くの特殊な実験を用い、結果によって

原因に到らなければならない〉とされていた（第I節〔引用文1, 21、

第II節(i)の末尾および註 1参照）。この場合、特殊な実験によって結果か

ら原因へ到るとは、こうした補助原理を形成するための仮説演繹的、帰納

的方策と解することができよう。それはアプリオリに直観される機械論的

原理によってあらゆる自然現象を通底しようとする大きな枠組内部での、

帰納的実証的手段といえようが、それなくしては機械論は、すなわち演繹は

完成しないのであり、全自然学はその体系を閉じないのである。 『叙説』

第6部で、自然認識が進めば進む程実験が必要だとされるのも、また他人

と協力して実験を行なわねばならないとして実験の必要性を強調するのも

この意味においてである 「今後私が実験をなしうる便宜の多少により、

自然認識における私の前進の度合が左右されるであろう」 0(2JJ 

結語

以上のようにわれわれはデカルト自然学の構造のあらゆる局面において

経験を位置づけることができた。しかし彼の自然学の理念は、経験される

あらゆる自然現象をアプリオリな可知性にまで齋らすことにその特色があ

り、この意味で決して実証主義的ではない。そしてこの可能性を根拠づけ

るために、彼の形而上学が存するのであるが、その形而上学の如何にかか

わらず、その可能性、すなわち可知的原理からのあらゆる自然現象の演繹

可能性を実際に探ぐるためには、実験等の経験的認識に訴える以外には方

途がなかったとみるべきであろう。



32 

註 1 一ーたとえば Gast~n Milhaudは、『叙説』第6部〔引用文21 に関して、

「演繹が一度始められるや、特殊な経験の必要性という障害にぶつかる」と

し、 ~-0Garberは『原理』の第皿部以下を解して、演繹の連鎖は実践において

破れるとする。 (2S)

註2-EtienneGilsonによる『叙説』註解 PP-184-185参照。

註3-『叙説』第6部における仮説演繹法の説明（第I節〔図式11参照）

においてデカルトは「結果は原因によって証明されdemontrer、また原因

は結果によって逆に証明されている」とし、 Morinはこれを循環論法と批

判した。これに対する反論でデカルトは、 〈prouver)と〈exp!iquer)とは

異っており、一方〈demontrer〉という語は〈expliquer〉と〈prouver) と

の両義に用いられるとしている。~filこれを図式化してみると、

demontre = expliquer 

原因…---------------------------—ー→演繹結果
II < II 
（仮説）demontrer = prouver (経験に妥当する）

となる。これから明らかなように、仮説からの演繹結果の経験妥当性が仮

説の正当性を〈prouver)するのであるから、この場合の prouverとはまさ

に検証verifierという意味であろうが、演繹結果の妥当性が仮説の検証た

りうるのは、仮説からの演繹すなわち説明そのものが正しいものとして、

〈demontrer〉されていなくてはなるまい。このようにデカルトにとって、

たとえ実際の自然学においては、 「正確な証明demonstration_exacte」を

与える意志がなかったにせよ、またその説明が恣意的なものとみえるにせ

よ、少なくとも理念的には、原理による現象の〈explication〉はその正し

さが〈demontrer〉されたものでなければならないはずである。

註4 『屈折光学』でデカルトは周知のように光線の反射、屈折現象をボ

ールの力学的運動との類似によって説明している。これに対するメルセン

ヌの問—すわなちこの説明を証明 demonstration と見なすのかという問

に対してデカルトは、『屈折光学』は仮説からの演繹であって、その点仮説か

らではなく公理よりする幾何学とは異っているものの、然り証明であると

答えている。この点からもデカルト自然学における説明＝証明が上述のご

ときものであったことが確認できよう（もっとも屈折現象は力学的運動を



デカルト自然学における経験の位置 33 

モデルにしたのでは説明できない難点が生ずるのであって、この点はデカ

ルト自身が気づいており、仮説的方法自体の批判ではなく、この説明＝演

繹には誤謬推理paralogismeがあるという理由で自分を批判するフェルマ

は問題の在所をよく理解しているとデカルトは言う）。 ~i)

註5 演繹がこのようなものだとすれば、デカルトの言うごとく、既知か

ら未知のものを演繹するといっても、それは「何か新しい存在の類を発見

する novumaliquod genus entis invenire」わけではなく（その点彼の批

判する三段論法と同じ）、「ただ求められているものが前提のうちに与えら

れたものの本質をさまざまの様式modusで分有するのを認めるにすぎない」

ことになろう。128)しかし注意しておかなければならないのは上の検討が必ず

しも彼の演繹概念そのものを明らかにするものではないということである。

というのも混合、分有という用語法は、混合の仕方、分有の様式そのもの

の内実が明らかにされていない以上、これらの用語は幾何学体系における

公理からの定理の論理的演繹にも当てはまると考えられるからである。し

かも『規則論』の目的は数学の用いる演繹がなにゆえに必然的であるかの

検討にあるのではなく、先述したように（序論(i)註1参照）、実際の問

題の解法に、すなわちある命題の演繹法（証明法）を偶然にではなく確固

たる方策でもって発見しようとするその方法論にある。したがって三段論

法に取って代えられる比較もいわば演繹仕方を発見するための術arsであ

るとも考えられる。 Pappusの解析の方法が導入され、またいわゆる総合

（演繹）に先立って分析が重要視される理由もそこにあろう。デカルトの方

法は〈かの三段論法の術iI la disserendi ars〉とは異なり、何事かを発見す
~9) 

るための新たな術であり、それによって発見さるべきは彼の言うごとく、

〈何か新たな存在の類〉ではなく、この命題がいかなる前提から、いかなる

過程で演繹されるか（いかなる様式で前提を分有しているか） であ

り、複合事象を生むに必要な単純本質の混合の仕方であろう。このように

デカルトの三段論法批判を検討するにも、論理と方法とを区別してかから

ねばならないとおもわれるが、ここでのわれわれの関心は方法論にはない。

註6-演繹の必然性をこのように経験的なものと解することは、 〈アプリ

オリな証明〉とか〈数学的論証〉というデカルトの主張に背馳するように

みえる。この問題は、アプリオリな、ないしは数学的な証明という語でも



34 

って意味されている内実が明らかにされない以上解かれえないが、自然学

における限り、上の解釈はデカルトの言う演繹の一性格を明らかにするも

のとおもわれる。デカルトが三段論法を批判する点の一つがその形式性に

あることから、彼の言う演繹は、たとえばE.Gilsonの言うごとく、観念

の内容とその間の諸関係に関わるものであるとする解釈が支配的であろう。

そうだとすれば自然学においては、観念内容間の連間は、経験的事実に整

合するものでなければなるまい。 『規則論』において演繹にも直観の明証

性が必要とされる理由もそこにあるとおもわれる。演繹過程の決定に実験

が必要だとする上述の『叙説』第6部の箇所を註釈して Alquieは、「アプ

リオリに等しく可能な二つの演繹の中からの選択を経験が可能にする」GO)と

言う。しかしアプリオリに可能な演繹という表現が、演繹のアプリオリな

必然性を意味するものであれば、なにゆえ経験に訴えて選択しなければな

らないかが理解しえなくなる、そもそも選択の必要もなかろう。デカルト

がアプリオリな証明可能性を主張するのも、アプリオリに理解可能な原理

であらゆる自然現象を理解しうるという程の意味だとも考えられよう。仮

にデカルトが全自然学を公理f本系化しようとする意図をもっていたとして

も、それを可能にするほど彼の自然学は成熟していなかった、すなわち彼

自身表明するように、その原理は自然現象の多様さに対して凩純で一般的

すぎたと考えるべきであろう。

引用註ー一（『規則論』は Reg.、『叙説』はDisc.、 『原理』はPrin.と略記。続

く数字は『規則論』の場合は規則番号、『叙説』の場合は部、『原理』の場

合は部、節等を示す。尚デカルトからの引用はすべて Adam-Tannery版

によるので、その巻数のみをローマ数字で表示する）

序論(i)

(1) Disc.6, VI, pp.61-62. 

(2) Disc.6, VI, pp.62-62. 

(3) Disc.6, VI, pp.61-62. 

(4) Disc.2,VI,p.19. 

(5) Reg. II , X , p.365. 



デカルト自然学における経験の位謹

(6) Reg. Ill, X, p.368. 

35 

(7) Dani er Garber, "Science and Certainty in Descartes", (in Des-

cartes, Critical and Interpretive Essays ed. by Michael Hooker, 

The Johns Hopkins Univ. Press), p.118. 

(8) Reg. N, X, p.372. 

(9) Disc.2,VI.p.19. 

(10) Reg. II , X, p.366. 

序論(ii)

(1) Prin. illの43,圃， p.99.

(2) Prin. VIの205,Vlll, pp.327-328. 

(3) Prin. VIの206,Vlll , pp.328-329. 

(4) Le Monde. 7, XI, p.47. 

(5) Disc.6,VI,p.64. 

(6) Disc.6,Vl,p.64. 

(7) Reg. V, X, p.380. 

(8) L. J. Beck," The Method of Descartes, A Study of the Regulae", 

Oxford, p.241. 

(9) Reg. N, X, p.387. 

(10) Disc.2, VI, pp.19-20. 

(11) Lettre a Mersenne, le 13 novembre 1629 I, p.70, le 11 octobre 

1638. II . p.380. 

(12) Reg. ill, X, p.369. 

(13) Emile Namer," Le Beau Roman de la Physique Cartesienne et 

la Science Exacte de Galilee", Vrin, pp.5-6. 

(14) Elie Denissoff, "Descartes, Premier Theoricien de la Physique Ma-

thematiq,ue", Publications Universitaires de Louvain, pp.58-79. 

第 I節

(1) Disc.6, VI. pp.63-64. 

(2) Disc. 6, VI. pp.63-64. 

(3) Disc.6, VI. pp.63-64. 

(4) Prin. illの4,VIII. pp.81-82. 



36 

(5) Disc. 6, VI, p. 76. 

(6) Disc.6,VI,p.74. 

(7) La Dioptrique, VI, p.83. 

(8) La Dioptrique, VI, p.83. 

(9) Disc. 6, VI, p.76. 

(10) Prin. Ilの64屑，p.78. 

(11) Prin. IIIの43,圃，p.99.

(12) Prin. IIIの43,圃，p.99.

(13) Prin. IIIの44,圃，p.99.

(14) Prin. IIIの45,VIII, pp.99-100. 

(15) Prin. IIIの44,圃， p.99.

(16) Prin. IIIの45,冒，pp.99-100.

(17) Prin. IIIの43,圃， p.99.

(18) Lettre au P. Vatier, le 22 f evrier, 1638, I. p.563. 

(19) Danier _Garber, 前掲書p.115,pp.144-145: 

第II節 (i)

(1) Le Monde, 7, XI, p.41. 

(2) Le Monde, 15, XI, p.109. 

(3) Reg. 淵， X,p.427. 

(4) Reg. 狐 X,p.423. 

(5) Prin. Nの187,¥'III. pp.314-315. 

(6) Prin. Nの187,渭.pp.314-315. 

(7) Prin. IIIの45,~III, pp.99-100. 

(8) Prin. 序文.IXー (II). p. 2. 

(9) Disc.6,VI.p.63. 

(10) Prin. 序文.IXー (II).p.20. 

(11) Roger Lefevre,"La Structure du Cartesianisme", Publications 

de l'Uni versi te de Lille III , pp.166-167. 

第II節 (ii)

(1) Prin. IIIの1,糧， p.80.

(2) Reg. 淵， X,p.424. 



デカルト自然学における経験の位證

(3) Reg. XII, X, p.427. 

(4) Reg. 渭， X,p.394. 

(5) Reg. VI, X, p.383. 

(6) Reg. XII, X, p.411. 

(7) Reg. II, X, p.365. 

(8) Disc.6,VI,p.63. 

(9) Elie Denissoff, 前掲書， p.66.

37 

(10) Jean-Luc Marion," Sur l'Ontologie grise de Descartes", Vrin, 

p.46. 

(11) Jean-Luc Marion, 同書， p.42.

(12) Le Monde, 7, XI, p.43 . 

(13) Disc.5, VI, p.41. 

(14) Notae in programma, VIII —err l , p.359. 
第1I節 (iii)

(1) Le Monde, 7, IX, p.48. 

(2) Ferdinand Alquie, "Descartes, OEuvres philosophiq,ues, edition 

de F. A lq,uie" tome ill, Garnier, p.220, 註 1.

(3) Elie Denissoff, 前掲書， p.70.

(4) Prin. illの1,~lll, p.80. 

(5) Prin. illの4,Vlll,pp.81-82. 

(6) Prin. 序文， IX一 (II).p.5.

(7) Prin. Nの187, 珊， p.314.

(8) Prin. IIの64,Vlll,p.78.

(9) Reg. XIV , X-, p.438. 

(10) Reg. XIV, X, p.439. 

(11) Reg. XIV, X, p.439. 

(12) Reg. XIV, X, pp.438-439. 

(13) Reg. XIV, X, pp.439-440. 

(14) Reg. IX, X, p.402. 

(15) La Dioptrique, VI, p.88. 

(16) Reg. VIII, X, pp.394-395. 



38 

(17) Reg. 淵， X,p.421. 

(18) Reg. 冒， X,p.399. 

(19) Reg. 帽， X,p.399. 

(20) L. J. Beck, 前掲書， p.249.

(21) Disc.6, VI p.64-65. 

(22) Disc.6, VI pp.64-65. 

(23) Disc.6, VI pp.64-65. 

(24) Gaston Milhaud,"Descartes Savant"F.Akan,1921,p.192. 

(25) Danier Garber, 前掲書， p.145.

(26) Lettre a Morin, le 13 juillet 1638, II, p.198. 
(27) Lettre au P.Mersenne, le 27,mai 1638, II, pp.141-142. 

(28) Reg. XIV , X , p.439. 

(29) Reg. X , X, p.406. 

(30) Ferdinand Alquie, 前掲書， tomeI, p.637, 註 1.

（尚、引用文の傍点はすべて筆者によるものである）

（文学部助手）




