|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title |AILTI7—F 55 (LWXEE

Author (s)

Citation |AIFT>T7—7F. 1989, 9, p. 1-6

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/66929

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Le probléme de I’habitude chez Destutt
de Tracy et chez Bichat

Masashi MIWA

Dans l'histoire du probléme de !’habitude de Condillac 2
Maine de Biran, les pensées de Destutt de Tracy et de Bichat
ne sont pas & négliger. C’est pour avoir reconnu 'importance de
ce probléme que Tracy I’a choisi comme le sujet de concours. En
effet I’habitude semblait pouvoir étre un des clefs pour l’analyse
des idées ou pour l'idéologie. Ses observations du phénomene de
I’habitude sont exactes. Tracy a précisé bien les effets multiples
et souvent contradictoires de I’habitude. Mais ses explications
ne sont pas trés ingénieuses. Elles sont tantbt trop physiologiques
et tantdt trop intellectualistes, étant trop réductrices a ’habitude
de jugement. C’est lui qui a donné le nom de motilité au toucher
mobile, mais il n’a pas bien intégré cette idée & sa théorie de
Phabitude.

Bichat a bien remarqué la nature i la fois active et passive
de I'habitude en la rapportant 2 sa distinction fameuse entre la
vie organique et la vie animale. C’est dans la vie animale que
I’habitude exerce son influence, et dans la vie animale méme elle
influe de maniére inverse sur la sensation et sur le jugement.

Mais Bichat n’a pas bien expliqué ces effets.



{Res nobis similis) —le moi imaginaire, son

double et son désir selon Spinoza

Osamu UENO

Le sujet spinoziste est celui de 'inconscient: il se croit sujet
libre parce qu’il est comscient de son appétit et ignorant des
causes qui le disposent & appéter (Ethica, I, appendix). Mécon-
naissance de soi est donc essentielle au sujet. L’Ame humaine
selon Spinoza n’a aucune connaissance de ce que l'appétit
s'efforce d’affirmer, parce que 1'dme qui est 'idée (et 'idée de
I'idée) du corps dans l'entendement divin, est exclue de la
perception de ces idées mémes dont l'affirmation est 1’appétit.
L’appétit est une affirmation de la vérité qu’il ne voit pas.
C'est dans cette lacune que se glisse un moi imaginaire pour
servir de suppléance: suppléance désirable du soi inconnu. Mais
par ol se glisse-t-ilf Comme nous le démontre Spinoza, c’est
par limitation des affections d’une chose semblable au sujet. Cela
implique qu’a l'origine, le moi est une image spéculaire d’'un
autre semblable qui entraine des affections mimétiques du sujet.
Capturé de I’'image doublée, le désir finit par aboutir a V'ambition
insatiable qui engage le sujet dans les relations conflictuelles et
indissolubles avec ses semblables. Notre lecture de la troisieme
partie de 1'Ethique en dégage dans son ordre géométrique cette
théorie de la génération du moi imaginaire qui est hanté par son

double.



Le mouvement de la {mémoire) chez Bergson

—vers la perception distincte.

Kenji KATO

En reprenant le prolbéme de l'union de I'dme et du corps
dans Matiére et mémoire, Bergson avance une nouvelle fagon de
penser la matiére et 'esprit.

Il regarde la matidre comme ensemble d’images et la définit
comme un présent qui recommence sans cesse. Par la perception
pure qui est en droit la coincidence partielle de la matiére et du
sujet, s’acquiert la connaissance limitée qui n’est ni subjective
ni relative. Quant a l'étre indépendant de l'esprit, il le regarde
comme la mémoire. L’étre de la mémoire ne se définit pas par
le concept d’étre, mais au contraire sa maniére d’étre le définit,
et celle-ci consiste dans le flux irréversible du temps: passé,
présent et avenir.

Si on considére ainsi la matiére et I’esprit, le probleme de
I'union de I’dAme et du corps est de demander comment la mémoire
accepte la perception pure, c’est-a-dire demander quelle est la
relation entre le présent et le passé dans la mémoire. Cette
relation se trouve dans la reconnaissance attentive olt se trouvent
unies la mémoire du corps et la mémoire indépendante. Ces
deux mémoires s’unissent A travers les deux processus: le schéme
moteur et la projection excentrique des souvenirs. Dans cette
union la perception confuse devient la perception distincte. Celui
qui met en jeu ces deux mémoires, c’est le mouvement de la
mémoire elle-méme. Ce mouvement consiste dans le va-et-vient

entre les deux mémoires et exerce avec la totalité du passé une



4

poussée en avant. C’est lui qui dissout le cercle vicieux entre
les deux mémoires complémentaires.

Par conséquent, Bergson considére le probléeme de 'union de
I’4me et du corps comme relation temporelle du présent et du
passé, et explique cette union par le mouvement de la mémoire

fondamentale qui les traverse.

La rationalité des passions

—essai sur les Passions de Uame

Taro MOCHIZUKI

Le dernier ouvrage philosophique de Descartes intitulé Les
Passions de I’dme nous parait poser une énigme difficile 2 inter-
préter. Descartes visant toujours la connaissance claire et dis-
tincte, y est en effet obligé de traiter du domaine qui concerne la
pratique des hommes, c’est-A-dire du domaine qui est sujet 2
I’obscurité et 2 la confusion.

J. -M. Beyssade a rappelé qu’il y a trois domaines d’argument
chez Descartes, qui correspondent aux trois types de nofions primi-
tives, 2 savoir les notions intellectuelles, les notions corporelles
et les notions de leur union, et que la classification des passions
fournie par Descartes dans la deuxiéme partie et la troisiéme
partie des Passions de I’dme correspond 2 l'introduction du troi-
sitme type de ces notions. Les notions primitives sont, dit
Descartes, {comme des originaux, sur le patron desquels nous

formons toutes nos autres connaissances), et {toute la science des

hommes ne consiste qu’a bien distinguer ces notions, et & n’at-



5

tribuer chacune d’elles qu’aux choses auxquelles elles appar-
tiennent). Chacune a donc, comme 1’a justement rappelé Beyssade,
sa propre place dans l’arbre de la philosophie, c’est-a-dire dans
la science.

Or, si I’étude de 'union de I'dme et du corps dans la philo-
sophie cartésienne concerne ultérieurement {la prudence dans les
affaires), c’est-a-dire la sagesse de notre vie 4 son niveau de la
praxis, elle doit concerner alors ce domaine oit se rencontrent les
intéréts de chacun, ol se réalise la condition réelle de I’existence
des hommes en tant qu’ils sont des étres qui vivent sur terre.

L’étude de ce domaine n’est donc autre que l'objet de la
philosophie pratique. Le traité des Passions de I’dme étudie tout
d’abord le probléme dualiste du rapport de I’dme et du corps,
mais cela n’est qu’au sein de ce domaine qui est propre A cette
philosophie pratique. Mais il ne sera pas étonnant que nous y
trouvions des arguments d’ordre pratique en méme temps que
des arguments d’ordre théorique, pourvu que nous nous rappelions
ce fait que la caractéristique de ce traité consiste en ceci que le
probléme dualiste du rapport de I’dme et du corps s’applique au
niveau méme de la relation pratique des hommes, & savoir sur
la dimension de la praxis.

Pour la commodité de 1'exposé, nous poserons d’abord les
trois hypothéses, et en suite nous les démontrerons une a une.

1) La premiére hypothése: dans le courant de la vie d’un
homme ayant sa propre identité en tant qu’il est un individu
unique, il existe une certaine successivité des passions, produites
par Uinteraction entre 'Ame et le corps et variées selon leurs
dispositions.

2) La deuxieme hypothése: cette successivité des passions



6

opére un mouvement synthétique des diverses passions; elle les
synthétise comme l’acte unique d’'un homme qui est a la fois un
étre corporel et un étre spirituel, comme l'acte qui réalise
I’accord entre les fonctionnements de 'Ame et du corps.

3) La troisidme hypothése: que ce mouvement soit d’abord
orienté vers la finalité naturelle, c’est-d-dire vers la finalité
établie préalablement par I'institution de la nature, cela n’empéche
en aucune facon les hommes d’étre ouverts au domaine pratique,
mais au contraire il se déploie pour la constitution de la rationalité
propre a ce domaine; ce déploiement nous permet par ailleurs

de voir la démarche cartésienne vers la morale définitive.





