
Title カルテシアーナ　第12号　仏文要旨

Author(s)

Citation カルテシアーナ. 1994, 12, p. 25-29

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66956

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



25 

, , 
RESUMES 

La duree et le corps chez Bergson 

Kenji KATO 

Selon Bergson, 《maduree》estI'existence la plus assuree et 
la mieux connaissable. Par contre, il semble que la matiere et le 
corps ne sont traites que negativement. De fait, il faut s'isoler 
du monde exterieur pour retrouver la dur紐

Cependant, ils ne sont pas la simple negation de la duree. 
Bergson caracterise la matiere de fa<;on positive. D'apres lui, 
elle n'est pas I'etendue qui se detache de ses qualites sensibles, 
mais elle existe telle que nous la per~evons. Cette matiere, 
envisagee dans son ensemble, est une espece de conscience, 
quoique neutralisee et latente. Seulement, elle ne peut etre que 
par sa solidarite avec《maduree》.

Or, nous trouvons sa solidarite dans la《perception pure》.
Cette perception, abstraction faite de l'affection et de la m畑 oire,
est la perception ou le sujet et l'objet coincident partiellement. 
En ce sens, elle existe en droit plut6t qu'en fait. Pourtant elle 
n'est pas une simple construction de I'esprit, mais nous saisissons 
effectivement la realite de la matiere par l'acte de la perception 
pure. Cet acte est l'exercice de la double faculte que le corps 
pos翁de,d'accomplir des actions et d'eprouver des affections. En 
un mot, la perception pure consiste dans cet acte du corps. 

Toutefois ce corps n'est pas le corps per<;u du dehors, en tant 
que conducteur des mouvements. II est le corps connu du dedans 
par des affections, comme la realite du mouvement volontaire 
est connue par sa sensation interieure. Alors il constitue le present 
de《maduree》. Ainsi, il apparait necessairement comme in-
separable de《maduree》,quand elle apparait. 



26 

Les《forces》dela morale dans les deux sources de Bergson 

Naoki SUGIYAMA 

Le premier chapitre des deux sources nous donne une descrip-

tion des《forces》quiconstituent une communaute — soit <close>,

soit《ouverte》―,et qui font la condition de toute theorie 

intellectualiste de la morale. Autrement dit, la《morale》estici 

prise, par Bergson, au sens le plus elementaire, elle est ce qui 

maintient un accord fondamental entre les individus, dont chacun 

pourrait, en droit, s'enfermer dans la vie interieure ou, pour 

employer un terme bergsonien, dans sa propre《duree》.Or ce 

desaccord possible est, en f ait, surmonte par les《forces》qui,en 
le modifiant dans sa profondeur meme, conduisent le《moipro-

fond》dansle courant de la vie sociale―dans le《nous》.
Ces forces se manifestent, d'apres Bergson, sous les deux 

formes — habitude et emotion. C'est pourquoi elles exercent, 
en echappant a l'instance neutralisante de !'intelligence, des ac-
tions directes sur ma volonte, et ferment en moi, mais a mon 
insu, une sorte de《consentement》ala communaute, ce qui 
延pareprecisement !'obligation morale de la simple violence ou 

de la coercition. Ainsi se constitue une dimension de《nous》dans

laquelle les enonces prescriptives peuvent passer pour obligatoires 

et universelles. 

La premiere partie de notre article essaie d'expliciter, en sui-

vant la critique bergsonienne de l'intellectualisme en morale, la 

preexistence de cette communaute par rapport a toute theorie 
qui pretend avoir un fondement de la morale entre ses mains. 

Ensuite nous degageons des textes de Bergson sa theorie des 

《forces》inherentesa la communaute fondamentale. 



Les experiences mystiques et ses expressions 
dans Ia philosophie de Bergson 

y asushi T AKA HA SHI 

27 

Selon Bergson, les paroles sont, par nature, un moyen pour 
designer les choses exterieures et servent a !'action. La critique 
qu'il fait du langage est dirigee vers son usage pour la duree et 
les sentiments. 

II est clair que !'intuition mystique est un etat qui depasse 
la puissance du langage et, de plus, ou !'opposition entre la 
langue et l'interieur devient la plus extremiste. Mais, pourtant, 
les mystiques ecrivent ce dont ils font I'experience. 
II y a des experiences originales et exceptionneles, qui veu-
lent etre exprimees. Quand elles le sont, elles revetent soit des 
metaphores soit des paroles contradictoires. Si ces expressions 
prennent une forme extraordinaire, c'est parce qu'il n'y a pas 
dans la langue de mots pour les exprimer. Cela implique une 
difficulte dans !'interpretation, bien que Bergson dise, "quand le 
vrai mysticisme parle, ii y a, au fond de la plupart des hommes, 
quelque chose qui fait imperceptiblement echo". 
Dans les ouvrages de Bergson, on trouve plusieurs theories 
de !'interpretation qui dependent des champs que chacun d'eux 
traite, et, parmi celles―ci, celle qui concerne les experiences 
mystiques est completement diff紅entedes autres. Selon ces 
dernieres, les expressions verbales indiquent au lecteur, au moins, 
le sens des etats psychologiques ou des pensees de !'auteur. 
Par contre, la theorie de !'interpretation des experiences mysti-
ques dit qu'elles ne le font pas, mais qu'a la place elles rallu-
ment ou transforment la foi religieuse du lecteur. 



28 

Le voyant, le visible et la visibilite 

Masanori HIGASHI 

Merleau-Ponty developpe une《ontologiepar le corps》dans

L'(Eil et l'Esprit. Le sujet oublie que le corps est lui-meme visible 

quand celui-ci se rend voyant. La maniere de penser qui regne 

la science moderne est la pensee survolee sans tenir compte 

du corps qui se trouve invisible. 

En prenant la reflexivite du sensible en le corps, Merleau-

Ponty appelle "Etre" un systeme ou le corps est au monde avant 

qu'il ne devienne voyant. L'evidence des choses s'ouvre au corps 

par la dehiscence du Etre, c'est令 direla fission du corps d'avec 

le monde. Le sens etymologique de ce mot《evidence》,c'est de 

《sevoir de loin》.

Ainsi est-il inevitable que le corps ait une sorte d'obscurite. 

Car le corps ne peut se voir lui-meme de loin. Ne peut-on pas 

faire rayonner cette obscurite, puisqu'en principe on ne peut 

projeter la lumiere sur son corps invisible? 

Au fait, la chose qu'on voit dans le champ visuel se rend 

visible de soi par le rayonnement des choses visibles qu'on ne 

voit pas dans une visibilite totale. Des peintres cherchent ce 

rayonnement sous le nom de profondeur. 

On a eu tort de croire que la "pensee au contact" ouvre 

!'evidence de !'existence du sujet. Dans le fait, remarquer l'in-

dubitabilite de I'existence du sujet n'est-ce pas de faire eclaircir 

son corps par le rayonnement du visible? 



29' 

Sur l'acte de la conscience intime du temps chez Husserl 

Hiroshi JET AKA 

La phenom釦ologiehusserlienne de la conscience intime du 
temps, comme dit Heidegger, a approfondi la conception de・ 
l'intentionnalite de la conscience : Husserl a remis en question 
la distinction de I'acte intentionnel (apprehension) et de la hyle 
sensuelle (contenu d'apprehension). Depuis les Recherches logiques, 
Husserl avait affirme que cette distinction etait indispensable a 
la description de la correlation intentionnelle. En examinant de 
plus pres la raison pour laquelle Husserl a abandonne ce point 
de vue (acte-son contenu), on verra ce que signifie !'absolute 
de 1 a conscience. 

La conscience n'est absolue ni parce qu'elle a une evidence 
absolue, ni parce qu'elle s'affirme ineluctablement dans sa con-
stitution transcendantale. Elle est absolue parce qu'elle s'auto-
constitue de soi en tant que fondement de toute constitution des 
phenom釦es d'ecoulement. D'ou la necessite de depasser la 
psychologie descriptive qui, comme telle, ne peut avoir affaire 
qu'aux fondes. 

lei, apparait le probleme concernant la fa1ron d'etre de l'acte 
auto-constitutif de la conscience. Ce probleme, Husserl l'a bien 
aper1ru et essaye de resoudre en termes de !'impression origi-
naire. Mais, parce qu'il a consid砥 cetteimpression comme 
conscience ulterieure, Husserl a tombe dans une regression a 
l'infini, c'est-a-dire, on se demandera si et comment cette impres-
sion est consciente. Le present article essaie de rもexaminerce 
qu'est l'auto-constitution de l'acte de la conscience a partir du 
emboitement qui est la fa1ron d'etre des retentions. 




