
Title ホラーティウス『カルミナ』第3巻第4歌における詩人
と詩の女神

Author(s) 中村, 満耶

Citation 神話学研究. 2017, 1, p. 118-130

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/66986

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



118 
 

ホラーティウス『カルミナ』第 3 巻第 4 歌における詩人と詩の女神1 
 

中村 満耶 

 

I 

 

Descende caelo et dic age tibia 

regina longum Calliope melos, 

  seu voce nunc mavis acuta,  

    seu fidibus citharave Phoebi.  

auditis? an me ludit amabilis 

insania? audire et videor pios  

  errare per lucos, amoenae  

    quos et aquae subeunt et aurae.        (Hor. C. 3. 4. 1-8)2 

天より降りたまえ、そして、さあ、笛もて／長大な調べを歌いたまえ、女王カッリオ

ペーよ、／あるいはお望みならば甲高き声か、／竪琴か、ポエブスのキタラーで。／

聴いているのか？ それともいとしい狂気が私を／弄んでいるのか？ 私には聞こえ、

また／彷徨っているように思われる、心地よい／水と空気が流れ込む聖なる森を。 

ホラーティウスの『カルミナ』第 3 巻第 4 歌において、詩人ははじめカッリオペーに空

から降りてくるよう懇願するが、後に「カメーナたちよ」（Camenae 21）と改めて呼びかけ

る。その中で詩人は自らの幼少期と思われるエピソードを語り、次いでイタリアやその外

周の様々な地域に言及する。 詩の後半は、詩の女神がアウグストゥスを癒す場面に始まり、

また女神が思慮（consilium 41）を与える存在としてうたわれる。与えられた思慮により、

ギガントマキアーにおける神々の勝利や、思慮を持たざる者の末路として冥界の罪人たち

が語られる。この 80 行という、詩集の中で最も長い詩について議論すべき点は数多いが、

その中の一つに、5 行目の auditis が誰に、あるいは何に向けられたものなのかという問題

がある。これについて、古代の注釈者は冒頭に現れる詩の女神カッリオペーに宛てられた

ものとしており、Williams や Lyne などが同様の見解を述べている3。一方で Kiessling and 

Heinze や Nisbet and Rudd などは、詩人がこの詩歌の聴衆に詩の女神の顕現を聞いたかどう

                                                        
1 本稿は 2016 年 7 月 30 日（土）に開催された第 14 回 ギリシア・ローマ神話学研究会（於大阪大

学）にて行った口頭発表の内容を大幅に修正したものである。当日、様々なご指摘を賜った皆様に

は、この場をお借りして厚くお礼を申し上げる。 
2 ホラーティウスのテクストは Klingner, F. Q., Horatius Opera, Leipzig 1959 から引用した。和訳は本

稿の筆者による。 
3 Pseudo-Acro ad loc.; Williams, G. W., The third book of Horace's "Odes", Oxford 1969, 50; Lyne, R. O. A. 
M., Horace: behind the public poetry, New Haven 1995, 164 n. 21. Pseudo-Acro による古代の注釈では vos, 
o Calliope（Verg. A. 9. 525）を引用し、カッリオペーに対しても複数形で呼びかけたとしている。 



119 
 

か確認し、確証を得ようとしているのだとして、auditis は聴衆ないし読者に向けられたも

のと説明している4。 

こうした詩人と詩の女神の間のやり取りは、この詩において曖昧な様相を呈している。

この詩が詩の女神へ宛てられた詩と見られている以上、詩人と詩の女神に注視することは

必然と言えよう。 

 本稿は『カルミナ』第 3 巻第 4 歌における詩人と詩の女神の関係が、詩の中で以下のよ

うに展開されていることを示すものである。まず II ではこの詩の語り手が合唱を率いる詩

人「ホラーティウス」であり、詩の女神との交流がサビーニーという私的な空間において

始まっていることを確認する。続く III ではこの詩全体に見られる空間の広がり――具体的

には高所から低所への動きや外周へと向かう拡大の動き――について検討し、IV ではこの

詩の統一性が詩の女神の与える恩恵（lene consilium）の充満に仮託されていることを示す。

そしてこれらのことから、詩人と詩の女神だけで構成された世界とその広がりがこの詩の

中心となっていることを改めて示唆したい。 

 

II 

 

まずは、第 3 巻第 4 歌において語り手がどのような性質を有しているかを確認する。第

3 巻のはじめの 6 つの詩は、概ねローマの事績や国に関することをうたっているため、しば

しば「ローマの歌」（Roman Odes）として一括りにされる。その最初の詩である第 1 歌の冒

頭では、語り手の口から以下のようなことが語られる。 

Odi profanum volgus et arceo. 

favete linguis: carmina non prius 

  audita Musarum sacerdos 

    virginibus puerisque canto.          (C. 3. 1. 1-4) 

私は俗なる大衆を忌み、遠ざける。／口を慎め、今まで聞かれたことのない歌を／ム

ーサたちの祭司である私は／少年少女たちにうたう。 

 

語り手は自らを「ムーサたちの祭司」と称し、一般大衆を遠ざけ、そこに居合わせる人々

にも沈黙を求める。profanum や favete linguis という厳粛な儀式を思わせるような言葉5から

も、語り手が祭司としてこの場を支配する立場にあることがうかがえる。また、ここで登

                                                        
4 Kiessling, A. and R. Heinze, Q. Horattius Flaccus, Oden und Epoden, 13th edn., Berlin 1968, 272; Nisbet, R. 
G. M. and N. Rudd, A Commentary on Horace: Odes Book III, Oxford 2004, 58f. 他に Davis, G., 
Polyhymnia: The Rhetoric of Horatian Lyric Discourse, Berkeley 1991, 100; West, D., Horace Odes III: Dulce 
Periculum, Oxford 2002, 47. また、その他の見解に公衆（Theiler, W., ‘Das Musengedicht des Horaz’, in 
Untersuchungen zur antiken Literatur, Berlin 1970, 399）や、次章で後述するような少年少女（Quinn, K. 
(ed.), Horace: The Odes, London 1980, ad loc.）などがある。 
5 Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc. 



120 
 

場する「少年少女」は、のちの「世紀祭の歌」（Carmen Saeculare）における「選ばれし少女

たちと汚れなき少年たち」（virgines lectas puerosque castos CS 6）や、第 4 巻第 6 歌で詩人ホ

ラーティウスに詩歌を教わったという女性6のような、合唱団に携わる子供たちであること

が推測される。 

また語り手はカッリオペーへの呼びかけの後、12 行にわたって自らの幼少期のエピソー

ドを展開する。 

me fabulosae Volture in Apulo  

nutricis extra limina Pulliae 

  ludo fatigatumque somno  

    fronde nova puerum palumbes  

texere, mirum quod foret omnibus,  

quicumque celsae nidum Aceruntiae  

  saltusque Bantinos et arvum 

    pingue tenent humilis Forenti,  

ut tuto ab atris corpore viperis  

dormirem et ursis, ut premerer sacra  

  lauroque conlataque myrto,  

    non sine dis animosus infans.          (C. 3. 4. 9-20) 

アープリアのウルトゥルの山中、／乳母プッリアの家の外で／遊びと眠りに疲れた幼

い私を／伝説の鳩たちが新しい葉で包んだ。／高いアケルンティアの住処や／バンテ

ィアの森、／また低いフェレントゥムの沃地に住む／あらゆる人々が見て驚いたもの

だ、／私がいかに黒いヘビやクマから守られて眠っていたか、／またいかに聖なる月

桂樹や／集められたミルテに覆われていたかを、／神々に霊気を吹き込まれた幼子と

して。 

 

詩人の語るこうした逸話は、ギリシアの抒情詩人を彷彿とさせるものである。たとえば

ステーシコロスはその唇の上でナイチンゲールが歌ったという話が伝えられており7、ピン

ダロスには青年の頃、眠っている時に蜜蜂がその口元に蜜蝋を塗ったという逸話や、第 3 巻

第 4 歌の詩人と同じく月桂樹とミルテの間で寝ていたという話もある8。こうしたギリシア

の先人たちのエピソードは伝記作家など他者の手によって記されるものであるが9、詩人は

                                                        
6 C. 4. 6. 41-44: nupta iam dices ‘ego dis amicum, / saeculo festas referente luces, / reddidi carmen docilis 
modorum / vatis Horati.’ 「やがて夫人となったあなたは言うだろう、「私は世紀が巡り訪れた祝祭の

日々に、詩人ホラーティウスの調べを教わり神々の喜びたもう詩歌を納めたのです」」 
7 Plin. NH. 10. 82. 
8 Pausanias 9. 23. 2; Philostr. Maj. Im. 2. 12. 
9 Nisbet and Rudd, op. cit., 54. ‘These tales presumably originated … from laudatory epigrams; and they were 
repeated earnestly by biographers as sign of providential protection and future greatness.’ 



121 
 

それを自ら語っている。こうした神の加護を受けたことに関する詩人の語りは、『カルミナ』

の他の詩、たとえば第 2 巻第 7 歌にも見られる。 

sed me per hostis Mercurius celer 

denso paventem sustulit aere; 

  te rursus in bellum resorbens 

    unda fretis tulit aestuosis.             (C. 2. 7. 13-16) 

しかし怯える私をメルクリウスが敵の間より颯爽と／濃い土煙の中、引き上げてくれ

たのだ。／君は波にのまれて再び戦場へと／荒々しい海に攫われてしまったが。 

 

この詩の語り手がメルクリウスの助けによって戦場から逃れたと語るように、第 3 巻第

4 歌をうたう詩人は蛇や熊などの危険を神々の加護によって（non sine dis 20）免れたと語っ

ている。いずれも人称代名詞 me を先行して置くことで、語り手が格別な恩恵を受けたこと

が強調されている。さらに第 3 巻第 4 歌において詩人は自らが「神々に霊気を吹き込まれ

た幼子」（animosus infans 20）であったと言い、ここでも神的な力が宿っていることに重点

を置かれている10。このように、詩人はギリシアの抒情詩人たちの逸話になぞらえながら、

神々の後ろ盾を得た自らの権威を誇示している。 

これまで見てきたように、第 3 巻第 4 歌の詩人は合唱によってうたうことを目的として

おり、その準備段階として神に寵愛された抒情詩人の姿を提示することで、自らの権威を

示している。詩人はなぜ、わざわざこのような手順を踏んでいるのか。それは以下に挙げ

るような点から、詩人が歌うべき題材と自らの用いる形式との間に齟齬を見ていると考え

られるからである。 

 この詩の直前の第 3 巻第 3 歌の終わりで、ユーノーの言葉をうたい上げた詩人はこう語

っている。 

non hoc iocosae conveniet lyrae. 

quo, Musa, tendis? desine pervicax 

  referre sermones deorum et         

    magna modis tenuare parvis.              (C. 3. 3. 69-72) 

これは戯れに長じたリュラーにはそぐわない。／ムーサよ、どこへ行くのか？ 頑なに

／神々の談話をくり返し、／大きなことを小さな調べで細らせるのをやめよ。 

 

 詩人は詩の女神をたしなめるように、大きな題材（magna）を小さな韻律で（parvis modis）

細らせてはいけないと言う。「大きな題材」とはすなわち神々の談話（sermones deorum）の

ような叙事詩でうたわれるべき題材のことであり、これを「小さな」、つまり抒情詩の韻律

                                                        
10 この箇所の animosus の意味については Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc.; West, op. cit., 47. 



122 
 

で扱うことに食い違いを見ているのである。前者よりも後者の詩作を優位におく詩作態度

は、カッリマコスの文学理論11に端を発するものであり、『カルミナ』の随所に見られる。

また第 2 巻第 16 歌を見ると、詩人がこうした詩作態度とサビーニーを関連付けていること

がうかがえる。この詩は安寧（otium）の得難さや、富のむなしさと死の対置をグロスプス

なる人物に語りかけ、最後の 2 連で自らの与えられたものを称揚する形で示す。 

te greges centum Siculaeque circum- 

mugiunt vaccae, tibi tollit hinnitum 

apta quadrigis equa, te bis Afro 

  murice tinctae  

vestiunt lanae: mihi parva rura et 

spiritum Graiae tenuem Camenae 

Parca non mendax dedit et malignum 

  spernere vulgus.                        (C. 2. 16. 33-40) 

あなたを囲んで百の家畜の群れやシキリアの／牛が鳴いており、あなたのため馬車に

ふさわしい雌馬が／嘶きをあげ、あなたをアフリカの貝で／二度染められた羊毛が／

包んでいる。いっぽう私には、小さな田舎や／ギリシアのカメーナの繊細な息吹を／

欺くことのない≪運命≫が与えてくれた、また悪しき／大衆を遠ざけることも。 

 

句の最初に置かれた te（tibi）のリフレインによって強められたあらゆる富と対比させな

がら、詩人は運命（Parca）から与えられた三つのものをプリアメルの形式によって際立た

せる12。この parva rura がサビーニーを指していることに疑いはなく13、また「悪しき大衆

を遠ざけること」への言及は、第 3 巻第 1 歌におけるムーサたちの祭司という役割を先取

りしているかのようである。これらと対置された 38 行目の spiritum Graiae tenuem Camenae

という句は、イタリアの泉のニンフに由来する詩の女神カメーナ14とギリシアの混合がホラ

ーティウスの詩作理念を表しており15、また parva（37）や tenuem といった語はカッリマコ

ス的な洗練された詩作を想起させ16、これも詩人の詩作態度を示したものと言える。このよ

                                                        
11 Call. Aetia fr.1.22-24 Pf.: … Ἀ[πό]λλων εἶπεν ὅ μοι Λύκιος· / ’.......]...ἀοιδέ, τὸ μὲν θύος ὅττι πάχιστον / 
θρέψαι, τὴ]ν̣ Μοῦσαν δ' ὠγαθὲ λεπταλέην·…’ 「リュキアのアポッローンは私に言った。「……詩人よ、

生贄とする獣はできるかぎり肥えさせよ、しかし詩歌は、良き者よ、繊細なものにせよ。……」」 
また、tenuo（tenuis）がカッリマコスの文学理論を想起させることについては Hutchinson, G. O., 
Hellenistic poetry, Oxford 1988, 281 f.; Lyne, op. cit., 1995, 100-101. 
12 プリアメルは先にいくつか事柄を列挙し、最後に挙げた一つをそれらと対比させて強調する修辞

技法。詳細については Race, W. H., The Classical Priamel from Homer to Boethius, Leiden 1982. 
13 Nisbet, R. G. M. and M. Hubbard, A Commentary on Horace: Odes Book II, Oxford 1978, ad. loc.; 
Syndikus, H. P., Die Lyrik des Horaz: Eine Interpretation der Oden, vol. 1, Darmstadt 1972, 452-53; West, D.,  
Horace Odes II: Vatis Amici, Oxford 1998, 118. 
14 Waszink, J. H., ‘Camena.’ Classica et Medivalia 17 (1956), 139. 
15 Cf. C. 3. 30. 13-14: princeps Aeolium carmen ad Italos deduxisse modos「アイオリアの詩歌をイタリア

の調べへ誘った最初の者」 
16 Commager, S., The odes of Horace: a critical study, Norman 1995, 334. 



123 
 

うな句と並置され、かつ「小さな田舎」と形容されたサビーニーもまた、詩人の詩作態度を

象徴するものの一つと見ることができるだろう17。 

サビーニーの持つこうした背景は、第 3 巻第 4 歌においても有効である。21 行目から 24

行目の「カメーナたち」（Camenae）への呼びかけの中で、詩人は自らがサビーニーへと登

ると宣言する。 

vester, Camenae, vester in arduos 

tollor Sabinos, seu mihi frigidum 

  Praeneste seu Tibur supinum 

    seu liquidae placuere Baiae.           (C. 3. 4. 21-24) 

あなた方のものとして、カメーナたちよ、私は／サビーニーの険しい丘へと登る。私

にすずしい／プラエネステや、なだらかに下るティーブルや、／あるいは澄みわたる

バイアエが好ましくとも。 

 

 詩人が「サビーニーへ登る」という選択肢は後続の seu … seu … の並列から切り離され

ており、それによって他の三つの土地よりも優先された位置に置かれている18。そしてこの

構図は、この詩の冒頭のカッリオペーへの祈願の中の「笛」（tibia）と、同じく seu… seu…

によって並列された「声」（voce）・「竪琴」（fidibus）・「キタラー」（cithara）との関係に対応

する。これにより、カッリオペーと「カメーナたち」それぞれへの祈願が重ねられ、詩的霊

感を受けること、つまりピンダロスを思わせる合唱の詩歌でうたうことと、「サビーニーへ

登る」ことが同等の位置に置かれる。加えて高所であるサビーニーへ登ることはヘーシオ

ドスの『神統記』に由来する詩人と詩の女神との邂逅を思わせる19。さらに A. Hardie の指

摘するように、サビーニーという地名の語源が「神を敬うための」（ἀπὸ τοῦ σέβεσθαι）であ

ることを考慮するならば、サビーニーは詩の女神に仕える詩人にとってこの上ない聖地と

なり、詩の冒頭に表れる神聖な森（pios … lucos 6-7）とも対応する20。このことから、詩人

がサビーニーに象徴される「小さな」詩作、つまり抒情詩の韻律での詩作にこだわり、また

ピンダロス風の荘重な詩歌をそのように詩作したいという詩人個人の祈願が、冒頭から第

5 連までで主に語られていることがわかる。 

 

 

 

                                                        
17 『カルミナ』の別の詩においてサビーニーを詩人の詩作を象徴するものとみる見方は Race, W. H., 
‘Odes 1. 20: An Horatian Recusatio’, California Studies in Classical Antiquity 11 (1978), 179-196. 
18 Hardie, A., ‘An Augustan Hymn to the Muses (Horace Odes 3. 4) Part I’, Papers of the Langford Latin 
Seminar 13 (2008), 98. また、プラエネステ、ティーブル、バイアエはそれぞれ避暑地やリゾート地

として一般的なローマ市民の余暇と結びつく土地でもある（Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc.）。 
19 Hes. Theog. 22ff.  
20 Hardie, art. cit., 98-99 n. 69. 



124 
 

III 

 

 第 3 巻第 4 歌の初めにおいて、詩人は自らをギリシア抒情詩人になぞらえるなどの準備

段階を経て自らの立ち位置を表明し、ピンダロス風の詩歌をうたう詩人として詩の女神に

呼びかけた。こうした詩人と詩の女神とで構成された空間は、カメーナたちへの呼びかけ

を機に拡大していく。 

たとえば、すでに指摘されているように、詩の中の地名や地形に関する描写からは、「高」

から「低」へ下降する動きが見て取れる21。まず先ほど見た詩人の幼少期についての言及の

中で、幼い詩人がアープリアの山中（Vulture in Apulo 9）に住み、彼に驚嘆した人々は「高

いアケルンティアの住処」（celsae nidum Aceruntiae 14）や「バンティアの山間地」（saltus 

Bantinos 15）、「低いフェレントゥムの沃地」（arvum ... humilis Ferenti 16）に住むとある。こ

の celsae から humilis への推移は明確に下降の動きをなしている。また 21 行目から 24 行目

のくだりにおいては、「険しいサビーニー」（arduos Sabinos 22）・「涼しいプラエネステ」

（frigidum Praeneste 23）・「なだらかに下るティーブル」（Tibur spinum 23）・「澄みわたるバ

イアエ」（liquidae Baiae 24）といった地名が並ぶ。形容詞 frigidus は山間の冷涼な空気を彷

彿とさせ22、ここでも高地から徐々に下って海沿いの平地へと視点が移って行くさまがうか

がえる。 

42 行目以降はいわゆるギガントマキアーの描写が続くが、その最初に言及されるユッピ

テルの描写にも空間の幅を見ることができる。 

scimus ut inpios        

  Titanas immanemque turbam         

    fulmine sustulerit caduco,         

qui terram inertem, qui mare temperat 

ventosum et umbras regnaque tristia,         

  divosque mortalisque turmas         

    imperio regit unus aequo.              (C. 3.4.42-48) 

私たちは知っている、／動かぬ大地や波荒い海、／また亡者たちと暗い王国を、／そ

して神々と死すべき者たちの群れを／等しく支配して治める一人の神が、／いかに不

敬なティーターン族と恐ろしい一群を／雷霆を下して追い払ったかを。 

 

 ユッピテルが不敬なティーターン族を「雷霆を下して追い払った」（fulmine sustulerit 

caduco）という描写は、天からの下降の動きを含んでいる。また後続するユッピテルの支配、

すなわち「地上」（terram）・「海」（mare）そして冥界（umbras regnaque tristia）に言及するこ

                                                        
21 Davis, op. cit., 104-107; Hardie, art. cit., 102f.; West 2002, op. cit., 48f.; 岡道男「ホラーティウス『カル

ミナ』三・四の統一性」『ギリシア悲劇とラテン文学』岩波書店, 1995, 312ff. 
22 Cf. Verg. A. 7. 715: quos frigida misit Nursia 



125 
 

とで、高さを伴う空間に広がりが生まれ、その範囲は大幅に拡大する。さらに、この詩は冥

界に送られた罪人たち（missos ad Orcum 75）の描写で詩が締めくくられ、これにより天上

（caelo）から始まった下降の動きもまた完結する。こうした全体の描写の流れにより、上

から下への大きな空間的推移が表されていると言える。 

 以上のような空間の推移に加え、この詩は詩人と詩の女神の間で成り立つギリシア的な

理想世界から、アウグストゥスの治めるローマの現実世界へつながっていくさまをも表し

ている。まずこの詩は詩人と詩の女神との対話によって始まる。詩的霊感を受ける詩人が

さまよう神聖な森（pios … lucos 6-7）は詩的な理想世界に属するものであり23、そこに流れ

る心地よい水と空気（amoenae… aquae et aurae 7-8）も場にそぐうものである。また幼い詩

人を取り囲むイタリアの地名はどれも有名な場所ではなく24、かえってここで展開している

世界が閉鎖的であることを思わせる。 

こうした詩人の周囲の世界は、「カメーナたち」への呼びかけをきっかけとして広がりを

見せる。詩人が「カメーナたち」のものとなって登るサビーニーは、先ほど述べたように、

詩人の詩作態度を象徴するものの一つである。しかし現実世界におけるサビーニーはホラ

ーティウスがパトロンのマエケーナースより貰い受けた土地であり、それゆえに詩人と公

的な世界を結び付ける要素にもなっている。たとえば『カルミナ』第 2 巻第 18 歌では、先

の第 2 巻第 16 歌と同様にサビーニーが富と対比される形で提示されるが、詩人は豪奢な品

の数々を前置きとした上で以下のように述べる。 

at fides et ingeni  

  benigna vena est pauperemque dives 

me petit: nihil supra  

  deos lacesso nec potentem amicum  

largiora flagito,  

  satis beatus unicis Sabinis.              (C. 2. 18. 9-14) 

しかし信頼性と詩才の／豊かな血が私にはあり、貧しい身の上でも富者が／私を訪ね

てくる。それ以上の何をも／神々に求めず、力ある親しい者に／もっと恵みをと乞う

こともしない、／ただサビーニーによって十分に幸せな私は。 

 

「ただサビーニーがあれば幸せ」（satis beatus unicis Sabinis 14）だと語る詩人は、自らの

信頼性を生まれ持っての詩の才能と関連付けている。引用箇所冒頭の fides は財政的な信頼

性も含意する言葉であることから25、詩人は自らの経済的な独立を詩才と切り離せないもの

としていることが伺える。事実マエケーナースは詩人ホラーティウスの庇護者となって援

助し、サビーニーの土地を与えたのであるから、この箇所はそうした現実の詩人を象徴し

                                                        
23 Nisbet and Rudd, op. cit., 59. 
24 West 2002, op. cit., 48. 
25 Nisbet and Hubbard 1978, op. cit., ad. loc.; West, D., Horace Odes II: Vatis Amici, Oxford 1998, 132. 



126 
 

ているとも考えられる26。そして庇護者から恵みとして与えられ、かつ自らの詩的理想を体

現するものでもあるサビーニーは、現実世界における力ある者の加護を象徴しているとも

言えるだろう。このように、サビーニーは詩人と庇護者の間の公的な交わりと密接に関わ

っている。 

第 3 巻第 4 歌の第 6 連以降においても、サビーニーは詩人と現実の公の世界を結び付け

る要素となっている。サビーニーに登ると宣言した詩人は、再び女神たちの加護によって

何物にも傷付けられない（inviolatus 36）存在となる。 

vestris amicum fontibus et choris 

non me Philippis versa acies retro,  

  devota non extinxit arbor  

    nec Sicula Palinurus unda.  

utcumque mecum vos eritis, libens  

insanientem navita Bosphorum 

  temptabo et urentis harenas  

    litoris Assyrii viator,  

visam Britannos hospitibus feros  

et laetum equino sanguine Concanum,  

  visam pharetratos Gelonos 

    et Scythicum inviolatus amnem.        (C. 3. 4. 25-36) 

あなた方の泉とコロスに親しい私を、／ピリッピーにて崩れ退却する戦列も、／忌ま

わしい木も、／シキリアの波寄せるパリヌールスも滅ぼしはしなかった。／あなた方

が私とともにあるかぎりはいつでも、／喜んで凶暴なボスポロスへ船乗りとして、／

またアッシュリアの岸辺の焼けつく岸辺へも／旅人として挑もう。／客人に対して残

忍なブリタンニア人たちや、／馬の血に喜ぶコンカーニー人をも訪ねよう、／矢筒を

負うゲローニー人や／スキュティアの川をも傷ひとつ負わずに見物しよう。 

 

ここで列挙される倒木や海難などの障害は、ホラーティウス自身が実際に遭ったとされる

災難や27、アウグストゥスがこれから対峙するであろうローマの周縁の土地や部族である28。

このように、第 3 連から第 5 連ではギリシア的な理想世界にあった詩人が、カメーナたち

の加護を受けたのを境に「ホラーティウス」という個人の現実の体験やアウグストゥスの

未来の功績によって具体化されたローマの現実世界へと移行していることが分かる。さら

に、乳母の家を出て（extra limina Pulliae 10）、イタリアの田舎から外周の地域へと視点が移

                                                        
26 Miller, P. A., Lyric Texts and Lyric Consciousness: The Birth of a Genre from Archaic Greece to Augustan 
Rome, London 1994, 151. 
27 Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc. また、倒木のエピソードについては『カルミナ』第 2 巻第 13 歌の

中で言及されている。 
28 West 2002, op. cit., 49f. 



127 
 

って行く様子からは、私的な空間から外へと拡大するさまが見て取れる。こうした空間の

拡大は常に語り手たる詩人と詩の女神との交流を伴っており、したがって拡大した世界は

そのまま詩の女神の力の及ぶ領域となるのである。 

 

IV 

 

 上で示したような広がりを見せた世界は、詩の女神の権能の及ぶ領域にほかならない。

そして女神の力の証明となるのが、41 行目で提示される lene consilium である。詩の女神が

「思慮」（consilium）を与えるという言及は、先に示したアウグストゥスと詩の女神との邂

逅に後続することで、ヘーシオドスが『神統記』において描いた詩の女神たちと為政者と

の関わりを思い起こさせる。『神統記』でムーサたちが「甘い露」によって為政者たちの弁

舌を巧みなものにしたように29、『カルミナ』第 3 巻第 4 歌のカメーナたちが与えるのもこ

とばの力である。42 行目以降で描写される神々の戦いを語り手が「知っている」（scimus 42）

と表明することは、ピンダロスの祝勝歌によく見られるような神話的例示の導入30を思わせ

るばかりでなく、「（あなた方のおかげで）知っている」というように「思慮」を与えてくれ

た詩の女神への讃美としてとらえることもできるだろう31。 

また詩の女神だけでなく、アポッローも詩神としての性格を強調されてオリュンポスの

神々の戦いの中に描かれる。いわゆるギガントマキアーと呼ばれる神々と巨人族との戦い

の描写は、先に挙げたユッピテルへの言及（42-48）に始まり、それと同じだけ詳述された

アポッローへの言及で締めくくられる。 

magnum illa terrorem intulerat Iovi  

fidens iuventus horrida bracchiis    

  fratresque tendentes opaco  

    Pelion inposuisse Olympo.  

sed quid Typhoeus et validus Mimas, 

aut quid minaci Porphyrion statu, 

  quid Rhoetus evolsisque truncis    

    Enceladus iaculator audax 

contra sonantem Palladis aegida  

possent ruentes? hinc avidus stetit  

  Volcanus, hinc matrona Iuno et  

    numquam umeris positurus arcum,    

qui rore puro Castaliae lavit  

                                                        
29 Hes. Theog. 81ff. 
30 Lowrie, M. Horace’s Narrative Odes, Oxford 1997, 240-242; West 2002, op. cit., 46. 
31 A. Hardie, art. cit., 87-88. 



128 
 

crinis solutos, qui Lyciae tenet  

  dumeta natalemque silvam,  

    Delius et Patareus Apollo.             (C. 3. 4. 49-64) 

腕力を恃むかの恐ろしい若者たちと／木陰の深いオリュンポスにペーリオン山を／乗

せようとした兄弟たちは、／大きな恐怖をユッピテルに抱かせた。／しかし何ができ

るだろう、テュポーエウスや強力なミーマース、／あるいは脅し迫るポルピュリオー

ンや、／ロエトゥスや木の幹を引き抜いて／投げつける大胆なエンケラドゥスが、／ 

パッラースの音鳴らすアイギスを前に／挑みかかって？ こちらでは血気にはやる／

ウォルカーヌスや母なるユーノーが立っていた、／そして決して肩から弓を置くこと

のない神、／カスタリアの清い水で／解いた髪を洗い、リュキアの林や／ふるさとの

森に坐す／デーロスの、パタラのアポッローが。 

 

 神々の敵となる巨人たちは「大胆に」（audax）「襲いかかる」（ruentes）様子が描かれ、理

性とは対極にあるような姿が見られる。一方で、特に引用箇所を締めくくるアポッローの

描写においては、カスタリアの泉や神域への言及により多くの行が割かれており、弓を持

つ神よりも詩神としての性格が強められていることがわかる32。さらにこの箇所の直前には

世界をあまねく治めるユッピテルの描写（45-46）があり、アポッローの箇所と対応して一

種の枠組みを形成している33。これにより、戦いの動乱は力よりも理性的なものによって統

制され、なおかつそれを可能にするのが詩の女神の与える「思慮」であるという構図が浮

かび上がる。 

 さらに「思慮」なき力に対する処遇の例示として言及される冥界の罪人たちは、おおよ

そ神への不敬を働いた者たちであると考えられ34、一見して詩の女神との関連がないように

見える。しかし挙げられた罪人たちの、また詩全体の最後に言及されるピーリトウスは少

し様子が異なっている。 

incontinentis nec Tityi iecur  

reliquit ales, nequitiae additus  

  custos; amatorem trecentae  

    Pirithoum cohibent catenae.           (C. 3. 4. 77-80) 

節度のないティテュオスの肝臓を／悪徳の見張りとしてつけられた鳥が／置き去るこ

ともない。そして三百の鎖は／恋におぼれたピーリトウスを縛りつけている。 

 

ピーリトウスはテーセウスとともにプロセルピナを略奪しようと冥界へ下り、その罰と

して忘却の罰を受け、ついに帰ることのなかった神話上の人物である。『カルミナ』第 4 巻

                                                        
32 Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc. 
33 Miller, J. F., Apollo, Augustus, and the poets, Cambridge 2009, 298ff. 
34 Nisbet and Rudd, op. cit., ad. loc. 



129 
 

第 7 歌でもこのエピソードは扱われており、次のように語られている。 

infernis neque enim tenebris Diana pudicum 

  liberat Hippolytum  

nec Lethaea valet Theseus abrumpere caro  

  vincula Pirithoo.                        (C. 4. 7. 25-28) 

地下の暗闇からはディアーナでさえも貞節な／ヒッポリュトゥスを解放できず、／テ

ーセウスもレーテーの枷を大切なピーリトウスから／むしり取る力はない。 

 

どちらの詩においても、ピーリトウスは「レーテーの枷35」ないし「鎖」によって拘束さ

れた者として描写されており、忘却のイメージと結び付けられていることがうかがえる。

忘却は詩の女神の権能の一部である記憶とは対照をなすものであり、ゆえにピーリトウス

は女神の恩恵にあずかりえぬ者として解釈できるのではないか。また 79-80 行目の「三百

の鎖」（trecentae ... cohibent catenae）という表現にも注目してみたい。無数とも言える数の

鎖に縛られたピーリトウスの姿からは視覚的イメージが期待され、また各語の t や c の子

音は鎖から生じる金属音をも連想させる。こうした視覚的イメージと聴覚的イメージの二

重性は、第 2 連で見られた詩の女神の顕現における聴覚的イメージ（audire 6）と視覚的イ

メージ（videor 6）の混淆と対応する。こうして詩の女神の力は冥界においてもその効力が

発揮されることが証明され、この詩も全体として統一性のあるものとなる。 

 

V 

 

 II で述べたように、この詩の語り手はピンダロス風の仕方によってアウグストゥスの事

績などローマに関わることを扱った長大な詩歌をうたおうとする抒情詩の詩人である。し

かし、直前の第 3 歌の終わりで見せた詩と題材の不一致を仕切り直す必要がある。詩人は

まずギリシア抒情詩人に自らをなぞらえることで権威を示したのち、「カメーナたち」と称

される複数の詩の女神たちの加護を得ることで初めて主題を扱うことができたと言える。

加えて、III では詩の全体において天上から地下世界へとおよぶ大きな下降の動きや、また

それと並行する形で自らのギリシア的な理想世界からローマの現実世界へのゆるやかな移

行が示されていることを確認した。そして IV では詩の女神の与える「思慮」を核として後

半部分から前半部分との統一性を見出せることを、またそれが詩の女神の力の充満してい

ることそのものを象徴していることを示した。このように、詩人と詩の女神との交流、お

よび詩の女神の力の拡大はこの詩の軸となっている36。 

                                                        
35 Quinn, op. cit., ad. loc. 
36 最後に、第 5 行の auditis について改めて触れておく。まずこの問いかけは詩の主題に触れる前の

段階、すなわち詩人と詩の女神との交流のうちにある。そのため、ここに聴衆のような外部の存在

が介入することは一連の流れを乱すことになると考えられる。また複数形で呼びかけていること



130 
 

 

（京都大学） 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                        
は、詩人にローマに関することをうたわせ、人々に癒しと安寧をもたらすという詩歌の効能を表し

た「カメーナたち」と呼ばれる複数の詩の女神をあらかじめ示しているのではないだろうか。これ

らのことを踏まえ、auditis は「カメーナたち」と呼ばれる複数の詩の女神に向けられたものと考え

られる。 




