
Title
Léon de Rosny et la spiritualité de l'Orient :
Une dernière incarnation du paradigme
philologique de la ≪Renaissance Orientale≫?

Author(s) Belouad, Chris

Citation Gallia. 2011, 50, p. 23-32

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/6706

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



23

Léon de Rosny et la spiritualité de l’Orient : 
Une dernière incarnation du paradigme philologique de la 

«Renaissance Orientale» ?

Chris BELOUAD

Introduction : La Renaissance Orientale

Dans son ouvrage La Renaissance orientale 1 ）, Raymond Schwab retrace 

la grande aventure des études orientales, l’orientalisme au sens scientifique du 

terme, en France et en Europe. Dès les premières pages, il dresse un constat qui 

est aussi le cadre intellectuel de son livre :

　Pour la première fois dans l’histoire humaine, les écritures déchiffrées 

par les orientalistes firent de la terre un tout. Avec la fondation des 

orientalismes, a commencé une toute nouvelle acception du mot homme. 

[...] Tout à coup l’humanisme partiel des classiques devient l’humanisme 

intégral qui nous semble maintenant un produit de la nature 2 ）.

L’époque qui a vu naître cet humanisme intégral, Schwab la nomme 

«Renaissance Orientale», s’inspirant du titre du beau texte d’Edgar Quinet 3 ）. 

C’est une époque où les premiers grands orientalistes, «passeurs», et les 

écrivains romantiques, «créateurs », travaillaient de concert pour ouvrir de 

nouveaux horizons intellectuels à l’Europe.

Mais le travail des savants orientalistes se limitait-il, et devait-il se limiter 

à une entreprise purement philologique ? Certes non, car cette entreprise 

d’introduction de textes orientaux dans le corpus des humanités occidentales 

ne pouvait être totalement innocente, et surtout ne pouvait que se définir par 

rapport au Christianisme. Pour certains, il s’agissait de « laïciser» cette religion, 

pour d’autres, au contraire il s’agissait de la renforcer. Nous le voyons, l’enjeu 

du cheminement vers un humanisme intégral relève du religieux, du spirituel. 

Et très vite, les tentatives d’appropriation ont succédé à la philologie pure, 

notamment avec les Romantiques allemands qui se sont appuyés sur les travaux 

de l’orientalisme scientifique pour bâtir une construction intellectuelle faisant 

de l’Orient la source de la civilisation européenne en général et germanique en 

1 ） Raymond Schwab, La Renaissance orientale, Payot, 1950
2 ） Ibid., pp.12-13.
3 ） Edgar Quinet, «De la Renaissance orientale», in La Revue des Deux Mondes, XXVIII, 1841, pp. 

112-130.



24

particulier.

Ainsi, Antoine-Isaac Silvestre de Sacy (1758-1838), fondateur et 

organisateur de l’orientalisme scientifique français voire européen 4 ）, professeur 

entre autres de Champollion, se verra reprocher de ne pas être allé au-delà 

du travail philologique, même si le sien fut de grande envergure. L’historien 

et philosophe Ernest Renan (1823-1892), notamment, critiquera l’éminent 

orientaliste en soulignant que la connaissance des littératures de l’Orient doit 

aboutir à « l’idée de l’humanité», et poursuivre un «but religieux et supérieur 5 ）».

Certes, la critique de Renan doit être relativisée, car l’entreprise 

qu’il aurait souhaité voir Silvestre de Sacy engager, une telle entreprise 

d’appropriation des textes orientaux n’est pas une tâche qui incombe aux 

pionniers, mais plutôt à leurs successeurs. Nous pensons cependant que Renan a 

bien saisi, à travers et au-delà de cette critique de Silvestre de Sacy, la tendance 

intellectuelle de la Renaissance Orientale, quête d’un humanisme intégral 

s’appuyant sur les découvertes de la philologie.

C’est cette quête que retrace Schwab dans La Renaissance orientale, 

en s’intéressant principalement à la découverte des textes de l’Inde et des 

anciennes civilisations du Moyen-Orient. Mais il ne mentionne que brièvement 

la Chine, et pas du tout le Japon. Cette absence est justifiée par le fait que la 

Renaissance Orientale s’achève, pour Schwab, au début des années 1870 : il 

considère qu’à partir de cette période, le nouvel humanisme complété par les 

textes d’Orient a enfin droit de cité, et qu’en même temps la quête de l’Orient est 

dévoyée par la fondation de la Société Théosophique 6 ）.

Or, qu’en est-il du Japon, puisque la fin de la Renaissance Orientale telle 

qu’elle est définie par Schwab coïncide justement avec une multiplication des 

échanges politiques, commerciaux et culturels entre l’Occident et l’Empire 

insulaire ?

Nous savons que l’inspiration culturelle que le Japon a offerte à l’époque 

à la France est avant tout d’ordre visuel, graphique, esthétique. C’est le 

Japonisme, un mouvement placé sous le signe d’une formidable sollicitation des 

sens et des sensibilités. Nous ne reviendrons pas ici en détail sur les multiples 

facettes du Japonisme, déjà présentées dans de nombreuses études. Contentons-

nous de rappeler le caractère «esthético-centrique» du Japonisme, un concept 

défini par Chris Reyns-Chikuma 7 ） qui définit la découverte du Japon par la 

France avant tout comme une découverte sur le plan esthétique. Le Japonisme 

4 ） À l’époque de Silvestre de Sacy, la préséance de l’orientalisme scientifique français, et de son 

organe principal, la Société Asiatique, était reconnue dans toute l’Europe. Par ailleurs, Silvestre 

de Sacy a formé plusieurs grands orientalistes allemands comme Franz Bopp et Jules Mohl.

5 ） Ernest Renan, L’Avenir de la Science, Calmann-Lévy, 1890, p.41.
6 ） La Renaissance orientale, p.17.
7 ） Chris Reyns-Chikuma, Images du Japon en France et ailleurs : entre Japonisme et 

Multiculturalisme, L’Harmattan, 2005.



25

est un univers qui se nourrit plus d’impressions que de concepts, non seulement 

dans les arts mais aussi dans la littérature. Nous pouvons donc placer le 

Japonisme dans un cadre que nous nommerons «paradigme esthétique».

Par contraste, et en nous appuyant sur les travaux de Schwab, 

nous pouvons dire que la rencontre entre l’Orient ancien et l’Europe des 

Romantiques, cette «alliance de savoirs retrouvés avec des créations inédites 8 ）» 

est née à l’intérieur d’un «paradigme philologique», fondamentalement livresque 

et savant.

La question que nous souhaitons poser ici est la suivante : dans la 

représentation de l’Orient en France, y a-t-il eu un brutal et net changement 

de paradigme, ou y a-t-il eu une transition entre la Renaissance Orientale et le 

Japonisme ?

Une amorce de réponse se trouve, peut-être, dans les activités de Léon 

de Rosny (1837-1914), figure éminente de l’orientalisme scientifique français 

dans les dernières décennies du XIX
e
 siècle, mais aussi personnage atypique et 

controversé.

1. Léon de Rosny, un pionnier à l’héritage controversé

Fondateur des études japonaises en France, mais aussi ethnographe, 

sinologue et américaniste, Rosny s’est aussi souvent éloigné de ses activités 

académiques : il a notamment été journaliste 9 ）, et s’est même permis une 

incursion dans le monde du théâtre, avec un drame représenté en 1871 : Le 

Couvent du Dragon vert, première œuvre théâtrale française ayant pour sujet et 

pour décor le Japon.

Mais c’est justement l’une de ces activités extra-académiques, une tentative 

de syncrétisme entre le Bouddhisme et la pensée positiviste, qui fit de Rosny 

un personnage hautement controversé. Cette entreprise était-elle une tentative 

hasardeuse ? Une tentative malheureuse ? Toujours est-il que l’entreprise de 

Rosny a été mal comprise, et a suscité l’hostilité des autorités et de certains 

milieux intellectuels de l’époque.

Nous allons ici revenir sur cette tentative, et essayer de comprendre 

comment elle s’inscrit dans l’histoire de l’orientalisme scientifique, et dans le 

basculement d’un rapport philologique à un rapport esthétique à l’Orient.

Léon de Rosny naît en 1837, et reçoit donc son éducation à une époque où 

la Renaissance Orientale est en cours. Entre deux leçons de mathématiques, son 

précepteur lui parle de Confucius, de Lao-Tseu et des philosophies chinoises 

8 ） La Renaissance orientale, p.496.
9 ） Rosny a notamment écrit plusieurs articles relatant la venue de l’ambassade japonaise de 

Yasunori Takenouchi en France en 1862 pour le journal Le Temps.



26

anciennes10）. Il n’en faudra pas plus pour éveiller le jeune garçon à l’Orient. 

Adolescent, il devient le protégé du grand sinologue Stanilas Julien (1797-
1873), qui lui conseille de se concentrer sur l’étude de la langue japonaise. Ce 

conseil va s’avérer être plein de sagesse, compte tenu du contexte de l’époque. 

Dans les années 1840 et 1850, quelques étrangers, diplomates ou missionnaires 

parviennent à acquérir une connaissance pratique, sinon limitée, de la langue 

japonaise11）. Mais la théorisation et la rationalisation de ces connaissances dans 

un cadre institutionnel, celui de l’orientalisme scientifique, est encore à faire. 

C’est là qu’intervient avec succès le jeune Rosny, qui publie à l’âge de 19 ans une 

première somme de ses travaux sur la langue japonaise12）, très vite remarquée 

dans les cercles orientalistes. Le jeune homme vient de découvrir une nouvelle 

terre sauvage à défricher, un nouvel horizon pour l’orientalisme français, après 

l’époque héroïque des pionniers Silvestre de Sacy, Abel-Rémusat et Burnouf13）.

Après s’être acquitté avec succès d’une mission d’interprète auprès de 

l’ambassade japonaise de Yasunori Takenouchi en 1862, le jeune homme se voit 

chargé en 1863 d’un «cours public et gratuit de japonais» à l’École des Langues 

Orientales. En 1868, il devient le premier titulaire d’une chaire de japonais créée 

dans le même établissement.

C’est cette partie de la carrière de Rosny qui est sans aucun doute la plus 

connue, et la plus mise en avant dans l’histoire des relations franco-japonaises. 

Cependant, il peut paraître paradoxal qu’une telle activité de pionnier n’ait pas 

offert à Rosny une meilleure place dans l’histoire de l’orientalisme scientifique 

français. Pour déchiffrer ce paradoxe, il nous faut nous intéresser à la seconde 

partie, plus controversée, de la carrière de Rosny, et notamment la fondation de 

son «École du Bouddhisme éclectique».

2. De l’étude de la langue à l’étude du fait religieux

Dans les années 1870, Rosny semble s’intéresser de moins en moins à 

l’enseignement et à l’étude de la langue japonaise : il ne publie quasiment plus 

de travail significatif à partir du milieu de cette décennie, chose surprenante 

au vu de sa grande activité dans les années 1860. Dans les deux décennies 

suivantes, il concentrera ses efforts sur l’étude des cultures asiatiques, et en 

10） Désiré Marceron, Bibliographie du taoïsme ; suivie d’une biographie des principaux sinologues, 

japonistes et autres savants adonnés à l’étude de l’Extrême-Orient, Ernest Leroux, 1898, p.115.
11） C’est le cas de l’abbé Théodore Augustin Forcade (1816-1885) et de l’abbé Eugène Emmanuel 

Mermet-Cachon (1828-1889) qui ont séjourné dans les îles Ryūkyū (Okinawa) respectivement 

en 1844 et en 1855.
12） Léon de Rosny, Introduction à l’Étude de la Langue japonaise, par L. de Rosny, Maisonneuve, 

1856.
13） Jean-Pierre Abel-Rémusat (1788-1832), pionnier des études chinoises, et Eugène Burnouf 

(1801-1851), indianiste et pionnier des études bouddhiques.



27

particulier sur le fait spirituel et religieux.

Cette évolution des intérêts de Rosny se reflète dans sa carrière 

professionnelle : en 1886, il est nommé professeur à la V
e
 section de l’École 

Pratique des Hautes Études, ainsi que directeur adjoint de la conférence 

sur «Les religions de l’Extrême-Orient ». Dans cette série de cours, Rosny 

présente en détail les doctrines du Bouddhisme, du Taoïsme ou encore du 

Confucianisme. Mais conséquence de cet investissement très important, il 

délaisse ses cours de japonais dont il ne renouvelle plus les contenus.

Ce n’est cependant pas dans ce glissement des études linguistiques vers 

les études religieuses qu’il faut chercher l’originalité du parcours de Rosny. 

Cette originalité, qui sera aussi et surtout source de controverse, apparaît 

d’abord dans une série de conférences publiques sur le Bouddhisme qu’il 

inaugure à la Sorbonne au printemps 1890. Ces conférences sont loin d’être 

un simple prolongement de ses cours à l’École Pratique des Hautes Études, 

mais plutôt le début de la présentation dans la sphère publique, d’une tentative 

d’élaboration d’une doctrine « rosnienne» originale14）. Dans ces conférences, 

Rosny discute sa philosophie personnelle, et cherche à établir des parallèles, 

des convergences entre ses propres idées et les philosophies d’Orient, en 

particulier le Bouddhisme. Ici, le professeur, l’orientaliste s’efface au profit du 

penseur, voire du philosophe. C’est ce que lui reprocheront peut-être certains : 

la frontière entre le «passeur de savoirs» et le «créateur de savoirs» se trouble 

progressivement, au point de devenir dif ficilement discernable. Et cela dans un 

cadre qui n’est pas propice à ce type d’exercice, puisque c’est bien en tant que 

professeur et titulaire d’une chaire que Rosny donne ces conférences.

L’année suivante, en 1891, Rosny crée les « tchangkramana», ou 

«promenades philosophiques ». Dans la continuité de ses conférences à la 

Sorbonne, les sujets de discussion relèvent du religieux et du spirituel : 

Bouddhisme ou encore Christianisme primitif.

3.  Les conférences de Rosny, leur écho dans la presse, et leur possible 
filiation intellectuelle

Rosny est un personnage bien connu dans les sphères mondaines, 

académiques et culturelles de Paris. Aussi certains articles de presse cherchent-

ils, au printemps et à l’été 1890, à exploiter ces nouvelles activités de Rosny, 

notamment les « tchangkramana», pour faire œuvre de sensationnalisme. 

Ainsi, Le Matin offre une tribune à un groupe de la mouvance de la Kabbale, 

qui s’appuie sur les noms de Burnouf et de Rosny pour se donner une certaine 

14） Nous insistons ici sur le terme de sphère publique, car cette élaboration n’a pas commencé 

avec les conférences publiques de la Sorbonne, mais est le fruit d’un long cheminement.



28

légitimité15）. Cette tentative peu scrupuleuse nous permet cependant de 

constater que les contemporains de Rosny le voyaient comme un héritier 

de Burnouf, et donc de la grande tradition philologique de la Renaissance 

Orientale.

Mais certains journaux, comme Le Siècle, se veulent plus impartiaux et 

permettent à Rosny de s’exprimer sur la nature du Bouddhisme :

　En soi [...], le bouddhisme est une doctrine admirable qui embrasse 

tout et dont la profondeur déconcerte. Ce qui la rend merveilleusement 

sympathique à notre époque c’est que rien ne va contre elle dans les 

vérités de la science et que même elle contient le principe de ces vérités. 

[...] On pourrait même dire que le christianisme dérive du bouddhisme, 

et certaine école prétend même que Jésus aurait eu connaissance des 

révélations indiennes16）.

Cet extrait s’incrit assez clairement dans le discours de la Renaissance 

Orientale, qui souligne l’importance de l’ancienne sagesse orientale, et la 

nécessité pour l’Occident de se régénérer à ces sources antiques. Ce n’est 

d’ailleurs pas la première fois que Rosny fait appel à la dialectique de la 

Renaissance Orientale. Cette dialectique se retrouve non pas dans ses travaux 

de japonologie, mais dans ses écrits liés à l’ethnographie, qui possèdent 

une charge intellectuelle plus forte, de par les spécificités de la discipline et 

l’engagement prononcé de l’auteur dans celle-ci. Ainsi, en 1854, plus de trois 

décennies avant de donner des conférences sur le Bouddhisme, le jeune Rosny 

écrivait déjà, dans l’éditorial de la Revue Orientale et Américaine :

　Notre marche est vers l’Orient, ce berceau des lumières, cette terre 

si heureusement privilégiée, au sein de laquelle l’homme naquit à la 

conscience et à la civilisation ; vers cet Orient enfin où demeurent oubliés 

ou méconnus depuis des siècles les germes de nos cultes, de notre poésie, 

de nos arts, de nos sciences, en un mot de tout ce qu’il y a de beau, de 

grand, de sublime, dans les plus saintes inspirations des peuples.

Dans cet extrait, nous pouvons voir une influence romantique très 

forte dans le fond comme dans la forme. Même s’il s’agit avant tout d’un 

discours généraliste, certains concepts-clés de la Renaissance Orientale sont 

présents : l’expression «germes de nos cultes» sous-entendant un lien entre le 

Christianisme et les doctrines d’Orient, sera explicitée par Rosny trois décennies 

15） «Bouddha chez nous – La Religion hindoue à la conquête de Paris», in Le Matin, 9 mars 1890.
16） «Bouddha à Paris», in Le Siècle, 21 avril 1890.



29

plus tard, comme nous l’avons vu dans l’extrait précédent, lorsqu’il aura acquis 

les outils philologiques et philosophiques adéquats. L’entreprise de Rosny 

relèverait-elle alors, d’une certaine façon, du projet idéaliste de la Renaissance 

Orientale de régénération de l’Occident par l’Orient ?

Le premier problème qui se pose lorsque l’on tente de répondre à cette 

question, est que peu de journaux contemporains se sont sérieusement penchés 

sur l’entreprise du célèbre orientaliste. Mais certains, comme Anatole France, 

ont élaboré une critique plus raisonnée des activités de Rosny. Dans un article 

écrit pour le Temps à propos des conférences de Rosny, France s’exprime au 

sujet du Bouddha de la façon suivante :

　Et le remède souverain qu’il apporte au mal universel ne convient pas 

à notre tempérament. Il invite au renoncement et nous voulons agir [...] 

Çakya-Mouni n’est pas venu pour nous ; il ne nous sauvera pas, quoi qu’en 

dise M. de Rosny. Il n’en est pas moins l’ami, le conseiller des meilleurs et 

des plus sages17）.

Une critique nuancée donc, et qui est surtout révélatrice du fait que 

Rosny n’a pas su se faire comprendre de ses contemporains : même les plus 

compréhensifs et les plus éclairés, comme France, ont vu dans son entreprise 

une tentative de dif fusion d’une religion étrangère et exotique, plutôt qu’une 

véritable ébauche de syncrétisme. Nous avons peut-être un élément de réponse 

à notre question de départ : tentative il y a eu, certes, mais celle-ci semble avoir 

été malheureuse, puisque incomprise ou mal comprise.

Et pourtant, les conférences de Rosny à la Sorbonne vont évoluer 

graduellement vers un projet de syncrétisme plus affirmé, si ce n’est plus 

clairement avoué : en 1892, le professeur fonde l’École du Bouddhisme 

éclectique, dont la plupart des premiers «disciples » sont des anciens élèves de 

ses cours à l’École des Langues Orientales.

4.  L’École du Bouddhisme éclectique : tentative de syncrétisme, tentative 
consciente ?

En 1894, deux années après la fondation de son École du Bouddhisme 

éclectique, Rosny publie un ouvrage qui se veut un exposé des grands principes 

de son école : Le Bouddhisme éclectique. Il y présente ce qu’il appelle lui-même 

«une sorte de résumé éclectique des meilleures doctrines de la vieille Asie18）. »

Rosny introduit aussi la notion de «Néo-bouddhisme» ou «Bouddhisme 

17） «Bouddhisme (À propos du Cours de M. de Rosny) à la Sorbonne» in Le Temps, 4 mai 1890.
18） Léon de Rosny, Le Bouddhisme éclectique, Ernest Leroux, 1894, p. VI.



30

chrétien», qu’il définit comme le fruit d’une rencontre entre les doctrines 

orientales et le Christianisme :

　Fécondée par le travail de l’esprit chrétien, la découverte du Bouddha 

a acquis dans ces dernières années une portée religieuse gigantesque 

qui impose le respect et nous apprend à haïr nos instincts personnels et 

égoïstes19）.

Ce concept de textes orientaux anciens, retrouvés, déchiffrés et 

« fécondés» par le Christianisme, nous semble proche des idées basiques de 

la Renaissance Orientale. Comme nous l’avons déjà dit, l’intégration de textes 

religieux orientaux dans le corpus des humanités occidentales ne pouvait que se 

définir par rapport au Christianisme.

Toujours dans la préface du même ouvrage, Rosny explique clairement que 

son Bouddhisme éclectique n’est pas un ouvrage d’érudition, et va au-delà du 

travail de philologie pour entrer dans le domaine de la synthèse :

　On sera tout naturellement conduit à se demander si du moins le 

contenu de ce petit volume appartient en réalité à la doctrine bouddhique. 

Je répondrai : oui et non. ̶ Non, certainement, si l’on compte n’y 

rencontrer que des préceptes copiés d’une manière servile dans les livres 

canoniques de l’Inde, de la Chine ou du Kamtchatka. ̶ Oui, si l’on ne 

se préoccupe que de la substance qu’on peut tirer du Bouddhisme, tel 

qu’il résulte du travail des âges et des transformations que les progrès de 

la critique ont rendu nécessaires dans ses théories20）.

Le positionnement de Rosny est ici très clair : il va bien au-delà du simple 

rôle de traducteur «passeur de savoirs», pour se faire «créateur de savoirs» 

en se proposant d’ébaucher une nouvelle pensée syncrétique. Rosny cherche 

donc à faire ce que Renan avait reproché à Silvestre de Sacy de ne pas avoir 

fait : s’appuyer sur ses vastes connaissances philologiques pour aller vers un but 

supérieur, un but relevant naturellement du religieux.

Paradoxalement, c’est cette tentative de la part de Rosny qui lui a valu 

nombre de critiques et de ses contemporains et de la postérité. Or, cette 

tentative s’inscrit pleinement dans les idéaux de la Renaissance Orientale, 

dans ce que l’on pourrait appeler une seconde phase du mouvement : une 

nouvelle étape, toute hypothétique, qui succéderait aux travaux héroïques de la 

génération de Silvestre de Sacy. Dans La Renaissance orientale, Schwab explique 

19） Ibid., p. XXX.

20） Ibid., pp. VII-VII.



31

d’ailleurs qu’après la période des pionniers, l’orientalisme a vu naître au XIX
e
 et 

au XX
e
 siècles plusieurs tendances divergentes : des « techniciens, philologues 

et philosophes» d’une part, et un groupe hétérogène «d’idéologues ou d’initiés», 

qui « font du produit étranger des expériences de greffe locale 21）» d’autre part. 

Il nous semble que Rosny s’est éloigné, au cours de sa carrière, de la première 

tendance pour se rapprocher de la deuxième. Cependant, il apparaît que Rosny 

était très conscient de son changement de rôle, et qu’il considérait ce «passage» 

comme une nécessité dans l’évolution de l’orientalisme scientifique :

　Mohl a dit [...] que les travaux des Orientalistes, après avoir reposé tout 

d’abord sur la philologie comparative, étaient devenus par la force des 

choses, à peu près exclusivement historiques. Le jour approche où ces 

travaux devront subir encore une nouvelle métamorphose : ils deviendront 

littéraires et philosophiques. Les grands orientalistes ne seront plus que de 

simples interprètes : ce seront des hommes de pensée22）.

Il apparaît donc que Rosny s’inscrivait dans une démarche tout à fait 

consciente, et qu’il voyait son entreprise comme une évolution naturelle 

et nécessaire du rôle des grands orientalistes : une dernière phase de la 

Renaissance Orientale, en quelque sorte.

Le succès des conférences de Rosny à la Sorbonne, ainsi que celui de 

l’École du Bouddhisme éclectique prouve qu’il y avait une demande de la part 

des Français pour quelque chose de plus que l’apport esthétique du courant 

japoniste, même s’il ne faut pas négliger un certain effet de mode justement 

induit par le Japonisme. Mais il se peut que les conférences de Rosny, et ses 

fameuses «promenades philosophiques » aient en même temps répondu à une 

demande autour de l’aspect «spirituel» de l’Extrême-Orient.

5. Rosny, dernière incarnation de la Renaissance Orientale ?

Le Bouddhisme éclectique, avec ses dif férents éléments relevant des 

doctrines bouddhistes de l’Asie, des idées de Victor Cousin et d’Auguste Comte, 

et enfin du Christianisme, mériterait d’être analysé et commenté en détail. Mais 

ici, nous nous contenterons de situer, ou plutôt de resituer Léon de Rosny dans 

l’histoire intellectuelle du XIX
e
 siècle.

Rosny s’est toujours opposé, à tort ou à raison, au Japonisme en tant que 

courant esthétique tel qu’il était par exemple promu dans le salon des frères 

Goncourt. Il n’a jamais vraiment compris la démarche des deux frères, et a 

21） La Renaissance orientale, p.475.
22） «L’Orientalisme et ses congrès», Le Temps, 8 octobre 1890.



32

toujours considéré, à tort ou à raison, le Japonisme comme un simple effet de 

mode, comme le montre un pamphlet critiquant violemment la monographie 

qu’Edmond de Goncourt avait consacrée à Hokusaï23）. Cela explique la curieuse 

quasi-absence de Rosny du monde du Japonisme, autant à l’époque que dans 

les études postérieures à ce phénomène, alors que sa position de fondateur des 

études japonaises aurait dû lui valoir un rôle plus important.

La cause en est que Rosny est un enfant du paradigme philologique, un 

enfant de la Renaissance Orientale : dif ficile avec une telle filiation intellectuelle 

de souscrire au paradigme esthétique du Japonisme. Mais il est aussi un homme 

de son temps, et il va s’efforcer de réaliser, dans un cadre intellectuel qui est 

celui de la Renaissance Orientale, ou qui en est très proche, l’étape suivant le 

travail des pionniers de la philologie : la synthèse, le syncrétisme, la mise en 

application.

Léon de Rosny est donc bien plus proche d’Eugène Burnouf, ce grand 

spécialiste du bouddhisme indien, que des frères Goncourt. Nous pensons 

que l’entreprise de Rosny s’inscrivait dans un projet d’humanisme intégral tel 

que défini par Schwab, une tentative de réaliser une «alliance des savoirs» de 

l’Extrême-Orient et de l’Occident. Héritier de Silvestre de Sacy, et plus encore 

de Burnouf et de Julien, Rosny n’a peut-être pas su jouer le rôle que l’époque 

attendait du fondateur des études japonaises.

Mais même si sa tentative a été malheureuse, elle représente un moment 

particulier dans l’histoire de la représentation de l’Orient en France. Par une 

sorte de logique géographique, l’Extrême-Orient est entré le dernier dans le 

domaine de l’orientalisme scientifique, à la suite du monde arabe, du monde 

perse, du monde indien et du monde chinois. Ainsi, alors que l’époque a déjà 

basculé dans un paradigme esthétique qui donnera naissance au Japonisme, 

l’orientalisme scientifique et son pendant idéaliste, la Renaissance Orientale, 

s’incarnent, peut-être pour la dernière fois, en la personne de Rosny. Moment 

particulier, où le paradigme philologique s’efface pour céder la place à une 

rencontre des sensibilités artistiques, en laissant comme une sorte de testament 

cette ébauche de syncrétisme entre le Christianisme, le Positivisme et le 

Bouddhisme.

（Étudiant en 3ème
 année de Cours de Doctorat à l’Université d’Osaka）

23） «Un Mot aux amateurs de japoniaiseries», in Feuilles de Momidzi : Études sur l’Histoire, la 

Littérature, les Sciences et les Arts des Japonais, Ernest Leroux, 1901, pp.287-292.


