
Title Eigentlichkeit における関心について

Author(s) 中橋, 誠

Citation メタフュシカ. 2017, 48, p. 17-27

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/67692

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Eigentlichkeit における関心について

- 17 -

Eigentlichkeit における関心について

中橋誠

ハイデガーの用語である Eigentlichkeitには、一般に「本来性」という訳語が与えられてい

る。しかし、Eigentlichkeitは、「言葉の厳密な意味において用語として選択されている」

―Uneigentlichkeitと並ぶ―存在様態（Seinsmodi）（SZ, 42f.）であることが考慮されるなら、

「自分のものとされた存在様態」と訳されるべきである 1。

しかし、Eigentlichkeitの「逐語訳」が、すなわち、「言葉の厳密な意味」が own-nessや owned-

ness（自分のものとされていること）であることを理解しているにも関わらず、「標準的な翻訳」

であるとの理由で「本来性（authenticity）」という訳語を使用する解釈者がいる 2。このような解

釈者は、Eigentlichkeit（自分のものとされた存在様態）を言葉の上でしか理解していないのであ

ろう。そして、このような無理解をひきおこす原因の一つは、かつてアドルノがハイデガーの

Eigentlichkeitについて述べた「言語は eigentlichという語を流動的に用いている」、「ある概念に

おいて何が eigentlichかという判断のなかにも、この概念に対する関心が入り込んでいる」とい

う問題に求められよう 3。だが、アドルノの指摘を認めるならば、Eigentlichkeitという概念にどの

ような「関心（das Interesse）が入り込んでいるか」が明らかになるなら、そこから、かえって、

ハイデガーが用語として選択した Eigentlichkeitに関する無理解の幾つかが避けられるのではな

いか。本稿は、このような無理解を避けるために、ハイデガーが Eigentlichkeitという概念に込

めた関心が何かを明らかにしたい。

１．Eigentlichkeit についての具体的な記述

ハイデガーが Eigentlichkeitという概念に込めた関心はどのようなものか。この点を確認する

1 eigenは一般に「自分（自身）の」という意味をもつが、その原義は―「所有」を意味する動詞の過去分詞
eiganに由来するがゆえに―「所有された」である。

2 Denis McManus, Introduction in: Heidegger, Authenticity and the Self, Themes from Division Two of Being and Time, edited 

by Denis McManus, London and New York, Routledge, 2015, p.5.
3 Theodor W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, Zur deutschen Ideologie, in: Theodor W. Adorno Gesammelte Schriften, Band 

6, herausgegeben von Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2003, S.495.



Eigentlichkeit における関心について

- 18 -

ために、ハイデガーが Eigentlichkeitに与えた記述が具体的にどのようなものであるかを見てみ

よう。Eigentlichkeitそして Uneigentlichkeitについては、「カッセル講演」（1925年）に極めて具

体的な記述が見いだされる。まずはそれを見てみよう。

さて、この現存在であるのは何者か。大抵の場合、そして、さしあたり、われわれはわれわ

れ自身ではない。われわれの生の基盤は、《ひと
0 0

》が話すもの、《ひと
0 0

》が判断するもの、《ひ
0

と
0

》の事象の見方、《ひと
0 0

》が要求するものである。定かならざるこのような《ひと》こそ

が現存在を支配している。《ひと》はさしあたり、そして、大抵の場合、現存在を真の意味

で支配しているのであり、学問すらこれに基づいている。《ひと
0 0

》の問い方、《ひと》の探究

への取りかかり方が示されるのは、伝統においてである。人間の相互の共同現存在を支配す

るこの公共性
0 0 0

からはっきりするように、われわれは大抵はわれわれ自身ではなく、他者なの

であり、われわれは他者に生かされている。この《ひと》は何者か。それは目に見えず、定

かならず、何者でもない。しかし、取るに足らない無ではなく、われわれの日常的現存在の

真の意味での実在性である。この《ひと》としての現存在は、その傾向として、世界に目配

りするうちに自己を喪失し、自己それ自身から脱落する。人間は日常性においては自分のも

のとされていない。そして、自分のものとされていないこのあり方が、人間的現存在の現実

の特徴の第一に他ならない。これが極めてはっきりするのは、ギリシア人がすでに看取・定

義していた人間の根本的なありようからである。人間はゾーオン・ロゴン・エコン（ロゴス

を持つ動物）である。話し好きのギリシア人にとって、人間は話すもの（sprechend）とさ

れている。論じるということ（die Rede）が、われわれの存在の根本構造として選び出され

るわけではない。（ここで論じるということが、自然科学・心理学のように声を出すことと

して把握されてはならないのはもちろんである。）論じるとはつねに、何かについて論じる

こと、何かについて意見を述べることであり、それを、他者に対して、そして他者と共に行

なうのである。議論の対象は、他者の議論を通じて明らかにされ、接近可能となる。ロゴス

は明らかにするのである（デェールーン）。しかし、定論といったもの（Gerede）が可能な

ところでは、他ならぬ人間的現存在にとって、落ちつきを見いだす（verfallen）という傾向

が生じる。それは、《ひと》が他の介入を許さない可能性そのものである。特徴的なことに、

論じるということは、大抵、事象の根源的な知識からは生じない。実際、すべてを自己の目

で見て証明しておくなどといったことは不可能である。論じるということのかなりは聞きか

じりに由来する。受け売りに特徴的なように、口にされた言葉は流通するうちに硬直し、同

時に事象から遠ざかってしまう。定論の支配が強固なものとなるにつれ、世界は蔽われてし

まう。このように、日常的現存在には、世界と自己それ自身とを蔽ってしまう傾向がある。蔽っ

てしまうというこの傾向が、現存在が自己に向き合うことができず公共性へと逃げ込むとい

うあり方に他ならない。（DJ8,163f.）

まず、この引用の「人間は日常性においては自分のものとされていない」という記述に注目しよ



Eigentlichkeit における関心について

- 19 -

う。この「日常性」、そして、そこにおける「自分のものとされていない（uneigentlich）」存在様

態、すなわち Uneigentlichkeitに対しては、「平均的日常性における現存在の在り方は、倫理的価

値判断を交えてはならないというハイデガーによる注釈にもかかわらず、本来的な自己存在を喪

失した在り方として、やはり否定的に捉えられていることは否めない」と述べる解釈者がいる 4。

しかし、日常性や Uneigentlichkeitは、この引用における「《ひと》はさしあたり、そして、大抵

の場合、現存在を真の意味で支配しているのであり、学問すらこれに基づいている。《ひと
0 0

》の

問い方、《ひと》の探究への取りかかり方が示されるのは、伝統においてである」という記述に

示されているように、問いや学問に関して用いられている。もちろん、Uneigentlichkeitは否定を

表現している。しかし、それは、問いや学問に関する否定であり、「倫理的価値判断」における

否定ではない。なるほど、「自分のものとされていない」という記述を導いている、その前の「定

かならざるこのような《ひと》こそが現存在を支配している」や「われわれは大抵はわれわれ自

身ではなく、他者なのであり、われわれは他者に生かされている」、「世界に目配りするうちに自

己を喪失し、自己それ自身から脱落する」という記述は、その表現から、倫理的な観点において

否定されるべきものであるとの印象を与えるかもしれない。しかし、これらの表現でハイデガー

が述べているのは、「実際、すべてを自己の目で見て証明しておくなどといったことは不可能で

ある」という記述に示されているように、現存在が、どれほど独創的であったとしても、自己で

見いだしたわけでも自己で考えだしたわけでもない莫大な先人の知恵（伝統・定論）に依拠せざ

るを得ず、それどころか、大抵はそのような知恵に落ちつきを見いだし、その支配下にあるとい

うあり方 5、《ひと》と同じように思索し、その意味で、自己の頭ではなく、《ひと》の頭で思索し

まっているというあり方である。現存在は、問いかけるという様態にあろうとも、すべてを自己

の頭で思索することができるわけではない。問いかけるという様態の極まったあり方である学問

的態度においても、先行研究を踏まえるなど先人の知恵に依拠している。特に疑問を抱くことな

く日々を過ごしている場合、問いかけるという様態にない大抵の場合は尚更である。だが、これ

は、「『過少の』存在や『低次の』存在段階を意味してなどいない」（SZ,43）。後年になって述べ

られるように、落ちつきを見いだすのは「現存在の自然状態でさえある」（GA15,362）。これが

―Eigentlichkeitとの対比において―ひときわ目をひくときのあり方に、「日常性」という名

4 山本與志隆、「日常性の積極的意義―自己の本来性と非本来性の在り方の妥当性―」（宮原勇編『ハイデガー
『存在と時間』を学ぶ人のために』、世界思想社、2012年 12月 10日　第 1刷発行）、240頁。

5 定論（Gerede）や伝統（Tradition）、落ちつきを見いだすあり方（Verfall）が問いや学問に関わるものであることは、
『存在と時間』でも、たとえば次の記述に示されている。

 「極めて身近で平均的な、それゆえ、さしあたり歴史的でもある存在様態に関して、現存在の基礎的構造を後の
ために解釈しておこう。そうすれば明らかになるように、現存在は、自己が存在する場である世界に落ちつきを
見いだす傾向を有するのみならず、そこからの反照で自己を解釈する傾向をも有している。また、これと不可分
なのだが、現存在は、それなりに明確に把握された自己の伝統に落ちつきを見いだすのである。伝統は現存在か
ら、問いかけ選ぶという自主性を奪ってしまう。」（SZ,21）

 「それゆえ、定論は、もともと、それ自身のあり方として、論じられているものの立脚地への遡行を怠っている
0 0 0 0 0

ため、一つの閉鎖である。／この閉鎖はあらためて強固なものとされることがある。定論においては、論じられ
ているものが理解されていると誤認されるだけであるにも関わらず、この誤認のせいで、新たな発問のいずれも
が、そして対決のすべてが妨げられ、独特のあり方で抑圧・阻止されるからである。」（SZ,169）



Eigentlichkeit における関心について

- 20 -

称が与えられているのは、そのためである。もちろん、これも、「倫理的価値判断」において「否

定的に捉えられている」のではない。「日常性」は、「さしあたり
0 0 0 0 0

、そして
0 0 0

、大抵の場合
0 0 0 0 0

、現存在

が存在するあり方（wie es zunächst und zumeist ist）」（SZ,16, vgl. SZ,320）が言いかえられたもの

であり、いま問題とされているのが問いかけるという様態である以上、これが意味するのは、問

いかけるという様態がいまだ明確に自分のものされていないという意味で「さしあたり
0 0 0 0 0

」、そし

て、明確に自分のものとされていないことが多いという意味で「大抵の場合
0 0 0 0 0

」、現存在が存在す

るあり方である。このように、Uneigentlichkeitとは、とりわけ「日常性」に特徴的な存在様態 6、

《ひと》に落ちつきを見いだし、《ひと》に依拠するという非自立性のもと、問いかけが―殊更

に掴みとられていないとか、時に抑圧されるなど―制約され、明確に自分のものとされていな

い存在様態である。

さて、Eigentlichkeitは、Uneigentlichkeitの否定以前のものである。そうすると、Eigentlichkeitは、

問いかけが明確に自分のものとされた存在様態、それゆえ、明確に問いかけ、問いを提起する

という存在様態として把握される。なるほど、Eigentlichkeitにおいても、現存在は先人の知恵（伝

統・定論）を完全に無視することはできない。どれほど独創的な思索や問いかけであれ、先人

の知恵を踏まえているからである。しかし、それでも、明確に問いかけることができるなら、

現存在は問いを自分のものとしていなくてはならず、そのため、先人の知恵に全面的に依拠し

た「受け売り」の問いではなく、自己の問いを持っていなくてはならない。自己の問いを持つ

とは、先人の知恵による束縛から自由となり、これを自ら捉え直し、《ひと》の頭ではなく、自

己の頭で思索し、自己の道を自己で切り開き、自己の問いを自ら提起するという自立性を意味

する。このように、明確に問いかけ、問いを提起するという存在様態においては、徹頭徹尾、

自己が問題になり、自己が掴みとられ、自己が自分のものとされている。この意味で、

Eigentlichkeitは、《ひと》ならざる自己
0 0

が「自分のものとされた存在様態」である。これは、

Eigentlichkeitが「自己それ自身を『選択』・獲得するということ」（SZ,42）と表現されている点

にも示されている。

２．問いかけるという存在様態における自己の重視について

以上のように、Eigentlichkeitにおいては、徹頭徹尾、自己が問題とされるが、それは、明確に

問いかけ、問いを提起するということが、《ひと》による束縛から自由となり、これを自ら捉え

6 Uneigentlichkeitは、「ところで、その時その時においてわたしのもの
0 0 0 0 0 0

であるがゆえに、存在することが可能であ
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

るというありよう
0 0 0 0 0 0 0 0

は自由であって、Eigentlichkeitか Uneigentlichkeitのいずれかへも、両者の様態の差異が問題と
ならないあり方へも開かれている。ここまでの解釈は、平均的日常性に発するものであるがゆえに、様態の差異
が問題とならない実存、ないし、自分のものとされていない実存に制限されていた」（SZ,232）という記述に見
られるように―Eigentlichkeitと対比されるなら―とりわけ日常性に特徴的であるものの、「uneigentlichな理
解と同様に eigentlichな理解は、これはこれで、正当であることも不当であることも可能

0 0

である。理解は、存在
することが可能であるというありようであるがゆえに、徹頭徹尾、可能性によって貫かれている。しかし、理解
のこれらの根本的な可能性の一方への切替は、他方を捨て去ることではない」（SZ,146）という記述に見られる
ように、日常性以外でも、現存在の実存から分離されるわけではない。現存在が先人の知恵を完全に無視するこ
とができない以上、それは当然である。



Eigentlichkeit における関心について

- 21 -

直し、自己の問いを自ら提起するということだからである。それゆえ、このような自己の重視に

対して、「もし共同存在（われわれの事例では客観的次元における実存）が、《ひと》に落ちつき

を見いだすあり方という特徴を有するとしたら、自己の回復への第一歩は必ずや非共同存在
0 0 0 0 0

（not-being-with）でなければならず、その他から距離をとらねばならず、他の人々に巻き込まれ

てはならない
0 0

。すなわち超越論的独我論（transcendental solipsism）でなければならない」と述べ

る解釈者がいるものの 7、Eigentlichkeitにおける自己の重視は独我論と何ら関わりを持たない 8。そ

れは、「独自の見解（eine eigene Meinung）」や「彼独特の文体（der ihm eigentümliche Stil）」とい

う表現が独我論を意味するわけではないのと同様である。そして、ハイデガーが、問いかけると

いう存在様態すなわち Eigentlichkeitにおいて自己以外の現存在を排除しているわけではないこ

とは、先に見た引用の「論じるとはつねに、何かについて論じること、何かについて意見を述べ

ることであり、それを、他の人々に対して、そして他の人々と共に行なうのである（Rede ist 

immer Reden über etwas und Sich-Aussprechen über etwas, und zu und mit anderen）。議論の対象は、

他の人々の議論を通じて明らかにされ、接近可能となる。ロゴスは明らかにするのである（デェー

ルーン）」という記述にも示されている 9。それのみではない。カッセル講演には次のような記述

さえ見いだされる。

現象論（die Phänomenologie）はまず、次第に可能性に入り込み、自己を伝統から解き放た

ねばならない。そして、その後、過去の哲学を自己に対して閉ざされざるものとなし、自分

のもの、自身のものとしなくてはならない。現象論における探究手法からは、必然的に、さ

まざまな方向を目ざす問いかけが生じてくる。もっとも、現象論学派といったものがあるわ

けではない。あるのは、さまざまな方向を目ざす研究であり、これは互い自身を相互批判に

晒すのである。（DJ8,160）

ここに示されているように、ハイデガーの考えでは、存在の問いの方法である現象論において、

現存在は「まず」「自己を伝統から解き放」ち、すなわち、Uneigentlichkeitを脱し、「その後」「過

去の哲学を〔……〕自分のもの、自身のものとし（eigentlich aneignen）なくてはならない」、す

なわち、Eigentlichkeitという存在様態に至らなくてはならない。そして、このとき「必然的に

7 Christopher Macann, Who is Dasein? Towards an ethics of authenticity, in: Martin Heidegger, Critical assessments IV, 

Routledge, London and New York, 1992, p.241.
8 なるほど、『存在と時間』にも、「実存論的『独我論（Solipsismus）』」（SZ,188）という表現が見いだされる。し
かし、括弧がつけられていることから明らかなように、これは、一般に理解される独我論ではない。それどころ
か、この「実存論的『独我論』」は、「まさに極限の意味において、自己の世界を世界として扱い、その前へと現
存在をもたらし、そして、それに伴い、現存在そのものを、世界内存在である自己そのものの前へともたらすの
である」（SZ,188）と述べられているように、一般に理解される独我論の反対を意味している。また、そもそも、
ハイデガーは「孤立した主観（ein isoliertes Subjekt）」に関して、「それでは、世界内存在という現象は的確に捉
えられていない」（SZ,206）と述べている。

9 同様のことは、『存在と時間』にも記されている。次を参照されたい。
 「ロゴスは何かを、つまり、論じられている対象を見えるようにする（ファイネスタイ）のであり、しかも、論
じている者に

0

（自分に）、ないし、一緒に論じている人々に見えるようにするのである。」（SZ,32）



Eigentlichkeit における関心について

- 22 -

（notwendig）」与えられるとされているのが「さまざまな方向を目ざす研究であり、これは互い

自身を相互批判に晒すのである（verschiedene Richtungen der Arbeit, die sich selbst gegenseitiger 

Kritik unterwerfen）」。つまり、ハイデガーの Eigentlichkeitにおいて、自己以外の現存在は排除さ

れないどころか、「相互批判」のため必要とされているのである 10。

相互批判が必要とされるのは、通常、さらに深く問いかけるためである。そして、ハイデガー

もそのように考えていることは、たとえば、次の引用に示されている。

真の自己省察が意味をもち、可能となるのは、それが現に存在するときのみである。そ

して、これが現に存在するのは、厳密に呼び覚まされたときのみである。さらに、真の

自己省察が厳密に呼び覚まされうるとき、他者が思いやりの対象としてではないが、ど

こかで反省のうちに巻きこまれる。すなわち、哲学の対象を自分のものにしようとする

とき、それが方法の適用の厳密さへと結びつけられているのは、他者の目前においてな

のである。方法が適用されるさいの厳密さは、どのような学問よりも優先される。なぜ

なら、学問においては、ただ、事象に即するという要求が決定的であるのに、哲学の事

象には、哲学遂行者自身と（哲学遂行者自身の）周知の乏しさが付きまとっているから

である。（GA9,42）

しかし、このような意思疎通には、真の相互理解のもつ歴史的で創造的な力が欠けている。

真の相互理解とは、理解者たちを互いに変貌させ、そうして、他ならぬ理解者たち自身―

これは、つねに、もっとも確実でありながら、もっとも包み隠されたものである―を更に

近くにもたらしてくれるからである。もっとも、自分の核心とはつねに、もっとも確実であ

りながら、もっとも隠蔽されたものである。〔……〕eigentlichな相互理解が生みだすのは鎮

静化ではない。それでは、ただちに互いの無関心へと陥ってしまう。eigentlichな相互理解は、

それ自身、共通の歴史的課題への気づかいから、相互に相手を問いのうちにもたらすという

安定を欠くあり方をしている。（GA13,17）

Eigentlichkeitは、以上で見たように、明確に問いかけ、問いを提起するという存在様態として

捉えられている。このような存在様態、すなわち、自己の問いを自ら提起するという存在様態が

「自分のものとされた様態」であるとは、この様態において、《ひと》ではなく自己が自分のもの

とされるということ、そして、同じく問いかけるという存在様態にある他の現存在からの批判

―それゆえ、相互批判―を通じて、更に根源から自己が自分のものとされるということを意

味している 11。このように、ハイデガーの把握する Eigentlichkeitにおいては、徹頭徹尾、自分の

10 ハイデガーの考えでは、現象論には対話が不可欠である。次の記述を参照されたい。
 「だが、じっくり考えてみなければならないが、現象論を学ぶことができるのは書物に目を通すことによってで
はなく、対話を重ねることによってのみである。」（GA14,149）

11 ハイデガーが学問において他者を重視していることは、すでに 1919年の講義で述べられている（GA56/57,4）。



Eigentlichkeit における関心について

- 23 -

ものとされる自己が問題とされている。しかし、それは、倫理において問題となる自己や、世界

や他者を欠いた自己などではない。Eigentlichkeitの理解を欠く者―Eigentlichkeitを言葉の上で

しか理解しない者、Eigentlichkeitを倫理的な観点から捉える者、Eigentlichkeitに独我論を読みこ

む者―は、Eigentlichkeitにおける自己が、問いかけるという存在様態において問題となる自己

であることを理解していない。

３．現存在の把握に基づくものとしての Eigentlichkeit

以上で見られたように、Eigentlichkeitは、問いかけるという存在様態であり、自己が問題となっ

ても、それは、この存在様態に関してである。自分のものとされた存在様態、そして、それに関

する自己としては―これらの表現からは―他のものも考えられうるにも関わらず、ハイデ

ガーがこれらを問いかけに制限するのはなぜか。ここには、どのような「関心」が込められてい

るのか。

この点を確認するために、『存在と時間』における用語としての現存在の初出箇所を見てみよう。

ハイデガーによる Eigentlichkeitの把握は、それが現存在の存在様態であるがゆえに、現存在の

把握に基づくからである。それは次のようなものである。

存在はどのようなものかという問いが明確に提起され、この問いそのものが余すところなく

洞察されなくてはならないなら、この問いを確立するために必要とされるのは、これまでの

説明に従えば、存在に目を向ける手法や、意味を理解したうえで概念として把握する手法の

解明、存在しているもののモデルの正しい選択を可能にするための準備作業、この存在して

いるものへ純粋に接近する手法の明確化である。何かに目を向ける行為、何かの理解・把握、

選択、何かへの接近は、問いかけ（Fragen）を構成する態度であり、それゆえ、それ自身が

一定の存在しているものの、すなわち、われわれという存在しているものの存在様態

（Seinsmodi）である。われわれ問いかけを行なう者（die Fragenden）が、その時その時にお

いて、自身、このような存在しているものなのである。存在の問いの確立が意味しているの

は、それゆえ、存在しているもの―問いかけを行なう者（das fragende ［Seiende］）―を、

その存在において洞察することである。この問いを問いかける行為（Fragen）は、存在して

いるものの存在
0 0

様態（Seinsmodus）であり、それ自身、問いかけにおいてどのようなものか

と問われているものから―存在から―本質において規定されている。われわれ自身がそ

の時その時において、このような存在しているもの、とりわけ、問いかけて（Fragen）存在

する可能性を有して存在しているものである。このような存在しているものにわれわれは現
0

存在
0 0

という用語を与えたい。存在の意味はどのようなものかという問いを洞察し、明確に提

起するためには、存在しているものの一つ（現存在）を、その存在に関して、先行して適切

な仕方で解明する必要があるのである。（SZ,7）

この引用に繰りかえし述べられているように、現存在とは、「存在様態」として「問いかけ」



Eigentlichkeit における関心について

- 24 -

を有して存在しているもの 12、さらに正確には、「とりわけ、問いかけて存在する可能性を有して

存在しているもの」である。

このように、現存在は、すでにそれだけで、問いかけるという存在様態を有するものとして把

握されている。しかし、現存在は、問いかけをつねに自分のものとしているわけではない。それ

は、「問いかけて存在する可能性を有して」という記述にも示されている。それゆえ、現存在に

関しては、それが「その時その時において（je）」実際に問いかけるという「存在様態」のうち

にあるか否かが問題とならざるをえない。そして、このような現存在の特徴の第二として挙げら

れているのが Jemeinigkeit（その時その時においてわたしのものであるか否かというあり方）で

あり（SZ,42f.）13、これにより規定される存在様態―そして、ハイデガーが「とりわけ」問題と

する存在様態（vgl. SZ,328）―が、「その時その時において」「自分のものとされた存在様態」

（Eigentlichkeit）か否（Uneigentlichkeit）かである。つまり、現存在の特徴の説明において挙げら

れる存在様態の Eigentlichkeitか否かは、現存在の把握における、「その時その時において」問い

かけるという「存在様態」のうちにあるか否かに基づいている。カッセル講演の具体的記述に認

められた、問いかけるという存在様態としての Eigentlichkeitは、ハイデガーによる現存在の把

握そのものに基づいているのである 14。

ハイデガーが現存在を、問いかけるという存在様態を有するものとして把握するのはなぜか。

12 それゆえ、現存在が人間と言いかえられていても、それは、問いかけるという存在様態を有するかぎりでの人間
であり、食事をとるとか、睡眠をとるなどといった存在様態にある人間ではない。次を参照されたい。

 「一般に学問には、真なる定理を基礎づける繋がりを纏めあげたものという規定が可能である。しかし、この定
義は調ったものでもなければ、学問を本来の意味で捉えているわけでもない。学問は人間の態度であるがゆえに、
この存在しているもの（人間）の存在類型を有するのである。この存在しているものにわれわれは現存在

0 0 0

という
用語を与えたい。学問研究は、この存在しているものに可能な唯一の存在類型でも、極めて身近な存在類型でも
ない。」（SZ,11）

13  Jemeinigkeitは、文字どおりには、「その時その時においてわたしのものであること」であるが、「Eigentlichkeit

と Uneigentlichkeitという可能性の条件」（SZ,53）であることも踏まえ、本稿では、「その時その時においてわた
しのものであるか否かというあり方」と訳したい。

14 『存在と時間』の第一部第二篇では、問いかけるという存在様態が主題として扱われているわけではない。しか
し―先の引用を繰りかえすことになるが―第一部第二篇の最初の節にある「ところで、その時その時におい
て（je）わたしのもの

0 0 0 0 0 0

（meines）であるがゆえに（Jemeinigkeitを指す―引用者）、存在することが可能である
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

というありよう
0 0 0 0 0 0 0

は自由であって、自分のものとされた存在様態（Eigentlichkeit）か、自分のものとされていない
存在様態のいずれかへも、両者の様態の差異が問題とならないあり方へも開かれている。ここまでの解釈は、平
均的日常性に発するものであるがゆえに、様態の差異が問題とならない実存、ないし、自分のものとされていな
い実存に制限されていた」（SZ,232）という記述に見られるように、第一部第二篇における Eigentlichkeitとは、
第一部第一篇で制限されていた事象が自分のものとされるということ

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

であり、これは、現存在の具体的な
0 0 0 0

存在様
態としては、問いかけるということである。また、「《ひと》から自己を連れもどそうとするなら、すなわち、《ひ
と》自身を実存において変様し、自分のものとされて

0 0 0 0 0 0 0 0 0

自身で存在する（eigentliches Selbstsein）ようにするなら、
それは、一つの選択の取りもどし

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

として遂行される必要がある。ところで、選択の取りもどしが意味しているの
は、選択を取りもどすというこの選択を行なうということ

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

、すなわち、自分の自身から存在することが可能であ
るというありよう（ein Seinkönnen aus dem eigenen Selbst）へと決断するということである。選択を行なうなか、
現存在が自己に可能にする

0 0 0 0 0

のは、第一に、自分のものとされて存在することが可能であるというありよう（sein 

eigentliches Seinkönnen）である」（SZ,268）という記述の末尾の Seinkönnenに後に付けられた註には、「存在が生
じること―哲学、自由（Seinsgeschehnis --- Philosophie, Freiheit）」とある。「自分のものとされて（eigentlich）
存在することが可能であるというありよう」とは、「存在が生じること―哲学、自由」、すなわち、存在という
事象が生じてくるなか、現存在が自由となり、事象へと開かれ（vgl. GA22,64f.）、哲学的思索を遂行すること、
問いかけるということである。



Eigentlichkeit における関心について

- 25 -

それは、引用に見られるように、ハイデガーが現存在を必要とするのが、「存在はどのようなも

のかという問いが明確に提起され、この問いそのものが余すところなく洞察されていなくてはな

らないなら」、「存在の意味はどのようなものかという問いを洞察し、明確に提起するためには」

という制約のもとにおいてであるから、すなわち、ハイデガーを捕らえているのが、存在の問い

を明確に提起するという「関心」であるからである。存在の問いを明確に提起するという「関心」

のもと、まず、現存在すなわち「問いかけて存在するという可能性を有して存在しているもの」

が必要とされ、次に、この可能性が自分のものとされた存在様態として、Eigentlichkeit、すなわち、

問いかけるという存在様態が自分のものとされなくてはならない。そうでなければ、存在の問い

が明確に提起されない。Eigentlichkeitには、存在の問いを明確に提起するという「関心」が込め

られているのである。先に触れた Eigentlichkeitの理解を欠く解釈者たちも、ハイデガーの関心が、

存在の問いの明確な提起に存することは理解しているはずである。Eigentlichkeitに関しても、こ

の理解を一貫させなくてはならない。

結語

Eigentlichkeitに対しては、「authenticity（本来性）の理念はハイデガーの著作を決定的に台な

しにしてしまった。そのため、authenticityは、ハイデガーが主張していたようなもの、つまり、

人間の実存を存在論的に適切に分析するための必須の要素とはなっていない」15といった批判が

寄せられることがある。しかし、このような批判は斥けられなければならない。というのは、い

ま見たように、Eigentlichkeitには、存在の問いを明確に提起するという「関心」が込められてい

るからである（vgl. SZ,14）。Eigentlichkeitは、「ハイデガーが主張」するとおりの、問いや分析

のための「必須の要素」以外の何ものでもないのである。なるほど、ここには、一定の「関心」

が認められる。そして、「ところで、現存在の実存が存在論の見地から解釈されたが、その根底

には、存在に則する見地からする、自分のものとされた（eigentlich）実存の一定の把握が、現存

在の事実として与えられた理想があるのではないか。実際、その通りである」（SZ,310）という

記述に見られるように、ハイデガー自身もこの点を自覚している。だが、Eigentlichkeitは、「関心」

が込められているという理由で斥けられてよいものではない。それでは、あらゆる問いかけが封

じられてしまう。重要なのは、まずは問いかけるという存在様態に飛びこみ―相互批判を通じ

て 16―問いかけるという存在様態を更に根源から自分のものとし、「勇気」をもって、任意の

問いではなく、「唯一の問い」（N1,579, vgl. GA21,224）に向かうことである。そのために自分の

ものとされるのが Eigentlichkeitである。なるほど、ハイデガーにとって、Eigentlichkeitは、第一

には、存在の問いを明確に提起するためのものである。しかし、存在の問いは、「存在に則した

15 Herrman Philipse, Heidegger’s Philosophy of Being: A Critical Interpretation, Princeton, Princeton University Press, 1998, 

p.321.
16 これは、次のようにも表現されている。
 「思索者たちのあいだの争いは、事象そのものの『愛を伴う争い』である。この争いは代わる代わるに彼らを助け、
同一のものに単純に帰属させる。この同一のものから思索者たちは、存在が遣わされる運命のうちに、それに適
したものを見いだすのである。」（GA9,336）



Eigentlichkeit における関心について

- 26 -

学問に先行し、これらに基礎を与える存在論それ自身を可能にする条件」（SZ,11）を目ざすもの

でもある。すなわち、ハイデガーの意図するところでは、Eigentlichkeitは、同時に、それぞれの

学問に基礎を与えるものである。そうである以上、Eigentlichkeitは、知を肯定する万人によって、

自分のものとされなくてはならない。それは、Eigentlichkeitが、問いかけるという存在様態であ

る以上、ハイデガーの思索に反対する者にも当てはまるのである。

註 　Vittorio Klostermann社のハイデガー全集（Gesamtausgabe）からの引用箇所は、GAの後に巻

数と頁数をつけることで記す。その他の本の略号は以下の通り。

SZ: Sein und Zeit, Tü bingen, 17. Aufl., 1993.

N1: Nietzsche erster Band, 5. Aufl., Pfullingen, 1989.

DJ8: Wilhelm Diltheys Forschungsarbeit und der gegenwärtige Kampf um eine historische 

Wetanschauung, in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, 

Band 8, hrsg. v. Frithjof Rodi, Vandenhoeck & Ruprecht in Göttingen, S.142-180, 1993.

 （なかはしまこと　電気通信大学・准教授）



Eigentlichkeit における関心について

- 27 -

On the interest of Eigentlichkeit
Makoto NAKAHASHI

Heidegger’s term Eigentlichkeit is generally translated into authenticity. But this term 

is chosen terminologically in a strict sense. In consideration of this, the term should be 

translated into owned-ness, because eigen means own and is the past participle in its origin. 

What does Eigentlichkeit mean as owned-ness?
In a lecture Heidegger describes Eigentlichkeit as a modus of Dasein who asks for his or her 

matter. In order to ask for his or her matter, Dasein is not allowed to depend upon common 

knowledge, but has to think in his or her own way and to have owned anew his or her own 

question. First, Eigentlichkeit is owned-ness in this sense. And in order to raise his or her 

own question, Dasein has to be in the questioning modus, that is to say he or she has to 

have owned the questioning modus, i. e. Eigentlichkeit. Eigentlichkeit is owned-ness in the 

double sense.

One might say that the above grounds only on my interest, especially because, as Adorno 

insists, the interest of interpreters tends to steal into the term Eigentlichkeit itself. However, 

this is Heidegger’s own interest. As the modi of Dasein, Heidegger mentions only 

Eigentlichkeit and its negation (Uneigentlichkeit). And Heidegger grasps Dasein as an entity 

which owns a questioning modus, without which he can not raise his own question. In the 

term Eigentlichkeit lies Heidegger’s own interest.

Eigentlichkeit should not be rejected only because it is based on the individual interest. 

Without interest, no one can ask for his or her matter. What is important, is to raise his or 

her own question, not to lose his or her courage to pursue the truth, and to find the ultimate 

question. Eigentlichkeit in this sense should be highly esteemed by all researchers.

「キーワード」

Eigentlichkeit、Jemeinigkeit、存在様態、自己、問いかけ




