
Title 食の繋がりからみる援助 : ハイデガーの「現存在」
概念を手がかりに

Author(s) 服部, 俊子

Citation 医療・生命と倫理・社会. 2002, 2(1), p. none

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/6933

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



食の繋がりからみる援助 

――ハイデガーの「現存在」概念を手がかりに―― 
 
服部俊子 

（大阪大学大学院医学系研究科博士課程、医の倫理学） 
 
  
 
 はじめに 
 
   数年前、ある疾患により私は入院していた。点滴針やテープなどの外的な物だけでは
なく、自分のからだの細菌まで異物と判断してしまうような反応がおきた。そして点滴に

よる栄養剤と抗アレルギー剤の投与を受けたのだが、私は食べようとしても食べられない。

常に痛みや吐き気も感じるし、言葉では語れないしんどさである。投与される点滴薬の増

加に伴い血管穿刺回数も増加する。医師は心臓に近い血管からの点滴も考慮したが他の危

険性と照合し躊躇していた。医療者は「痛い思いしないためにも頑張って食べられるとい

いのにね。」と言葉を置き去る。さらに、青地味ながらも腫れた手にむかい、「血管がない

ね」とまた言葉を重ねる。確かにこの医療者の気持ちは自然かもしれない。事実、私も医

療の現場にいたころ、同じようにそう思っていたからだ。自己抗体や肝機能の検査値で異

常はある。でも、手足の拒否反応は目に見えるが、目に見えない身体内部の拒否反応は、

患者の精神的なもの、ストレス、として医療者は判断し、そういう患者に何の疑問もなく、

食べない患者として栄養摂取の代替治療方法を考える。食べられなくても食べないのであ

っても、そういう食の欠如にある患者の治療としては、栄養摂取が医療においては最良の

方法だと思っていた。「でも医療ってこういうものでいいの？何かが違うよ。」「食べられな

い患者に栄養点滴をしながら、食べなきゃ、とか、食べなくても今は点滴があるから、と

いうことが医療？」すでに医療現場から哲学の道に転向していた私は、また自分自身に問

いかける。「こういう齟齬はどうして生じるの？」そう自問しながらもしんどさを感じる私

は、訪れてくれる友人にいう。「痛い思いをしながらも、私の持っている医学的知識を活用

してはいるつもりでも、それでも、食べられないのよ。」 
 
 患者である私は、食べられないことに対する複雑な思いが、医療者には届かないことが

わかっていた。というのも、かつて医療者であった私は、食べない患者を前にしたときの

医療者が、「栄養摂取は病気の回復に必要なものだから、是非食べてほしい」と考えること

を知っていたからである。患者の食べられないという思いが、医療者によって栄養不足と

しておきかえられ、その患者の思いを覆い隠してしまうのだ。しかし、食が栄養摂取と同



じではないと私達の誰もが気づきながらも、それに対してどうすればよいかは誰にもわか

らない。この両者の思いはどこまでも平行線を辿り、齟齬として現れてくる。その齟齬が

繋がるような援助ははたしてあるのか、患者となった私に疑問が生じるのである。 
 
 しかしながら、依然として今の医療現場では、食の援助は栄養摂取の色合いが濃いよう

である。それはどうも、患者と医療者の双方の思いによって支えられているようだ。食べ

られなくなった患者は、医療者にこの原因を調べ、除去して欲しいと切に願う。医療者に

おいては、食の欠如が栄養の欠如へと摺り替えられ、食は栄養摂取の単なる一手段として

扱われる。患者は栄養摂取に縋り、医療者もまた栄養摂取に縋ろうとするわけであるが、

その思いの根底には、食の欠如が私達に告げ知らせてくることになる、（生物学的）生命が

有限である、ということへの不安があるからなのであろう。しかし、同じように栄養摂取

こだわっていても実際の患者と医療者では、食の欠如が現れたときの対応が、それぞれ異

なっている。 
 
 私達は医療現場においては、それぞれが医療者や患者と呼ばれる、異なった者となる。

したがって私達の根底にある思いが仮に同じであったとしても、すでに異なった者である

それぞれをとおしてその思いが現れるのであるから、医療者と患者とでは食に対する対応

が異なっていたとしても当然ではないだろうか。 
 
 現代ドイツを代表する哲学者の一人であるハイデガーは、まさに、このようなそれぞれ

の存在の現れを区別したうえで、そのような世界の「存在」が各々に対してそれぞれ異な

ったものとして「現」れてくる、ということを主題的に考察した。その現れの場をハイデ

ガーは「現存在(Dasein)」と呼び、私達が世界を知るための唯一の道筋として、自らの哲学
の中心に据え付けるのである。ちなみに、ハイデガーは、私達が一般的にいうところの人

間存在のうちに、現れの場としての「現存在」を見出そうとしていた。 
 
医療現場[1]における食の問題とその援助を考えるにあたり、このようなハイデガーの概念

をもとにしながら、医療者と患者のそれぞれの「現存在」に現れている世界を分析するこ

とで、はじめてそれらの存在者により近付くことができるように思える。医療現場におい

て、これらの両者に現れる食の世界は果たしてどのようなものなのか。その現れの違いが、

両者の間の齟齬を生じさせるとしたならば、その齟齬の根はどこにあるのだろうか。その

生じた齟齬は、どうすればその齟齬を繋ぎあうことができるのだろうか。また、そこに援

助があるならば、具体的にどういう方法が可能なのか。このような問いに答えてこそ、は

じめて食の援助のあるべき姿が垣間見えてくるような気がしてならない。 
 
したがって本稿では、このハイデガーの「現存在」概念を手がかりにしながら論をすす



め、この問いについて考えていくことにしたい。 
 
 １ 私達が気遣う食のつながり 
 
 ハイデガーは、私達各々の「現存在」に現れる世界に、私という者をはじめとして、多

くの物や他者といった存在者達が存在しているのだという。その存在者たちが現れてくる

世界を、「現存在」である私達はいつも気にかけるから、他の存在者たちとも、またその世

界とも関わることができるのである。このような「現存在」を気にかける私達の在りかた

を、ハイデガーは「気遣い (Sorge,英語/care)」と呼んだ。そして、共に存在する存在者た
ちのなかにおいて、物に対する気遣いを「配慮（Besorgen）」と呼び、者に対する気遣いを
「顧慮（Fursorge）」として区別するのである。また、このように区別された物への「配慮」
と者への「顧慮」も、最終的には私自身へと差し向けられてくる気遣いなのであって、こ

のような私自身への「気遣い」こそが、逆に、物への「配慮」や者への「顧慮」を成り立

たしめる根本的なものと看做されるのである。 
 
 では、私達が「気遣い」を通して世界と関わるとは、はたしてどういう事柄をさすので

あろうか。 
 
 世界には、私も物も者も多くの存在者たちが住まう。この存在者たちは、「現存在」が関

わる以前にすでになんらかのつながりをもって存在しているのである。そこにあるペンも

机も光も、あなたも彼も、すべてがすでになんらかのつながりをもって存在しており、そ

のつながりにおいて、すでに世界は存在している。このことは、ペンやあなたなどが単独

で存在し、その総体が世界であるということでは決してない。それは、私達が、私を含め

た存在者たちに気遣うことで、その存在者たちが住まう世界にはじめて関わることができ

る、ということなのである。このような、私達と世界との「気遣い」を通しての関わり、

このことをより詳しくみるために、まずは、存在者たちのなかでも、もっとも身近な存在

者としてある物と、それへの気遣いである「配慮」から見ていくことにしよう。 
 
 私達のまわりには多くの物が存在するが、その物には「道具（Zeug）」となりうるような
存在性格が予め備わっており、その存在性格をハイデガーは、「道具的存在性」

(Zeughaftigkeit)と名付けている。このような、物がもちあわせているところの「道具的存
在性」を「現存在」は見抜き、それを自身が使用するための「道具」として見出すのであ

る。さらに、この「道具」は、そもそも「～のため」という指示をお互いに差し向けあっ

て繋がっているものとされ、それは「道具」が存在する前に、なんらかのつながりのなか

にその「道具」があることを意味している。このつながりをハイデガーは「道具連関」と

呼び、「道具」が見出されるときには、すでにそれが他の「道具」に帰属されて在る、と捉



えたのである。このように、「道具」は単独で存在するものではなく、「道具連関」の総体

としての「道具全体性」のなかのひとつとして位置付けられて存在している、ということ

ができる。また、「道具」が「道具全体性」のなかに位置付けられ、そこに存在しうるため

には、「道具」にも、その「道具」の適切な用途において適切な場所に位置するような存在

性格がもともと備わってなければならないとして、ハイデガーは、それを「適所性

（Bewandtnis）」といったかたちで問題にしようとしたのである。この「適所性」は、「～
のため」という「道具」が差し向けあっている指示によって、もたらされるものである。

その指示をもとにした「道具連関」を成り立たせているものこそが、まさに「現存在」の

「配慮」という気遣いであり、この気遣いは連関を、私達に親密なものとして在るように

しむけるものなのである。この過程をとおして、「現存在」にとって連関が、はじめて<意
味のあるもの>として現れてくる。ハイデガーはこのような「現存在」の働きを「有意義化」
と呼び、「現存在」が、「～のため」という指示においてもたらされる「道具」の「適所性」

を、自身にとって<意味のあるもの>へと変換するような関わりとして捉えたのである。こ
の「適所性」の連関全体のことを、ハイデガーは「有意義性」と呼び、この「有意義性」

こそが、最終的に世界を世界たらしめているものである、として解釈するにいたるのであ

る。 
 
 「現存在」の気遣いとしての「配慮」は、このようにして、物という存在者を、私達に

とっての親密なつながりの中にある身近な存在者としての「道具」に見出していくのであ

る。この「道具」は、「現存在」がそれを具体的に使用するからこそ、より私達にとって身

近な存在者として現れてくる。そのことをより具体的に言えば、以下のとおりになろう。 
 
 ハイデガーは、「現存在」が日常的に出会う仕方を「交渉」と呼び、その「交渉」におい

て見出すのは「道具」であるという。ちなみにハイデガーは、この「交渉」に、ギリシア

語において実践を意味する praxis という言葉をあてている。この言葉の意味からもわかる
ように、「交渉」は、私達が物を使用することにおいて、私達と物が最初に出会う際の、そ

の出会われかたなのである。具体的にそれは、目の前にドアという物があるならば、ドア

を開きつつ取っ手を使用するということで、すでにドアと「交渉」をしている、といった

出会われかたなのである。このような「交渉」は、私達が日常的におこなっている行為を

指すものであるといえよう。さらに、この「交渉」は、予め物に備わっている「道具的存

在性」を見抜く力としての「配視(Umsicht)」という様式をもっている、とハイデガーはい
う。この「配視」によって「現存在」は、道具がもちうる「道具的存在性」を見抜き、そ

の道具がもちうる「道具的存在性」の可能性をより活かすことができるようにその物と「交

渉」することで、物を「道具」として見出していくのである。例えば、「現存在」がレンガ

という道具を見出すには、「現存在」が、予め土が持っている「道具的存在性」を、逆に土

の方からも導かれるようにして見抜き、それをもとに、焼く、あるいは練るといった行為



を通し、それと「交渉」する中で、はじめて土をレンガとして見出すことになる。つまり、

こういった「交渉」は、「現存在」がその物に対して一方的に働きかけるということだけで

は決してなく、むしろ、物の背後にある「道具連関」のつながりからも促されるようにし

て導かれていく、というありかたなのである。したがって、このような「交渉」は、能動

的な側面と受動的な側面が合わさって成り立っているものと言えよう。もっとも身近な存

在者である物と、それへの気遣いである「配慮」とのあいだには、まさにこういった関係

が結ばれているのである。 
 
 とはいえ、私達と世界との気遣いを通しての関わりは、それだけではない。ハイデガー

は、物への「配慮」という関わりの他に、他の「現存在」への気遣いとして、「顧慮」とい

う関わりを考えていた。したがって、次に、私達が他者と関わる気遣いとしての「顧慮」

について概観してみることにしたい。 
 
 ハイデガーは、他者に対する「顧慮」には、ふたつの様相があるという。ひとつめは、

他者であるその当人がもっている気遣いを、「その他者にかわって引き受ける」というやり

かたであり、それは他者である当人が世界に関わる術としてもちあわせている気遣いを、

その当人からとりあげてしまう、ということである。そうなれば、「現存在」の「顧慮」は、

その他者であるその人を「支配」してしまうことになる。ふたつめとしての「顧慮」は、

他者であるその当人が世界と関わるための「気遣い」を奪うことなく、他者であるその人

が、世界に関わるそのままを、「現存在」の私が気遣うということなのであり、「他者に手

本を示すようなものである」とハイデガーは言っている。さらに、この２つの「顧慮」を、

具体的な例をもとにしながら見てみる。脳卒中の疾患により麻痺が生じ、日常生活の動作

がうまく行えない患者がいるとする。その患者は、動きづらい手足をもとに、日常的に使

用していたお箸をより使いやすいように工夫したり、自身でリハビリテーションを施す。

これは、患者自身があらたな「道具連関」を成り立たせようとさまざまな物に「配慮」し

ていることを意味する。この患者が、昼食を食べるために上体を起こそうとしている場面

において、この患者に、ひとつめの「顧慮」、すなわち他者を「支配」するかたちの「顧慮」

で関わろうとするならば、動きづらい手足の状態を考え、患者の上体を医療者が起こし、

食事に必要なお箸などの「道具」をすべて設置してしまう、ということになる。これは、

他者の気遣いをすべて奪いとってしまうことであり、すなわち他者の可能性（ここではよ

り動けるようにすること）を奪うことなのである。次に、同じくこのような場面に対して、

ふたつめの「顧慮」で、すなわち「他者に手本を示すような」「顧慮」で関わるとするなら

ば、それは、患者という他者のそばに「顧慮」する者が立ち止まり、上体を起こそうとす

る患者を見守りつつ、患者が「配慮」しきれないところ（例えば棚からお箸を取り出して

患者に渡すことをする）を手伝う、という関わり方になるであろう。 
 



 このような２つの「顧慮」は、目の前に現れている他者の中でも、すでに関わりのある

者に対する気遣いなのだが、私達の日常では、多くの他者と街ですれちがったり、また「道

具」を介して出会われる、といった場合の他者への気遣いもある。私達は、街ですれ違う

他者にはお互いに無関心で無視しあいながら出会うのであり、また「道具」のつながりの

隙間から現れてくる他者と出会うこともある。このような、隙間から現れる他者は、例え

ば、食材の「道具連関」からは、食材を栽培している者や販売している者、といった者達

として捉えることができよう。このように、無関心で無視しあう出会いかたをする他者や、

道具を介して出会う他者への気遣いを、ハイデガーは「顧慮の欠損状態」にある気遣いと

いう。この「顧慮の欠損状態」にある気遣いは、かりに自身が出会う他者が、街ですれち

がったり、物を介して出会うような他者であったとしても、逆に「現存在」がいつもそれ

らに対して「顧慮」をする準備を整えている状態を意味している、ともいえる。というの

も、街ですれちがうとしても、少しのきっかけがあれば「顧慮」という気遣いによる関わ

りとして、「現存在」はその他者とも近付きうるのであり、そういう意味においては、「顧

慮の欠損状態」は、まさに「顧慮」というあらたな気遣いを生じさせうるものして捉え返

すことができるかもしれない。 
 
 以上において、「現存在」へ現れる世界と、その世界への「配慮」と「顧慮」という、私

達の気遣いの在りかたをみてきた。ハイデガーはさらに、「道具」を気にかけたり、他者を

気にかけたりするこの在りかたこそが、「日常的」で「平均的」な「現存在」としての在り

かたであるともいう。言い換えればそれは、私達が「道具」や他者に気遣いすることを通

して、食べることや使うなどといった行為が導き出され、それをもとに世界と関わってい

る、ということなのである。しかし、このような気遣いには、私達は日常的にほとんど気

づくことがない。「あなたの日常的な食べる行為はどのようなものですか。」と問われると

返事に困ってしまうように、「道具」に気遣いながらもそのつながりに支障がない限り、私

達は、あらためて日常の食べるという行為が結んでいる連関に気をとめることなどないの

である。かりに食べる行為をしようとしても、調理するための食材が見つからず、お箸が

見当たらなかったとする。これは「道具連関」と私とのつながりに支障がきたされた状況

であり、そのような状況におかれた私達は周囲を見回し、他の「道具」に「交渉」しなが

ら、食材やお箸になるような物をあらたに見出すであろう。それでも「連関」への「交渉」

が全く<意味をなさない>くらいに、食べるための連関自体が完全に支障をきたしたならば、
「現存在」は、連関とのつながりが途絶えてしまわざるをえない。そのような状況にある

「現存在」は、連関と密接に繋がっていたときに気遣っていた「顧慮」や「配慮」が、一

挙に色褪せてくるのを感じ、「現存在」の気遣いの根本的なものとしてある、私自身の「気

遣い」しかできなくなってしまうのである。このように私自身への「気遣い」だけになっ

てしまうということは、「現存在」にとって、他の存在者へと張り巡らせていた網目の糸が

断ち切られてしまうということなのであって、またそれは、他の存在者同様に、「現存在」



が「単独化」して存在してしまう、ということを意味するのである。このような状況にお

かれる「現存在」にとって現れてくる世界は、もはや私以外にはありえなくなってしまう。

そのときには、まさに私自身の存在に、つまり有限存在としての私自身の存在に、「現存在」

は向き合う他なくなるのである。しかしながら、「現存在」が自身に向き合うことしかない

状況にあっても、「現存在」はつねに、日常的な私達に戻りたいと願う。なぜなら、ハイデ

ガーは、「現存在」の「平均的」な在りかたを、「現存在」が自らを有限存在であることを

隠蔽し、またそれから目を背けながら生きていくような態度のうちに、見定めようとして

いたからである。「現存在」である私達は、世界に存在する物に「配慮」し、また他者に対

しても「顧慮」しているにも拘わらず、このような気遣いにあらためて気をとられること

なく過ごしている。ここにこそ、「現存在」の「平均的」な姿がある、とハイデガーは考え

るのである[2]。 
 
 では、これまで述べてきたようなハイデガーの「道具連関」と「現存在」との関わりを

もとにするならば、食の欠如における患者という「現存在」は、果たしてどのような存在

者としてみえてくるのであろうか。そして、その患者という「現存在」は、世界とどのよ

うに関わっているのか。私達が、日常的にはあらためて気にとられることのないような、

食べる行為とその連関をもとに、次の節でそのことを明らかにしていくことにしたい。 
 
 ２ 食の繋がりと食べる行為 
 
 私達の食べる行為というものは、食べる「ため」の連関全体に「現存在」が気遣い、そ

の連関全体から導き出されてくるものである。例えば、入院中の患者の食べている姿を思

い浮かべてみる。行為主体としての患者だけではなく、座る椅子も机も箸も、その視野に

入ってくる。そしてもっと見えない物にまで想像をふくらますならば、机や食物を照らす

光り[3]など、さまざまな「道具」たちも浮かんでくる。このようにして思い浮かべることが

できる「道具」たちは、食べる行為をする患者の食の「連関全体」を形作っている、とい

うことができよう。患者の食べる姿からも、食の世界がひろがりをもってくるようだ。私

達は、さまざまな物に「配慮」をしながら食べているにもかかわらず、食べる行為そのも

のにほとんど気をとられることはない。そのような、きわめて当然のように行っている日

常的な行為であっても、場合によっては、それができなくなることも当然ある。そのよう

な状況におかれた「現存在」は、あらためて食べるための「諸連関」に「交渉」を行って

いかなければならない。そのような「交渉」の甲斐もなく、食の「連関全体」のつながり

が途絶えてしまったときに、私達は食べる行為が諸連関から導き出されない存在者となっ

てしまうのである。このような存在者となったときに、私達は医療の場へと赴き、患者と

いう者になる、といえよう。 
 



 では、食の欠如にある患者の「現存在」の世界を考えるために、入院中に食べられない

と嘆く患者の姿を思い描いてみる。気分の悪そうな表情で、食べ物が運ばれてきても全く

そのことになんら反応を示さないような患者の姿が想像される。あるいはそれは、少しで

も食べようと上体を起こしお箸を持ったものの、食事のおかずを全くつつきもしない患者

の姿なのかもしれない。この様子からは、本当に食べる行為が導き出されているとは到底

言えず、食べるために繋がっていた物たち、すなわち椅子も、お箸も、さらには患者に食

べられなかった食べ物までもが、物さびし気に置かれている様子がみてとれる。食べる行

為をする者から食べるためにつなげられた糸を引きよせると多くの「道具」がついてくる。

物さびし気に食べ物達がおかれている様子は、道具をつないでいたそのような糸が一挙に

切れたような、あるいはもともとそこに糸などなかったかのような印象を、私達に抱かせ

るのである。これは、「交渉」が支障をきたし、さまざまな連関が途絶えた状況である。こ

の状況は、連関が「交渉」においてうまくつながりを保っていたときとは異なり、諸連関

にあった「道具」たちがすべて、単なる物へと立ち返ってしまうことなのである。ナイチ

ンゲールは「患者が手をつけなかった食物を、後で食べてくれることを期待して、つぎの

食事時刻までベッドのそばに置いておくようなことがあるが、これは結局のところ、患者

を何も食べられない状態におとしいれるにすぎない」[4]と示している。つまり、彼女が述べ

たかったことをハイデガー流にいうならば、それは、患者が食べるために存在した食べ物

が、その「?のため」という指示による連関が断ち切られると、食物という「道具」より調
理された単なる物へと変換されてしまい、患者の食べる行為はますます引き出されににく

くなる、と言い換えることができよう。したがって、食べられないという患者は、食べる

行為が導き出されない状況におかれていると言える。そのような患者は、その「現存在」

においてもっとも根本的である患者自身への「気遣い」というものにとらわれ、まさに有

限存在である私自身にむかってのみ「気遣い」をする他なくなっているのであろう。加え

て食そのものは、呼吸と同様に生命体に不可欠なものであり、「現存在」の有限性をもたら

すものとしての影響が非常に大きい。だからこそ、この食の欠如にある患者は、小さな創

傷を負った患者よりも、はるかに自身の有限存在性を感じているのである。そういった「現

存在」は、食の連関に「配慮」しているにも拘わらず、その気遣いに気づくことなく食べ

ていたような、そのような日常的な私に戻りたい、とより一層強く願うであろう。それゆ

えに、患者は自身に向けられた「気遣い」から目を背けたいがために、栄養のための点滴

やその他の栄養摂取方法という物への「配慮」に縋ろうとするのかもしれない。 
 
 では、このような食の欠如にある患者と、その患者に援助をしようとする医療者に齟齬

が生じてくるのはなぜなのであろうか。医療者としての「現存在」にとって、食の欠如に

ある患者は、はたしてどのような他者として現れてくるのだろうか。 
 
 



 ３ 患者と医療者の間にある齟齬の根 
 
 医療者は、医療的知識という生物学などの実証科学をもとにした知識を備えた存在者で

ある。この知識というものは、もともと「生命」というものに焦点をあてたものである。

ちなみにハイデガーによれば、この「生命」は、「事物的存在者」(Ding)でもなければ「現
存在」でもない[5]ようなものとしてあり、生命活動というかたちでもって、「現存在」のも

とにのみ存在するものとして捉えられている。医療者は、「生命」に焦点をあてた医療的知

識をいつも「配慮」する者として存在するのであり、それは、患者の「現存在」における

生命活動に、いつも気遣う存在者なのである。さて、食の欠如にある患者が、このような

医療者が集まる医療機関に赴くにいたるのは、自分が気づくことなく行っていた食べる行

為が、いくら「配慮」をしても、導き出されなくなってしまったときである。つまり、患

者となった者は、日常的に食べることをしていた私達に戻りたいと願いながら、医療者の

前に現れることになるのである。だが、医療者は、食の欠如にある患者を前にしても、そ

の患者の生命活動に多大な影響を与える栄養という、実証科学的な枠内から患者をとらえ

てしまう。このような医療者の態度は、患者自身が築き上げてきた食べるための連関全体

（「有意義性」）を、一挙に<意味のない>ものへと摺り替えてしまうのである。このように、
食の欠如にある患者は、医療者によって、栄養の枠内に位置付けられる「生命」として捉

えられてしまう。ここにこそ、齟齬の根があるのである。 
 
 また、食の欠如にある患者は、食べる行為が導き出されない状況で、他の存在者との繋

がりも途絶え、医療者とのかかわりからも「単独化」しやすい状況にある、と言える。こ

の状況は、医療者が、「生命」への気遣いをすることにこだわり、医療的知識の枠内に「配

慮」でもってとどまることを容易にしてもいる。そして、このとき、目の前の患者という

「現存在」は、医療的知識の隙間から顔を覗かせるような他者として、医療者の前に現れ

るのであった。つまり、この事態は、医療者が、「顧慮」の欠損状態としての存在で患者に

かかわり続けることをたやすくさせるものなのである。[6]医療者が、患者を前に医療を行う

ということは、日常的なことである。そのなかで、目の前の患者の「現存在」が、患者自

身の気遣いに向かい、自身が有限存在であることへの不安を抱いていたとしても、医療者

は、そのことから目を背けることも当然ありうる。なぜならば、患者が向き合っている、

自身が有限存在であるという事実は、医療者にとっても、同じ事実だからである。患者自

身が、その事実から目を背け、それを隠蔽したいがために、日常的な患者自身に戻りたい

と強く願っていたのと同様に、医療者は、「現存在」としてある患者のその事実からも目を

背けたいのである。というのも、医療者の「平均的」で「日常的」な在りかたは、医療的

知識に「配慮」するところにこそあるのであって、従来の患者の捉えかたの延長として、

引き続き「生命」への気遣いといったかたちを通しての患者との関わりにとどまり続けて

いくからなのである。したがって、このような医療者の「平均的」で「日常的」な在りか



たが、医療者と患者との齟齬を拡げることに加担しているとも言えるのかもしれない。 
 
 以上のことから、医療者と患者の「現存在」における齟齬の根がどこにあるのかが見て

とれた。食の援助の在るべき姿を模索する私達にとっては、むしろ、この齟齬を繋がると

ころにこそ、その食の援助の本来的な姿を見定めなければならないのではないだろうか。 
 
 ４ 今の医療の動向――齟齬をうめられる？ 
 
 しかしながら、日本の医療の現状は、逆に、このような齟齬を拡げる方向に向かってい

るような気がしてならない。最近、日本の医療現場では、アメリカで誕生した、栄養管理

を一括に引き受けるＮＳＴ（Nutrition Support Team、栄養サポートチーム）というシス
テムが取り入れられているという[7]。ちなみに、こういった活動の診療報酬は、現在日本で

は認められてはおらず、こういった状況のなかで、このようなサポートチームを新たに病

院内に発足させるには、医療現場の臨床家達による相当の熱意と尽力があったからのこと

なのであろう。嚥下障害の機能訓練法、医療チューブ、栄養剤としての多種の点滴や成分

栄養剤などといったものを、徹底的に管理するというこのチームは、あくまでも従来から

行ってきた栄養管理の視点に依拠している。このチームが介入することによって、術後な

どの長期絶食しなければならない患者の栄養摂取方法が、より適切に考慮され、栄養摂取

方法に関する合併症の減少といった優れた効果が得られているとも言われている。さらに

それは、嚥下運動が障害された患者には、早期から嚥下訓練を開始することで、その運動

への意欲を増進させ、早期退院へと導いているとも報告されている。確かに、このような

NST の活動のもとで救われる患者が多くなることは、医療を受ける者として喜ばしいこと
でもある。しかしながら、その一方では、この活動に関わる現場の看護者が、現在の食に

関する援助に憤りをもっている思いが伝わってくる記事８）もある。その文章の背後から

は、栄養サポートチームとしての援助が、食べ物を飲み込む運動だけでもなく、経口から

の栄養摂取だけの援助でもなく、<人が食べ物を食べること>に関わる援助を目指していく
のだという強い思いを読み取ることができる。栄養管理というものにも本当の食の援助が

ありうると思えたから、それがこのチーム発足への熱意なったのであろう。しかし今一度

よく考えてみる必要があるのではないだろうか。食べ物を飲み込めるようにと、嚥下運動

を強化するようなリハビリテーションを行う、しかし、それでも嚥下力が強化できない状

態にある患者には、はたしてどのような食への援助を行えばよいのか。患者が自分の意志

を伝える手段を消失した場合の食への援助をどうすればよいのか。老衰などのように代謝

がどんどん低下していき、それによって食がなくなりつつある患者にどうすればいいのか。

完全なる無菌状態での食事が食べられなくなる患者にどうしたらよいのか。つまり、臨床

でのこういった栄養摂取方法のひとつとしての経口摂取ではない、本来の食の援助への問

題は、NST の介入による栄養管理を徹底化させることだけで、本当に解消されうるのかど



うかをあらためて考えてみる必要がある、ということなのである。医療者も患者との齟齬

を感じているからこそ、食の援助について真剣に考えたいと望むはずである。ならば、医

療者は、食の援助を栄養摂取へと摺り替えてしまう今の医療の在りかたとその在りかたが

生じさせる齟齬の根に気づき、そしてそこにこそ向きあうことが、今求められているので

ある。言い換えれば、それによってこそ、患者の目の前にある医療者が、食の欠如にある

患者という他者への「顧慮」の気遣いによって関わるという、そもそも医療者自身が求め

ていたはずの食の援助の本来的な姿を捉えることができるのではないだろうか。このよう

な問いについて答えるために、具体的な食の援助の可能性を、抗癌剤治療を受ける患者を

例に、最後に探っていくことにしたい。 
 
 ５ 食の援助患者と医療者の齟齬をうめることを目指して 
 
 抗癌剤治療を受ける患者には、医療者は治療の実際とその副作用、その対処法を説明す

る。例えば、副作用として吐き気が二週間出現するので、食べられなくなった場合は栄養

摂取を点滴によって行う、あるいは、吐き気への対処法としては制吐剤を使用する、など

の医療的知識が説明され、患者もそれを知識として持つことが必要とされる。このような

オリエンテーションといった治療に関する説明は、単に知識を介するだけならば、医療者

と患者は、お互いが、その知識の連関への「配慮」の隙間から出会われるだけの他者同志

となる。したがって、そこでは、医療者の他者への「顧慮」は、「欠損状態」にとどまり続

けることになる。かりに、このような状態のままに、実際の抗癌剤治療が開始されるとす

る。そうすると、予想される通りの吐き気が出現したとしても、患者は、それが医療的知

識の範囲内である限り、その吐き気に対して予想されている通りの対処法を自分なりに「配

慮」するため、患者の食の連関は特に支障を来すことはない。患者は、自身が獲得した知

識をもとに、食べ物や食べかたの工夫や、口の清潔を保つための処置など、医療的知識を

もとにしたさまざまな「道具」との「交渉」において、食べるための「連関全体」に繋が

り続けられるよう「配慮」しているのである。だから、依然として患者が繋がりをもてる

ような場合には、医療者にとっては、それが表立って問題としては見えてこないのであろ

う。しかし、副作用出現の可能性が消失する二週間を過ぎても、食の欠如が依然として継

続しているような事態がおこるとする。その場合、患者は、すでに自身が「交渉」できる

手立てとして持ち得ていた医療的知識が<意味をなさなく>なり、患者がかろうじて食の連
関としてつないでいた、その繋がりそのものも見失ってしまうのである。そのような状況

にある患者を前にした医療者は、今までの知識の範囲外の事態において、新たな医療的知

識を探し求め、それを気遣うことにのみ「没入」せざるを得なくなる。なぜ患者が食べら

れないままにあるのか。医療的知識がその問いに答えをもたないなら、医療者は、その食

の欠如を栄養の欠如として、ただ栄養摂取の代替方法を考慮することしかできないのであ

る。このような医療者の態度は、医療者自身がますます患者の「生命」への気遣いにとど



まることを助長させてしまう。またそれは、医療者自身による患者への気遣いを、依然と

して「顧慮の欠損状態」のままにとどめ続けさせる結果を招くのである。しかしながら、

医療者のこうした態度は、食べる行為が導き出されないままの患者に対しては、もはや一

切の医療的知識を提示することなど到底できず、さらにそれは、患者がさまざまな繋がり

に新たに気遣いすることすらできない状態へと貶めてしまう。このような状況におかれた

患者は、ひとりで自分自身の気遣いに向かわざるを得なくなってしまうのであって、それ

は、医療者と患者との間の齟齬をますます拡げることに繋がっていくのであろう。したが

って、そのような齟齬を繋ぐ援助は、ますます困難となっていく他ない。こうしてみてい

くと、医療者というものは、患者のおかれている状況が、完全に、自身が獲得しうる医療

的知識の範囲外へと抜け出てしまうまでは、新たな抗癌剤の知識や癌の疾患などといった、

それに替わる別の医療的知識を延々と気遣い続けるのである。言い換えればそれは、医療

者と患者との齟齬が、患者の死がまさに目前に迫ってくるまで決して気づかれることがな

い、ということと言えるのかもしれない。かりにそうであるとするならば、医療者は、患

者とともに過ごす間には、患者との間に生じる齟齬に気づくことがないまま過ごしてしま

うことになるのであろう。このような事態は、医療者が、食の欠如にある患者を、常に栄

養の知識の範囲内で見つづけることしか出来ない、ということを意味するのである。では、

もし、栄養の知識の範囲内からだけではない本当の食の援助が可能であるとするならば、

この患者の援助は、具体的にどのようなものとしてありうるのであろうか。 
 
 すでに述べてきたように、医療者は、抗癌剤治療を受けている患者に対しても、まずは

医療的知識の範囲内においてそれを理解しようとする。しかしながら、そもそも患者は、

そのような医療的な知識による予見からは超え出てしまうような存在なのであった。裏を

返せばそれは、患者自身があらたな連関に投げ出されているということなのであって、ま

た、患者自身の方でも、その連関の中で自らを組み直していくという状況にあるともいえ

よう。それはまさに、患者が、あらたな存在可能性に向かっている、ということを意味し

ているのである。このことを、食の欠如にある患者にあてはめて言い換えるならば、その

とき患者は、自らの食の欠如が、もはや栄養の欠如といった連関のなかでは捉え切ること

ができなくなったという事実を引き受け、そこから別の連関へと自らを繋げていき、また

その中で自らの食の欠如を捉え返していく作業を行っている、と言えはしないだろうか。

患者は、どのような状態にあっても、いつも食べられるように気遣っている者なのである。

確かに医療者も、患者の可能性について考えてはいる。しかしそれは、あくまで医療的知

識の範囲内での副作用出現という可能性を予見するだけなのであって、実際それは、さき

にみたような患者のあらたな存在可能性についてはあえて目を向けないようにしていると

言える。したがって、具体的に患者を援助するということにさしあたり求められているも

のは、患者がそのような存在にあるということに医療者が気づく、ということではないだ

ろうか。医療者がそのことに気づくならば、医療者は、医療的知識を気遣うことだけに「没



入」するのではなく、その医療的知識に気遣いながらも、さまざまな可能性のある患者に

出会うことができるのであろう。そこで、はじめて医療者は、「顧慮の欠損状態」とい状態

のなかで患者に出会うのではなく、他者としての患者に対して、まさに「顧慮」というか

たちで出会うことができるのである。 
 
 抗癌剤の副作用としての食の欠如が予定範囲内で患者に出現した場合には、医療者はそ

の症状を当然のことと看做し、その症状を片付けてしまう。しかし、それでは本当の援助

とは到底言えはしない。本来の援助というものを考えるならば、食の欠如にある患者自身

も、あらたな繋がりの中で自らを捉え返しているというその事実に医療者が目を向けるの

でなければならない。もし医療者がこういった患者に目を向けるならば、病院の設備に固

定されていた点滴台が患者の食べる行為を妨げており、そのことに対して、患者が、いつ

も患者なりの仕方で対処していたという事実に気がつくはずであろう。あるいはまた、患

者の手が痺れて箸が持てなくなっていたということに対して、患者自身が最善の方法を工

夫していた、ということにも気づくことになる。しかしながら医療者は、そのような気づ

きをうるだけでは許されない。つまり医療者は、その患者の気遣いのみでは取り除けない

支障があるという事実を積極的に捉え返し、その取り除き切ることの出来ない支障を患者

とともに取り除こうとすることこそが、自身に課せられた仕事である、ということに自覚

的でなければならないのである。医療者が患者とともにその支障を取り除こうとするなら

ば、患者の食べる行為が、そこで再び導き出されることへと繋がっていくかもしれない。

言い換えればそれは、患者自身が繋がろうとしている連関に、医療者もともに関わること

で、食の連関をひきよせてくる、ということなのであろう。そして、まさにこの関わりこ

そが、医療者と患者とが「顧慮」を通して出会う、ということなのである。 
 
 これらのことから、患者の可能性をもとにする援助というものは、患者がいかなる状況

におかれても、患者のあらたな連関への繋がりを模索し、その可能性を引き出す気遣いを、

患者と医療者とがともに考えるということに他ならないと言えはしないだろうか。 
 
 患者と医療者にとって、世界はそれぞれに異なってかたちで現れてきた。だからこそ、

患者と医療者の間には、必然的に齟齬を生むような土壌があったとも言える。そして、そ

の齟齬を繋ぐのは、唯一「顧慮」による気遣いをおいて、他にはありえないと言える。し

たがって、かつて患者であった私が感じていた医療者と患者との齟齬に対する疑問は、ま

さにこのような視点からの考察によって、はじめて解決しうるものであったとあらためて

感じるのである。 
 
 
 



 おわりに 
 
 今の医療では、科学的知識の増加や技術の進歩にともなって、医療的知識は目まぐるし

く変容する。この状況で、医療者は、知識に対してさらに「配慮」という気遣いが求めら

れているのである。そしてこのことは、医療者が、患者の前においてはますます「顧慮の

欠損状態」でありつづける状況を生み出すであろう。このような状況の中では、医療者は、

食の欠如にある患者を前にしても、食の欠如の意味を考えることをしないまま、食を栄養

へと置き換え、そして治療を施すであろう。これは、栄養管理を徹底化させるといったNST
の活動に象徴されるとおりである。したがって、このような今の 
 
医療では、患者を他者として「顧慮」することよりも、患者の生命への「配慮」に目を

向け続けるということになりかねない。確かにここでいう医療的知識への「配慮」は、医

療者が、いつも最先端の知識を獲得することが求められている以上、必然的なものではあ

る。だが残念ながらそこには、患者への援助というものは見出すことはできないのである。 
 
 本稿では食の援助の可能性をもとめて、医療現場において、患者と医療者に現れる食の

世界を分析することで、その齟齬の根がどのようなところに在るのかを探ってきた。そし

て、そこで明らかになったことは、医療者が「顧慮」という患者との関わりを徹底化させ

ることによって、患者との齟齬の根がどこにあるのかをその都度確認（患者がどのような

連関を開いているのか、あるいは閉じているのか）し、そしてそれをさまざまな気遣いと

して実践することが求められている、ということであった。そしてこのような医療者の構

えにこそ、私達が求めている食の援助の本来的な姿が見えてくるのである。 
 
 
 
〈注〉  
 
[1]  医療にも多くの施設やら機関があるが、食の欠如によって私達が赴く病院での医療現場を考えている。

ただし、介護施設において、食べることの援助は痴呆老人や老衰患者などより問題の深刻さは大きいかも

しれない。ただ、介護施設においても在宅施設においても栄養摂取からの観点でみる傾向にあることにつ

いてはあまりかわらないかもしれない。 

 

[2]   ハイデガーは、「現存在」の存在は、いつもすでに世界に投げ込まれているという事実性としての「被

投性（Geworfenheit）」や、その事実性を引き受けたうえで私の存在可能性に向かって身を投ずるという

「企投(Entwurf)」、そういった「被投性企投」という存在であるという。しかし、たいていの私は、その

事実性から目を背ける在りかたであるともいう。それは、私の存在が有限性であるという事実から目を背



けたいがために、ひととのおしゃべりに興じたり、ひとが楽しむとおりに楽しみに興じたりして、居心地

のよい世界に居続けたいと願う。そのときは、私への「気遣い」をしているにもかかわらず、その私への

「気遣い」より、道具への「配慮」に「没入」したりして、私への「気遣い」を覆い隠そうとしているの

である。が、いつもその根底にある有限存在であるという事実性が呼び起こす不安などの「情態性」に私

は突き上げられ、たとえそれが楽しみに興じているときでさも突き上げられたならば、私は不安の気分に

なるのだという。ただし、こうした不安な気分になりながら、また事実性を隠すよう生きるのも、私達の

「現存在」としては「平均的」で「積極的」な在りかたであり、それがもっとも「日常的」な私達である、

とハイデガーは言っている。私達が有限存在であることは、私達自身はわかってはいるのだけれども、そ

れをいつも覆い隠そうとして生きているのである。裏を返せば、こういった在りかたであるからこそ、有

限存在でありながらもいつも未来にむかっていきていくことが出来ると言えるのである。 

 

[3]  ハイデガーは「私達が時計に眼をむけるときは、私達は表立ってはいないが「太陽の位置」を利用し

ているのであって（略）」 （『存在と時間』世界の名著 74、原佑、渡辺二郎訳、中央公論社、p161、1980）

という。すなわち、「道具連関」において繋がるものは、私達の身近にあるペンといったものから繋がりを

辿っていったとすると、いつも自然（Natur）まで繋がるのである、ということを意味している。 

 

[4]  ナイチンゲール『看護覚え書き』6「食事」8（ナイチンゲール著作集第一集、初版 1975、薄井担子

ら訳、現代社、1994） 

 

[5]  「生命についての学としての生物学は、現存在の存在論のうちに、（略）その基礎をもっている。生

命は一つの固有な存在様式であるのだが、本質上現存在においてのみ近付きうるのである」（『存在と時間』

世界の名著 74、原佑、渡辺二郎訳、中央公論社、p131、1980）としている。それは、「生命」は存在とし

ては捉えられるのではなく、人の思考によって捉えられるものである。すなわち、（存在論的には）「生命」

は「現存在」の<もと>にある、ということである。 

 

[6]  入院から地域保健までを一体としてその栄養管理を適切に行うために、医師、看護師、薬剤師、栄養

士等で構成されるチーム.職種をこえた集まりのチーム活動は、診療科の分野を総括して指導できる権限を

もたされている。詳しくは Nursing Today, vol.16,No8,2001-7, p20～23、日本看護協会出版会を参照され

たい。 

 

[7]  同 p41～42 

 

付記：本稿は大阪大学大学院文学研究科臨床哲学研究室発行の『臨床哲学』第 4 号（2002 年)に掲載され

たものである。 


