
Title Gallia　57号　掲載論文要旨

Author(s)

Citation Gallia. 2018, 57, p. 153-156

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/69863

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



153

RÉSUMÉS

Evolution du mot kamikaze dans le français contemporain

Le mot kamikaze est un emprunt au japonais qui a élargi ses sens par rapport 

au mot d’origine en japonais. Depuis son apparition dans les textes français dans les 

années 1950, il est utilisé pour désigner un avion suicide ou ce volontaire japonais 

pendant la Seconde Guerre mondiale, mais également pour qualifier une personne 

d’une grande témérité, ou encore, un terroriste qui tend au suicide. Cette dernière 

utilisation est devenue courante depuis les attentats aux Etats-Unis du 11 septembre 

2001, en raison de la ressemblance des actes commis par les pilotes japonais et les 

terroristes. Cet article analyse l’évolution du mot kamikaze dans la langue française à 

travers les dictionnaires, tout en se référant au contexte linguistique et social à l’aide 

d’articles publiés dans la presse française.

Yukie NAKAO

Argent et rapports sociaux sur la scène française du xviiie siècle 
(2/2 : la Révolution)

De même que la Révolution est à la fois l’aboutissement et le dépassement de 

la philosophie des Lumières, le théâtre de cette période recueille et transforme le 

legs dramaturgique du xviiie siècle. Le souci de présenter au spectateur des tableaux 

réalistes de la société, d’une méticuleuse précision de détail apte à toucher sa 

sensibilité et à aiguiser sa conscience civique, conduit les dramaturges à donner une 

place centrale aux problèmes économiques cruciaux que rencontre le nouveau cours 

des choses. La recomposition des rapports sociaux, les trajectoires vertigineuses 

de déclassement et d’ascension, constituent des enjeux politiques et des objets 

dramaturgiques également majeurs. Ce que le théâtre a d’original et de pertinent à 

en dire tient peut-être cependant dans une correspondance plus subtile, entre « la 

crise du personnage » (Robert Abirached) qui le traverse et dont il se nourrit, et la 

crise des identités et des statuts suscitée par l’effondrement soudain des structures 

de l’Ancien Régime.

Éric AVOCAT



154

L’image du génie chez Madame de Staël : 
en comparaison avec Rousseau et avec Diderot

Mme de Staël inaugure sa carrière d’écrivain en 1788 par la publication de ses 

Lettres sur Rousseau, où elle trace un panégyrique du philosophe genevois, tout en 

s’inscrivant néanmoins en faux contre l’assertion que les femmes seraient privées 

de génie. S’essayer à la philosophie est ainsi pour elle une façon de réfuter en acte 

la différence que Rousseau suppose entre les capacités intellectuelles respectives 

des hommes et des femmes, car cette idée est volontiers alléguée pour justifier la 

séparation des compétences et des activités reconnues aux unes et aux autres. Si, 

dans sa première œuvre, Madame de Staël n’établit pas de relation directe entre 

la notion de génie et les femmes, le pas sera franchi dans Corinne ou Italie, dont 

l’héroïne, poétesse de génie, est considérée par la société comme anormale à raison 

de son talent. Ce roman roule sur un thème qui n’a cessé d’être un objet de débats 

depuis l’Antiquité. La conception du génie portée par Madame de Staël est donc à 

détacher d’un faisceau de représentations les plus diverses, dans la longue durée 

historique.

Mie UEMURA

La réception d’Une représentation de Don Juan d’E.T.A. Hoffmann
dans La Peau de chagrin

Notre objectif consiste à mettre en lumière la réception d’Une représentation 

de Don Juan (1829) d’Hoffmann dans La Peau de chagrin, et à déterminer quel sens 

Balzac lui donne. 

Nous pouvons découvrir des affinités avec quelques scènes du conte 

d’Hoffmann dans le roman de Balzac : la description du festin infernal chez Taillefer, 

la rencontre fortuite de Raphaël et Pauline au Théâtre italien, la dernière scène de 

Raphaël et enfin l’épilogue énigmatique. En les analysant, nous montrons que les 

deux festins sont liés comme dans l’ouverture et le finale de l’opéra de Mozart. En 

outre, Pauline tient son caractère mystique mais voluptueuse de la Donna Anna 

hoffmannienne, et joue le même rôle qu’elle : elle est destinée à sauver Raphaël, dont 

le destin rappelle celui du Don Juan d’Hoffmann.

Yasuhiro YAMASAKI



155

Le Brahmane et le Bouddha dans La Tentation de saint Antoine

Cet article a pour objectif de montrer les rapports entre le brahmanisme et le 

bouddhisme dans La Tentation de saint Antoine. Pour la scène du Religieux dans 

la première version (1849) et celle du Gymnosophiste dans la dernière version 

(1874), Flaubert se réfère entre autres aux Lois de Manou traduites par Loiseleur-

Deslongchamps, à l’Introduction à l’histoire du bouddhisme indien de Burnouf et 

à La vie contemplative, ascétique et monastique chez les Indous et chez les peuples 

bouddhistes de Bochinger. Cette documentation conduit à la création des deux 

ascètes brahmaniques qui passent peu à peu dans un état bouddhique. L’écrivain 

a élaboré les scènes où se mêlent le Brahmane et le Bouddha, pour qui il avait de 

la sympathie, en étant conscient de la différence essentielle des deux religions 

indiennes.

Haruyuki KANASAKI

L’influence de Baudelaire sur quelques textes du premier Verlaine
— Autour des poèmes subversifs et clandestins —

Lorsque nous essayons d’analyser des recueils du premier Verlaine en 

particulier, il est tout à fait impossible d’ignorer l’influence de Baudelaire. Dans 

notre article, portant sur des poèmes peu étudiés, nous réfléchissons à l’impact 

de Baudelaire sur le premier Verlaine et sur l’originalité à la lumière du contexte 

culturel du XIXème siècle.

Il paraît que Verlaine fait le procès de la morale publique et chrétienne à sa 

manière. Ses idées violentes apparaissent aussi comme discordance choquante dans 

la versification, en détruisant la césure traditionnelle. Mais Verlaine possède bel et 

bien un sens de l’humeur, de l’ironie, du sarcasme dans une nouvelle technique de la 

prosodie afin de poser quelque problème pour les lecteurs habitués à la versification 

traditionnelle. La stratégie de chaque texte étudié ici sert à lancer un des aspects de 

la genèse de la création subversive du premier Verlaine.

Kenji YAMAMOTO



156

«l’étranger» et le monde
— Valéry, Sartre, Camus —

Husserl invente la réduction phénoménologique pour remplacer le Cogito. 

Mais Merleau-Ponty considère que l’sujet de la réduction est lui aussi transcendantal, 

à savoir un « étranger » au monde. Le terme « étranger » apparaît dans des œuvres 

littéraires : celles de Valéry, de Sartre et de Camus. Ces « étrangers » se séparent-ils 

du monde ? Le sujet du regard analysé par Valéry essaie de ne pas comprendre ce 

qu’il voit, il trouve une nouvelle manière de voir le monde. Roquentin, qui a « trouvé 

la clef de l’Existence», décide de quitter la ville. Meursault, qui montre son sentiment 

à la fin du roman, s’ouvre à la tendre indifférence du monde. Ils ne s’isolent pas du 

monde, mais finissent par trouver un nouveau rapport avec celui-ci.

Naoko INOUE

Manifester la pensée : 
à propos de deux textes écrits par Ponge en 1941

À la fin des années 1930, Francis Ponge impose à sa poésie une tâche qui 

déroge peu ou prou à la manière présentée jusqu’ici : l’expression de son intériorité, 

en d’autres termes, l’écriture de la pensée. C’est dans les deux textes rédigés en 

1941 ̶ «La Pensée comme grimace» et « Je lis Montaigne. . . » ̶ que ce programme 

littéraire prend forme. Ces textes témoignent, d’une part, de ce que la pensée est 

pour le poète des objets un sujet difficile à écrire ou plutôt à décrire. Ils sont riches, 

d’autre part, de l’image des surréalistes qui ont essayé avant Ponge d’écrire la 

pensée, tout en inventant une recette pour ce faire : « l’écriture automatique». Alors 

faut-il croire que pour exprimer son intériorité, Ponge a eu recours à l’écriture de 

ses adversaires  ? Afin de répondre à cette question, nous tentons de restituer un 

dialogue virtuel que Ponge a entretenu à cette date avec le «pape du surréalisme», 

André Breton bien sûr.

Shinsuke OTA


