
Title (De-)Konfigurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-
Seins‘: Translations ​fiktionen bei Maxim Biller

Author(s) Telge, Claus

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2016, 50, p. 1-16

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/70037

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘:  
Translations�ktionen bei Maxim Biller

Claus Telge

Schlüsselwörter: Translations�ktion / Maxim Biller / Deutsch-jüdische Literatur

In der gegenwärtigen globalisierten Vernetzungswelt ist die Übersetzung nicht 
nur die grundlegende Voraussetzung für eine Verständigung über Grenzen hin-
weg. Als Modell und Metapher ist sie zugleich ein zeitdiagnostisches Instru-
ment, um translinguale und transnationale Wirklichkeitszusammenhänge (kul-
turelle, politische, gesellscha�liche, ästhetische) zu verstehen. Im Anschluss an 
Homi Bhabhas postkoloniales Diktum von der Übersetzung als „the performa-
tive nature of cultural communication“1) hat die Literaturwissenschaft eine 
kulturtheoretische Pluralisierung erfahren, welche die Übersetzung als ästhe-
tische und poetische Problemstellung auf die Praxis kultureller Transformations- 
und Appropriationsprozesse hin öffnet, so dass eine sprachliche Übersetzung 
immer schon als eine kulturelle perzipiert wird. Die Figuren der Sprachmittlung 
– Übersetzer und Dolmetscher – erscheinen dabei als Ikonen der Sprachre�exion, 
des Fremd- und Andersseins, der Migration und der kulturellen Hybridität, wie 
sie in den erzählerischen Wirklichkeiten2) von Literatur und Film – etwa Inge-
borg Bachmanns Simultan (1972), Javier Marias’ Corazón tan blanco (1992), So-
fia Coppolas Lost in Translation (2003) oder Sydney Pollacks The Interpreter 
(2005), um nur einige wenige Beispiele zu nennen – vielgestaltig zu beobachten 
sind. Im Kontext der Translation Studies wird für eine translationale Fiktio-
nalisierung beziehungsweise die Präsenz von Übersetzung (sowohl mündliche als 
auch schri�liche) und Übersetzer in literarischen Texten der Begri� „trans�c-
tion“ (hier: ‚Trans�ktion‘ oder ‚Translations�ktion‘3)) verwendet, der eine große 
Bandbreite von narratologischen Funktionen umfasst: 

A character who is a translator or interpreter as well as translation processes 

1



can be employed to examine the big questions and opposing poles of com-
munication, such as understanding and misunderstanding, creation and 
negotiation of meaning, the self and the other, and encounters between lan-
guages and cultures, allowing them to be reinterpreted as fundamental is-
sues of our existence. �e topic of translation and interpreting is placed into 
a �ctional space with a performative act, as it were, transporting it into a 
new larger context that goes beyond the concrete working and living situa-
tion of the interpreter or translator.4)  

In den Erzählungen und Romanen Maxim Billers �nden sich immer wieder sol-
che vielschichtig angelegten Übersetzerfiguren. Nach der Generation überle-
bender deutschsprachiger jüdischer Autoren der NS-Herrscha� (zu nennen sind 
unter anderem Hilde Domin, Anna Seghers, Stefan Heym, Edgar Hilsenrath, 
Wolfgang Hildesheimer oder Peter Weiss)5) zählt der 1960 als Sohn russisch-jü-
discher Eltern in Prag geborene Biller zu jenen Autoren der Nachfolgegenera-
tion – (wie etwa Chaim Noll, Rafael Seligmann oder Barbara Honigmann) –, die 
in den 1990er Jahren einen neuen jüdischen Diskurs in der deutschsprachigen 
Gegenwartsliteratur etablieren.6) Auch für diese Generation ist die Shoa der zen-
trale Gegenstand ihrer Texte. Allerdings stehen nicht mehr die Nazi-Verbrechen 
selbst im Mittelpunkt als vielmehr die Auswirkungen auf die Elterngeneration 
und die jeweils individuellen Biographien der Schriftstellerinnen und Schrift-
steller. Mir geht es im Folgenden vor allem darum, zu zeigen, wie die Texte Bill-
ers mittels Translationsfiktionen ‚deutsch-jüdische‘ Definitionssysteme – und 
ihre antisemitischen und philosemitischen Klischees – thematisieren, hinterfra-
gen und dekonfigurieren, um ein eigenes, ambivalentes Narrativ des Jüdisch-
seins zu erschreiben. 

 Bemerkenswert ist, dass die Tätigkeit des Übersetzens in Der ge-
brauchte Jude (2009) – dem Untertitel nach ein „Selbstporträt“ –, als Initiations-
erfahrung in das eigene Schreiben geschildert wird. Der Ich-Erzähler als auto�k-
tional porträtierter Autor Biller bekommt als junger Student in München vom 
Verleger Albert Knaus den Au�rag, eine „misslungene“7) Übersetzung von Was-
silij Grossmans Großwerk der sowjetischen Literatur Leben und Schicksal (Жизн
ь и судьба, 1959) zu überarbeiten. Der zeigt sich davon überrascht, beruhen 
seine Russischkenntnisse doch allein auf Kindheitserinnerungen und ein paar 

2



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

Büchern, die er auf Russisch gelesen hat. Dennoch gelingt es ihm, den Text mit 
Hilfe seiner Eltern „Wort für Wort“8) neu- beziehungsweise umzuschreiben – 
also zu übersetzen („translation as rewriting“9)). Man muss dazu noch erwäh-
nen, dass Billers Vater, Semjon Biller, Übersetzer und Dolmetscher ist. In der 
frühen Kurzgeschichte „Rosen, Astern und Chinin“ (1990) ist nicht nur von der 
„kyrillische[n] Übersetzermaschine“10) des Vaters des Ich-Erzählers die Rede. 
Man bekommt auch Einblicke in die familiäre Mehrsprachigkeit (es wird Rus-
sisch, Tschechisch und Deutsch gesprochen). Dass Knaus an Biller herantritt, 
erscheint vor diesem Hintergrund weniger überraschend als nur konsequent. 
Allerdings geht die Arbeit an der Grossman-Übersetzung weit über die beru�i-
chen und handwerklichen Aspekte des Übersetzens hinaus. Der Ich-Erzähler 
beschreibt, wie er in der Figur des Übersetzers in das Original und das Original 
in ihn, den Übersetzer, eindringt. Die intensive Beschä�igung mit Grossmans 
Russlandpanorama, seine Darstellung der Gulags, der jüdischen Ghettos, Stalin-
grads und der KZs wird zum Nachdenken über schri�stellerische Möglichkeits-
bedingungen, auch hinsichtlich der zukün�igen �ematik: 

Als ich fertig war, war ich um sechstausend Mark reicher – und ich fühlte 
mich, als hätte ich selbst dieses unglaubliche, volle, dunkle und optimis-
tische Buch geschrieben. Ich war die Hand, die Wassilij Grossman führte. 
Ich saß in seinem Kopf, während er schrieb. Ich konnte so etwas auch. Was-
silij Grossman [...] waren – im Gegensatz zu Philip Roth und mir – die 
Juden egal. Herkun� bedeutete für einen wie ihn Sklaverei. [...] Aber dann 
kam der Krieg, der alle Lügner enttarnte, und Grossman begann seinen 
dicken Roman zu schreiben, in dem aus Sowjetmenschen plötzlich wieder 
Menschen wurden und Juden endlich als Juden vorkamen, als ewige Avant-
garde des Individualismus und menschlichen Leids. Auch gut. Das wollte 
ich so nicht machen, aber es war eine Überlegung wert.11) 

Der launische Kommentar des Ich-Erzählers soll nicht darüber hinwegtäuschen, 
dass der Übersetzer das sichtbare Jüdischsein in Grossmans Buch für das eigene 
Schreiben rekon�guriert. Die Übersetzung erscheint als Prätext für Billers lite-
rarisches Großthema im Allgemeinen und damit des Romans Der gebrauchte 
Jude im Besonderen. Es geht ihm, wie von Viola Roggenkamp – ebenfalls jü-

3



dische Autorin der Nachfolgegeneration – tre�end formuliert: „ums Judesein, und 
zwar ums Judesein der Nachgeborenen vor den Augen der jüdischen Elternge-
neration in der deutschen Ö�entlichkeit“12) beziehungsweise um dessen (selbst-)
wahrnehmungsreflektierende Fiktionalisierung. Hinzu kommt, dass die Ge-
schichte des vom KGB gesuchten Manuskripts von Grossmans Roman – von 
dem der Germanist E�m Etkind ein Exemplar besitzt, mit dem er zeitweise so-
gar in der Wohnung der Billers in Hamburg zu Gast gewesen sein soll – als ver-
botenes Buch, das „verschwindet“ und „wieder au�aucht“, zu Billers verbotenem 
Roman Esra (2003)13) geradezu emphatisch in Beziehung gesetzt wird: „Würde 
ich eines Tages auch ein solches Buch schreiben, hätte ich mehr erreicht, als ich 
mir vorstellen konnte.“14) Die Grossman-Übersetzung eröffnet eine komplexe 
Verweisstruktur. Ob er diesen Roman nun wirklich übersetzt hat oder ob es sich 
um ein rein translationsfiktionales Spiel mit seiner deutschen Publikationsge-
schichte handelt, kann (und muss) vom Verfasser nicht abschließend geklärt 
werden, zumal in der sich gegenseitig re�ektierenden Verschränkung von Facta 
und Ficta ja gerade die erzählerische Strategie von Der Gebrauchte Jude besteht. 
Am Rande sei angemerkt, dass der Historiker Jürgen Zarusky15) der Aussage  
des russischen Literaturwissenschaftlers Boris Sokolov widerspricht, dass  
Christiane Bertoncini und Maxim Biller Leben und Schicksal übersetzt haben.16) 
Als Übersetzer gibt Zarusky allein Madeleine von Ballestrem, Arkadi Dorfmann, 
Elisabeth Markstein und Annelore Nitschke an. 

Neben Esra zählt sicherlich „Harlem Holocaust“ (1990) zu Billers provo-
kantesten Texten. Zugleich ist er der von der literaturwissenschaftlichen 
Forschung am meisten diskutierte. Die kaum noch zu übersehende Anzahl der 
Beiträge kann dabei durchaus als Beleg für die Wichtigkeit der Erzählung inter-
pretiert werden,17) in dessen Mittelpunkt der amerikanische Jude Gerhard War-
szawski, ein Autor und Linguistik-Professor aus New York, dem der literarische 
Ruhm in den USA zwar versagt bleibt, dessen Schri�en über den Holocaust in 
Deutschland aber ein großes Publikum �nden, und sein deutscher Übersetzer, 
der Nicht-Jude Efraim Rosenhain, stehen, der zugleich der Ich-Erzähler ist. 
Weder Rosenhain noch Warszawski, der aufgrund der Ausreise mit seinen 
Eltern in die USA der Ermordung durch die Nazis entgeht, haben die Shoa selbst 
miterlebt, sind aber beide als „leidende[r] deutscher Täter Sohn“18) und als Au-
tor, der seinen „Überlebendenselbsthaß“19) in einer Metaphysik der Überlebens-

4



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

schuld literarisiert – und in Efraims Darstellung bis in die Physiognomie hinein 
jedes noch so abwegige antisemitische Klischee verkörpert – unmittelbar von ihr 
betro�en. 

Interessanterweise steht am Anfang der Beschä�igung mit Billers Werk, ja 
der Beschä�igung mit der zweiten Generation jüdischer Autoren in Deutschland 
überhaupt, ein Aufsatz, der die Metapher der Übersetzung verwendet, um die 
literarischen, kulturellen, gesellscha�lichen und politischen Selbstimplikationen 
dieser Literatur zu erfassen. Gemeint ist Todd Herzogs „Hybrids and Misch-
linge: Translating Anglo-American Cultural Theory into German Author(s)“ 
(1997). Mit Hilfe der kulturellen Übersetzungstheorie Bhabhas (Hybridität als 
Übersetzungsphänomen) legt Herzog dar, wie jüdische Autoren20) Zuschrei-
bungen wie ‚Jüdisch-Sein‘, ,Deutsch-Sein‘ oder ,Deutsch-Jüdisch-Sein‘ bewusst 
konterkarieren und Identität als eine pluralisierende, anti-essentialistische Le-
benswelt begreifen. Norbert Otto Ekes Beitrag zu „Harlem Holocaust“ verwendet 
ebenfalls den Begriff der Übersetzung als kulturanalytische Metakategorie. Er 
liest Billers Erzählung als ein satirisches Wechselspiel von Opfer- und Täterpro-
jektionen, welches die „Auseinandersetzung mit ritualisierten Bewältigungsritu-
alen, in denen sich das komplex-komplizierte Verhältnis zwischen deutschen 
Juden und Nicht-Juden spiegelt, in ein vielschichtiges Erzählmodell“21) – auf das 
gleich noch näher einzugehen sein wird – übersetzt. In Anlehnung an die Vor-
stellung einer deutsch-jüdischen Kultursymbiose am Ende des 18. und während 
des 19. Jahrhunderts, die Gershom Scholem bereits Anfang der 1960er Jahre als 
nostalgische Verklärung zurückweist, beschreibt Dan Diner dieses Verhältnis 
mit dem Begri� der „Negativen Symbiose“22). Gemeint ist damit, dass der na-
tionalsozialistische Völkermord an den Juden als negative Gemeinsamkeit so-
wohl das Selbstverständnis der Juden als auch das der Deutschen begründet. 
Nicht nur wird dadurch das vormals idealisierte Bild der symbiotischen Bezie-
hung durch die Shoa in seiner fatalen Negation verwirklicht. Es entsteht auch 
eine psychopathologische Schuld- und Verdrängungskultur, deren stereotype 
Symptomatik, den Ausgangspunkt für Billers Erzählung bildet. Allein schon der 
Name des Ich-Erzählers, Efraim Rosenhain, ist als Über-setzung dieses Bezie-
hungsge�echts zu lesen, geht er doch keineswegs auf eine jüdische Abstammung 
zurück. Er ist vielmehr ein verquerer Akt symbolischer Wiedergutmachung. 
Denn Efraims Mutter, deren Familie „Oppositionsgeist“23) zeigt, behauptet sich 

5



mit dieser philosemitischen Namensgebung gegenüber ihrem Mann. Dessen 
Vater und Bruder sind überzeugte Antisemiten und Antikommunisten. Seit 
seiner Jugend leidet Efraim immer wieder unter „Schwindelanfälle[n]“ und sieht 
„Zerrbilder“, die aus seiner „Gier nach Schuld und Entsühnung“24) herrühren. 
Das deutet nicht nur auf eine psychosomatische Störung hin, sondern auch und 
vor allem auf die Unzuverlässigkeit des Ich-Erzählers.25) 

Der ist wiederum nur ein Element in einem weiteren Erzählrahmen. Am 
Ende erfährt der Leser von Herrmann Warschauer, dem Herausgeber des Textes, 
der an der Columbia University in New York Linguistik lehrt und mit dem 
Schri�steller Warszawski – ebenfalls Linguistik-Professor an der Columbia Uni-
versity – identisch scheint, dass Efraim Rosenhain eigentlich der verstorbene 
Friedrich Rosenhain ist. Rosenhains Manuskript nennt Warschauer „das Doku-
ment eines selbstzerstörerischen Talents und der großen deutschen Krankheit“.26) 
Gustav Seibt weist schon früh darauf hin, dass Billers verschachtelte Erzählstra-
tegie zum Ziel hat, mit der Leserscha� zu spielen. Die Funktion des Nachworts 
von Hermann Warschauer besteht darin, dem Leser klar zu machen, dass er in 
eine Falle getappt ist, weil er die paranoiden Wahnvorstellungen Efraims doch 
irgendwie an sich heran gelassen hat: 

Warum soll es nicht auch einmal einen bösen Juden geben, und wer wäre 
berufener als ein jüdischer Autor mit all seiner Freiheit? Biller dür�e seine 
Leser dabei ertappen, dass sie das für denkbar halten, er macht sie zu 
Rosenhains, die Friedrich heißen, aber lieber Efraim genannt würden und 
neidisch auf den Holocaust-Gewinner Warszawski blicken.27) 

Zwangsläufig muss sich jeder, der sich eingehend mit Billers Text beschäftigt, 
mit diesem Authentizitätse�ekt auseinandersetzen, der sich über die befremdli-
che Gewöhnlichkeit einer grotesken Aneinanderreihung28) deutsch-jüdischer 
Stereotype einstellt. Umso merkwürdiger ist es, dass nahezu allen Arbeiten29) die 
dringliche Tatsache, dass Rosenhain Warszawski übersetzt, nur eine Randbe-
merkung wert ist. Die psychoanalytische Übersetzungstheoretikerin Rosemary 
Arrojo betrachtet literarische Übersetzungen nicht als „antiseptic transfer of 
meaning“, sondern als Reproduktionen einer überdeterminierten Transferinstanz 
„between translator and text and between translator and author, in which a web 

6



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

of contradictory feelings is at stake.“ Die Übersetzung „plays with its reader/
translator’s fantasies and desires“30) – und genau darin besteht auch ihre  
erzählerische Funktion, d.h. einerseits die Manifestation der krankha�en Bindung 
zwischen Rosenhain (Übersetzer) und Warszawski (übersetzter Autor) und die 
intendierte Plausibilisierung dieser Bindung in Bezugnahme auf den Leser. Das 
erste Arbeitstre�en, wo beide über Warszawskis Erzählung „Dunkelheit“ sprechen, 
schildert Rosenhain wie folgt: 

Ich fühlte mich elend, aber ich war nunmal in Dunkelheit über eine Menge 
idiomatischer und metaphorischer Unklarheiten gestrauchelt, und in mei-
ner Naivität dachte ich, die lägen nur an mir selbst, an meinem uninspirierten 
Übersetzerschulen-Englisch und den bescheidenen geistigen Mitteln, die 
mir wohl zur Verfügung standen. So war es dann auch. Überheblich, aber 
beherzt ging Warszawski auf alle meine Fragen ein. Ich fühlte mich wie 
früher beim Nachsitzen, da war dieser übergeordnete Druck, ich schrieb 
hektisch mit, notierte mir jedes seiner Worte, warf ab und zu reumütig et-
was ein, bis ich allmählich merkte, dass Warszawskis Erklärungen und Re-
flexionen alle ganz zwangsläufig zusammengehören, so wie die Moleküle 
einer großen, komplizierten chemischen Verbindung.31) 

Mag sein, dass Rosenhain o� in seinen judenfeindlichen Hasstiraden darüber 
sinniert, dass der ‚arrogant-zynische‘, ,hyperintelligente‘ und ,hyperpotente‘ 
Warszawski, für den ihn seine Freundin (und Ko-Übersetzerin) Ina Polarker 
verlässt, in den USA keine Beachtung �ndet. Dass er in Deutschland umso mehr 
gelesen wird, ist wohl nicht zuletzt auf die handwerkliche Geschicklichkeit 
seines Übersetzers zurückzuführen. Durch seine „Gier nach Schuld und Entsüh-
nung“ ist Rosenhain quasi wie gemacht für diese Aufgabe, weil er den Ton und 
den Zeitgeist der zielkulturellen Leserscha� tri�. Das ist auch insofern paradox, 
als er einerseits die Einflüsse des amerikanisch-jüdischen Gegenwartsromans 
auf seine Schreibweise schamha� verleugnet: „Wie ekelha�! Wie widerlich! Das 
klingt ja wie Portnoys Beschwerden! [...] meine Phantasie hat mich in Ge�lde ent-
führt, in denen ein Rosenhain wirklich nichts verloren hat.“32) Andererseits ge-
lingt es ihm nicht nur Warszawskis kombinatorische Lebensphilosophie aus jü-
discher Überlebensschuld („Holocaust“) und amerikanischer Rassendiskri-

7



minierung („Harlem“)33) zu vermitteln. Er bringt ebenso dessen doppeldeutige 
Sexualisierungen (etwa wenn Warszawskis Cousin Leo Schneider sich im Klei-
derschrank versteckt, um der Deportation zu entgehen und im Anschluss mit 
dem Geruch des BHs seiner Schwester in der Nase masturbiert34)) kongenial ins 
Deutsche – und somit dann doch anders gesagt in seinen eigenen Worten in den 
literarischen Diskurs der Zielkultur.35) 

Generell verhält es sich so, dass der Leser von „Harlem Holocaust“ zu kei-
nem Zeitpunkt die Möglichkeit hat, auf die Originaltexte oder die Originalaus-
sagen von Warszawski zuzugreifen. Allein durch übersetzte Erinnerungen, Para-
phrasen oder Zitate36) nimmt er sie war, d.h. erst dadurch werden sie für ihn exis-
tent. Anders ausgedrückt: Sie entstehen durch eine Translations�ktion. In Bri-
gitte Raths Terminologie hat man es hier mit einer inner�ktionalen Spielart der 
Pseudoübersetzung zu tun. Damit sind sprach- und textbezogene Verfahren ge-
meint, bei denen „eine Äußerung einer Sprache eine Äußerung in einer anderen 
Sprache als deren imaginiertes Original evoziert, diese anderssprachige Äu-
ßerung aber nur durch eben diese Imagination zugänglich ist.“37) Denn selbst in 
den kurzen Momenten, wo man meint, Warszawskis Stimme im amerikanischen 
Original zu hören, handelt es sich bloß um stereotype Überzeichnungen, etwa 
wenn er Efraim (oder besser: Friedrich) „Frrrritz“ nennt und dabei das [r] „vier-
fach gebrochen über seine amerikanisierte Zunge“ presst, „so daß dieses dämli-
che pseudo-preußische ‚Frrrritz‘ daraus wurde, das man von Hollywood-Nazis 
kennt“.38) Grundsätzlich bleibt festzuhalten, dass der Begri� der Übersetzung im 
Kontext von „Harlem Holocaust“ sein Potential nicht allein im Feld der postko-
lonialen Theorie entfaltet (Herzog 1997) oder die Übersetzung nur als meta-
phorische Konzeption fungiert, welche die Wirkungszusammenhänge der nega-
tiven Symbiose in ein Erzählmodell überführt (Eke 2002). Sie ist zugleich ein, ja 
wenn nicht das konstitutive narratologische Gelenk der Erzählung. Freilich liegt 
diesem Deutungsvorschlag nichts ferner als den Anschein zu erwecken, Billers 
„�ktionsironische Endlosschleife“39) sei damit entschlüsselt. Zwar wird dadurch 
die suggestive Lesart übersetzungstheoretisch gefestigt, dass all das, was vor dem 
„Nachtrag des Herausgebers“ steht, das verstörende Produkt der pathologischen 
Januskopfpoetik des judenliebenden/judenhassenden Pseudoübersetzers Frie-
drich Rosenhains ist. Aber natürlich bleibt o�en, inwiefern das Herausgeber-Ich 
Warschauers manipulativ in das Manuskript eingreift und ob sich hinter der 

8



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

Umbenennung von „Efraim“ in „Friedrich“ nicht doch ein routinierter War-
szawski-Gag verbirgt. Oder besser: Es muss o�en bleiben, da die denkspieler-
ische Immanenz der Erzählung eben darin besteht, alle kulturalistischen Ge-
meinplätze des ‚Deutschen‘, des ‚Jüdischen‘ oder des ‚Deutsch-Jüdischen‘ im An-
gesicht der negativen Symbiose translations�ktional auf den Prüfstand zu stel-
len. 

 Die besondere Bedeutung, die �ktionalisierte Übersetzungsphänomene 
für Maxim Billers literarisches Scha�en haben, zeigt sich ebenfalls in der Kurz-
geschichte „Der Anfang der Geschichte“ (1994), wenngleich in einem ungleich 
leiseren, melancholischeren Tonfall, aber nicht weniger eindringlich als in „Har-
lem Holocaust“ oder Der gebrauchte Jude. Der Erzähltext ist eine �ktiv-autobio-
graphische Darstellung einer Erinnerung an eine zukün�ige Existenz in Prag, in 
das der Ich-Erzähler allein und ohne seine Familie re-emigriert, da ihm in 
Deutschland als Jude wieder Verfolgung und Ermordung drohen, wie dem Leser 
in puzzleartig gestreuten Erinnerungsschnipseln nach und nach bewusst wird. 
Ein solcher Erinnerungsschnipsel ist auch jener Foto�lm, der im ersten Satz in 
einem Schreibtisch gefunden und im Laufe der Geschichte entwickelt wird. Da-
bei werden das jetzige Prag und die Orte der Kindheit begangen. Der Ich-Er-
zähler wohnt wieder in der alten Wohnung (der Billers), die (angeblich) seit den 
1960er Jahren leer steht. Er re�ektiert über sein zurückgelassenes Dasein als jü-
discher Autor in Deutschland, vor allem über seine polarisierenden Texte. Und 
er kommt immer wieder auf seine verstörende Abschiedsfeier in München zu 
sprechen, auf der das Foto aufgenommen wurde. Auf ihm sind zwei Männer zu 
sehen, von denen der eine der Ich-Erzähler ist und der andere ein verlorener 
Freund, ein deutscher Karrierist der neuen Machtverhältnisse. Der Ich-Erzähler 
denkt darüber nach, dass die Fotografierten weinen, tut dies aber nicht auf 
Deutsch, sondern auf Tschechisch.40) Denn der Weggang aus Deutschland ist 
auch ein Gang aus der deutschen Sprache, wird zum Anfang der ersten Ge-
schichte des nun Prager Journalisten und Schri�stellers: 

Seit dem Tag, an dem ich zurückgekehrt war, hatte ich kein einziges Wort 
Deutsch mehr geschrieben. Ich vergaß die Sprache so schnell, wie ich sie 
einst gelernt hatte, und es tat mir überhaupt nicht Leid darum. Es war 
wirklich nur eine Frage von Wochen gewesen, bis mir das Gefühl für die 

9



deutsche Grammatik verlorenzugehen begann, ich war mir plötzlich bei 
Präpositionen nicht sicher, ich stolperte über die einfachsten Satzstellungen, 
und wenn ich einmal keinen Fehler machte, �el mir das auch nicht mehr 
auf. Am merkwürdigsten wurde es, wenn ich mir deutsche Worte so lange 
laut vorsagte, bis sie überhaupt keine Bedeutung zu haben schienen und 
nur noch rätselha�e, sinnlose Kombinationen von Buchstaben ergaben. Das 
Deutsche entglitt mir wie die Erinnerung an eine unromantische, belang-
lose Situation, diese Sprache hatte offenbar niemals Wurzeln in mir ge-
schlagen, und ich hatte auch gar keine Kra�, um sie zu kämpfen. Ich begann 
von selbst wieder tschechisch zu schreiben, und obwohl ich am Anfang 
Angst davor gehabt hatte, �el es mir doch ganz leicht.41) 

Warum handelt es sich hierbei nun um eine Translations�ktion oder genauer: 
um eine inner�ktionale Spielart der Pseudoübersetzung? Abgesetzt vom Haupt-
text der Kurzgeschichte �ndet sich ein kursivierter Nachtrag: „Aus dem Tsche-
chischen von David Goren“.42) Durch die (�ktive) Übersetzer�gur David Goren 
(der empirische Autor der Geschichte bleibt Maxim Biller) wird ein andersspra-
chiges ‚vorgängiges‘ Original durch einen eigensprachigen Text evoziert. Mit 
dem E�ekt, dass die dem exilierten Erzähler fremd und unbekannt gewordene 
Ausgangsprache noch weiter als eine ihm aufgezwungene, ungeliebte Sprache 
defamiliarisiert wird. Es geht hier also nicht um ein empirisch-sprachliches Voll-
zugsphänomen, sondern darum, dass die Übersetzung als differenzbewusster 
Ort des Bruchs und des Übergangs zwischen zwei kulturellen Signi�kationssys-
temen, noch einmal die Gesamtheit der Identitätsproblematik des Ich-Er zählers 
auf eindrucksvolle Weise vor Augen führt. Auch vor dem Hintergrund, dass bei 
der Relektüre des Textes die latente Präsenz des Tschechischen schon immer auf 
das Einge�ochten-Sein in den manifesten Text der deutschen Übersetzung verweist. 
Die oben geschilderte Sprachre�exion über die fremdgewordene Sprache �ndet 
zugleich in der neu- beziehungsweise wiedergewonnenen Eigensprachlichkeit 
statt, ist doppelt codierte Metare�ektion. 

10



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

[Notes]

1) Aus der Aufsatzsammlung �e Location of Culture (1994), 228.
2) Dabei handelt es sich keineswegs um ein neues Phänomen. Judith Klein konstatiert, 

dass die Mehrzahl moderner literarischer Texte �ktive Übersetzungs phänomene 
entwirft – zum Beispiel Cervantes, Jan Potocki und Umberto Eco, die ihre Ro-
mane als übersetzte Manuskripte ausgeben oder die Figur des Übersetzers in Jorge 
Luis Borges’ „Pierre Menard, autor del Quijote“ oder �omas Manns Doktor Faus-
tus –, was sich mittlerweile zum festen Forschungsrepertoire der Literatur-, Kul-
tur-, Medien- und Translationswissenscha� etabliert hat. Das transmediale Kor-
pus wird dabei ständig ausgebaut und erweitert. Vgl. dazu „Sinnzerstörung und 
Tod. Übersetzen als �ema und Metapher der modernen Literatur“, in: Johann 
Strutz und Peter V. Zima (Hgg.), Literarische Polyphonie. Übersetzung und Mehr-
sprachigkeit in der Literatur, 1996, 113. 

3) Nach Reinhard Babel, Translations�ktionen. Zur Hermeneutik, Poetik und Ethik 
des Übersetzens, 2015. 

4) Klaus Kaindl, „Going �ctional! Translators and interpreters in literature in Film“, 
2014, 10.

5) Vgl. dazu Stephan Braeses grundlegende Arbeit Die andere Erinnerung: jüdische 
Autoren in der westdeutschen Nachkriegsliteratur, 2001. 

6) Einführend: �omas Nolden. Junge jüdische Literatur. Konzentrisches Schreiben in 
der Gegenwart, 1995. 

7) Maxim Biller. Der gebrauchte Jude. Selbstporträt, 2009, 68.
8) Biller 2009, 68–69. 
9) André Lefevere. Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary Fame,  

1992. 
10) Enthalten in der Kurzgeschichtensammlung Wenn ich einmal reich und tot bin 

(1990). Hier wird die Erzählung nach dem Nachdruck von 1993 zitiert, 11. 
11) Biller 2009, 69–70. 
12) Aus Viola Roggenkamps Rezension von Der gebrauchte Jude in der Frankfurter 

Allgemeinen Zeitung: „Wir sind eine kleine Familie, vergiss das nicht“ (2009). 
„Judesein“, darauf weist Roggenkamp hin, ist ein Wort, das so in Billers Text steht. 
Es taucht in einem (�ktiven) Gespräch mit Marcel Reich-Ranicki auf: „Judesein 
war Schri�stellersein, man musste es aber wollen“ (Biller 2009, 169). 

13) Ein vielleicht gri�ger, aber kühner Vergleich. Zur juristischen Auseinanderset-
zung um den autobiographischen Beziehungsroman: Uwe Wittstock, Der Fall 
Esra. Ein Roman vor Gericht. Über die neuen Grenzen der Literaturfreiheit, 2011. 

14) Biller 2009, 70. 
15) Jürgen Zarusky, „Das Deutschlandbild Vasilij Grossmans“, 2008, 47. 
16) Das Buch erscheint aber 1984 erstmals im Knaus Verlag und wird auch von E�m 

11



Etkind mit herausgegeben. 
17) Es ist dem �ema und dem Umfang meines Aufsatzes geschuldet, dass ich diese 

hier nur bestenfalls verkürzt darstellen kann und ich mich auf einige Arbeiten be-
schränken muss, die für mich von unmittelbarer Relevanz sind. 

18) Maxim Biller, „Harlem Holocaust“, 1990. Alle Zitate stammen aus dem ersten 
Nachdruck von 1993, 80.

19) Biller 1993, 76. 
20) Ausführlich zu Biller als Autor zwischen der zweiten und dritten Generation vgl. 

Karen Remmler, „�e ‚�ird Generation‘ of Jewish-German writers a�er the Sho-
ah emerges in Germany and Austria“, 1997, 796–804. 

21) Nobert Otto Eke, „„Was wollen sie? Die Absolution?“: Opfer- und Täterprojek-
tionen bei Maxim Biller“, 2002, 93. 

22) Dan Diner, „Negative Symbiose. Deutsche und Juden nach Auschwitz“, 1986. 
23) Biller 1993, 77.
24) Biller 1993, 78.
25) Zum unzuverlässigen Erzählen in „Harlem Holocaust“ (auch im Hinblick auf 

Raymond Federmans Begri� der „Sur�ction“) vgl. Barbara Besslichs Beitrag aus 
den Memory Studies: „Unzuverlässiges Erzählen im Dienst der Erinnerung. Per-
spektiven auf den Nationalsozialismus bei Maxim Biller, Marcel Beyer und Martin 
Walser“, 2006.

26) Biller 1993, 122. 
27) Aus dem Nachwort von Seibt zum Einzelnachdruck der Erzählung von 1998, 64–

65. 
28) Rita Bashaw spricht von einer comicartigen Darstellungsform der negativen Sym-

biose. Vgl. „Comic Vision and ‚Negative Symbiosis‘ in Maxim Biller’s Harlem 
Holocaust and Raphael Seligmann’s Der Musterjude“, 2002.

29) Allein Bettina Codrai legt dar, dass Rosenhain „nicht nur Warszawskis amerika-
nisch-jüdische Literatur vom Englischen ins Deutsche“ übersetzt, sondern „in sei-
nem eigenen Text über Warszawski auch ihre kulturelle Bedeutung“ in der 
Zielkultur aktualisiert wird (Täter-Opfer-Thematik). Aus übersetzungstheore-
tischer Sicht wird die narratologische Funktion der Figur des Übersetzers in ihrer 
konstitutiven Prägnanz dabei allerdings nicht herausgearbeitet. Vgl. Codrai, Ich-
Diskurse in Maxim Billers Prosa, 2015, 206–207. 

30) „Translation as an object of re�ection in psychoanalysis“, 2004, 173.
31) Biller 1993, 108–109.
32) Biller 1993, 108.
33) Vgl. Kniesche 2005, 263. 
34) Biller 1993, 103. 
35) Weiterführend dazu Codrai 2015, 205–208. 
36) Die vielleicht detaillierteste Aufschlüsselung von Billers Erzählmodell �ndet sich 

12



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

bei Tobias Kniesche. Allerdings lässt auch er die zentrale Ebene der Übersetzung 
unerwähnt. Vgl. dazu Kniesche „Das deutsch-jüdisch-amerikanische Dreieck. 
‘Amerika’ als anderer Schauplatz in der zeitgenössischen deutsch-jüdischen Litera-
tur“, 2005, 355–356. 

37) Brigitte Rath, „Unübersetzbares, schon übersetzt. Sprachliche Relativität und 
Pseudoübersetzungen“, 2013, 16. Rath verwendet den Begri� der Pseudoüberset-
zung in Anlehnung an Gideon Toury, der von „pseudotranslations“ spricht, wenn 
ein Original vorgibt eine Übersetzung zu sein („texts which have been presented 
as translations with no corresponding source texts in other languages ever having 
existed“, Toury, Descriptive Translation Studies and Beyond, 1995, 40–14), etwa 
Montesquieus Lettres Persanes. Rath bemerkt dazu, dass Tourys De�nition sich 
nur auf Texte bezieht, die sich „außerfiktional als Übersetzungen präsentieren“ 
und nicht auf translations�ktionale Texte. Was so zum Beispiel gerade nicht auf 
„Harlem Holocaust“ zutri�, da Maxim Biller als Autor des Textes in Erscheinung 
tritt und diesen Status keineswegs verschleiert, indem er „Harlem Holocaust“ als 
eine Übersetzung ausgibt. Wichtig ist aber in diesem Zusammenhang der Aspekt, 
dass nach Tourys De�nition Pseudoübersetzungen vor allem das Ziel verfolgen, 
vorherrschende kulturelle Normen zu subvertieren. Was die innerfiktionale 
Spielart der Pseudoübersetzung angeht, ist noch Susan Bassnetts Beitrag „When is 
a translation not a translation?“ (1998) als wegweisend zu nennen. Denn Bassnetts 
Begri� der „�ctitious translation“ umfasst genau jene Phänomene, in denen ein 
gesamter Erzähltext als �ktive Übersetzung gelesen wird oder eben Dialoge in �k-
tionalen Texten, die eigentlich in einer Sprache statt�nden, die nicht die des Text-
es ist. Rath versucht also beide Positionen – Toury und Bassnett – in einem dyna-
mischen Begri� der Pseudoübersetzung zusammenzuführen. 

38) Biller 1993, 77. 
39) Seibt, 1998, 65. 
40) Vgl. Maxim Biller, „Der Anfang der Geschichte“, 1994, 378.
41) Biller 1994, 368. 
42) Biller, 1994, 365. 

[Literaturverzeichnis]

Arrojo, Rosemary. „Translation as an object of re�ection in psychoanalysis“, in: Harald 
Kittel (Hg.), Übersetzung: Ein Internationales Handbuch Zur Übersetzungs-
forschung, Berlin: Walter de Gruyter, 2004, 171–175.

Bashaw, Rita. „Comic Vision and ‚Negative Symbiosis‘ in Maxim Biller's Harlem Holo-
caust and Raphael Seligmann’s Der Musterjude“, in: Leslie Morris und Jack Zipes 
(Hgg.), Unlikely History: �e Changing German-Jewish Symbiosis. 1945-2000, New 
York: Palgrave, 2002, 263–276.

13



Bassnett, Susan. „When is a Translation not a Translation“, in: Susan Bassnett und An-
dré Lefevere (Hgg.), Constructing Cultures: Essays on Literary Translation, Cleve-
don: Multilingual Matters, 1998, 25–41.

Besslich, Barbara. „Unzuverlässiges Erzählen im Dienst der Erinnerung. Perspektiven 
auf den Nationalsozialismus bei Maxim Biller, Marcel Beyer und Martin Walser“, 
in: Barbara Besslich, Katharina Grätz und Olaf Hildebrandt (Hgg.), Wende des 
Erinnerns? Geschichtskonstruktionen in der deutschen Literatur nach 1989, Berlin: 
Erich Schmidt, 2006, 35–53. 

Bhabha, Homi K. �e Location of Culture. London: Routledge, 1994.
Biller, Maxim. Der gebrauchte Jude. Selbstporträt. Köln: Kiepenheuer & Witsch, 2009.
Biller, Maxim. „Rosen, Astern und Chinin“, in: Maxim Biller, Wenn ich einmal reich 

und tot bin. Erzählungen, München: dtv, 1993, 9–26. 
Biller, Maxim. „Harlem Holocaust“, in: Maxim Biller, Wenn ich einmal reich und tot bin. 

Erzählungen, München: dtv, 1993, 76–122. 
Biller, Maxim. „Finkelsteins Finger“, in: Maxim Biller, Land der Väter und Verräter: Er-

zählungen, Köln: Kiepenheuer & Witsch, 1994, 149–165.
Biller, Maxim. „Der Anfang der Geschichte, in: Maxim Biller, Land der Väter und Ver-

räter: Erzählungen, Köln: Kiepenheuer & Witsch, 1994, 365–378. 
Braese, Stephan. Die andere Erinnerung: jüdische Autoren in der westdeutschen 

Nachkriegsliteratur, Berlin: Philo, 2001. 
Codrai, Bettina. Ich-Diskurse in Maxim Billers Prosa. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2015. 
Diner, Dan. „Negative Symbiose: Deutsche und Juden nach Auschwitz“, Babylon 1 

(1986): 9–20.
Eke, Norbert Otto. „„Was wollen Sie? Die Absolution?“. Opfer- und Täterprojektionen 

bei Maxim Biller“, in: Sander L. Gilman und Hartmut Steinecke (Hgg.), Deutsch-
Jüdische Literatur der neunziger Jahre: Die Generation nach der Shoah, Berlin:  
Erich Schmidt, 2002, 89–107.

Herzog, Todd. „Hybrids and Mischlinge: Translating Anglo-American Cultural �eory 
into German“, �e German Quarterly 70 (1997), 1–17.

Lefevere, André. Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary Fame, Lon-
don: Routledge, 1992.

Kaindl, Klaus. „Going �ctional! Translators and interpreters in literature in Film“, in: 
Klaus Kaindl und Karlheinz Spitzl (Hgg.), Trans�ction: Research into the realities 
of translation �ction, Amsterdam: John Benjamins, 2014, 1–26. 

Klein, Judith. „Sinnzerstörung und Tod. Übersetzen als �ema und Metapher der mo-
dernen Literatur“, in: Johann Strutz und Peter V. Zima (Hgg.), Literarische Poly-
phonie. Übersetzung und Mehrsprachigkeit in der Literatur, Tübingen: Narr, 1996, 
113–123. 

Kniesche, �omas. „Das deutsch-jüdisch-amerikanische Dreieck. ‘Amerika’ als anderer 
Schauplatz in der zeitgenössischen deutsch-jüdischen Literatur“, in: Alexander 

14



(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘: Translations�ktionen bei Maxim Biller 

Stephan und Jochen Vogt (Hgg.), Das Amerika der Autoren, München: Fink, 2005, 
337–364. 

Nolden, �omas. Junge jüdische Literatur. Konzentrisches Schreiben in der Gegenwart, 
Würzburg: Königshausen und Neumann, 1995. 

Rath, Brigitte. „Pseudoübersetzungen: Imaginationen anderssprachiger Originale“, in: 
Jörg Dünne et. al. (Hgg.), Les Intraduisibles / Unübersetzbarkeiten. Sprachen, Litera-
turen, Medien Kulturen / Langues, Littératures, Médias, Cultures, Paris: Ed. des Ar-
chives Contemporaines, 2013, 15–27. 

Remmler, Karin. „The ‚Third Generation‘ of Jewish-German writers after the Shoah 
emerges in Germany and Austria“, in: Sander L. Gilman und Jack Zipes (Hgg.), 
Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096–1996, 
Yale University Press, 796–804. 

Roggenkamp, Viola. „Wir sind eine kleine Familie, vergiss das nicht“, 27. 11. 2009. 
Rezension von Maxim Billers Der gebrauchte Jude in der Frankfurter Allgemeinen 
Zeitung. http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/
maxim-biller-der-gebrauchte-jude-wir-sind-eine-kleine-familie-vergiss-das-
nicht-1883543.html (eingesehen am 21.09. 2016).

Seibt, Gustav. „Der letzte Augenblick der Unschuld“, in: Maxim Biller, Harlem Holo-
caust, Köln: Kiepenheuer und Witsch, 1998, 63–67.

Toury, Gideon. Descriptive Translation Studies and Beyond, Amsterdam; Philadelphia: 
John Benjamins, 1995.

Wittstock, Uwe. Der Fall Esra. Ein Roman vor Gericht. Über die neuen Grenzen der Li-
teraturfreiheit, Köln: Kiepenheuer und Witsch, 2011. 

Zarusky, Jürgen. „Das Deutschlandbild Vasilij Grossmans“, in: Nikolaus Lobkowicz 
(Hg.) Deutsche Rußlandbilder im 20. und 21. Jahrhundert. Forum für osteuropäi-
sche Ideen- und Zeitgeschichte, Köln: Böhlau, 2008, 41–55. 

（Specially Appointed Associate Professor）

15



Resümee

(De-)Kon�gurationen des ‚Deutsch-Jüdisch-Seins‘:  
Translations�ktionen bei Maxim Biller

Claus Telge

Als Modell und Metapher ist die Übersetzung ein zeitdiagnostisches Instru-
ment, um translinguale und transnationale Wirklichkeitszusammenhänge zu 
verstehen. Die Figuren der Sprachmittlung – Übersetzer und Dolmetscher – 
erscheinen dabei als Ikonen der Sprachre�exion, des Fremd- und Andersseins, 
der Migration und der kulturellen Hybridität, wie sie in den erzählerischen 
Wirklichkeiten von Literatur und Film vielgestaltig zu beobachten sind. In den 
Erzählungen und Romanen des jüdischen Autors Maxim Biller finden sich 
immer wieder fiktionalisierte Übersetzerfiguren und fiktionalisierte Überset-
zungsprozesse. Mir geht es darum, zu zeigen, wie die Texte Billers mittels Transla-
tions�ktionen ‚deutsch-jüdische‘ De�nitionssysteme – und ihre antisemitischen 
und philosemitischen Klischees – dekon�gurieren, um ein eigenes, ambivalentes 
Narrativ des ‚Jüdisch-Seins‘ in der deutschen Ö�entlichkeit und im deutschen 
Literaturbetrieb zu erschreiben. Ich betrachte drei Textbeispiele, um dies zu ver-
deutlichen: (1) In dem Roman Der gebrauchte Jude (2009) wird die Übersetzung 
von Wassilij Grossmans Leben und Schicksal (1984) als Initiationserfahrung in 
das eigene Schreiben geschildert. (2) Die Kurzgeschichte „Harlem Holocaust “ 
verwendet eine innerfiktionale Pseudoübersetzung, um eine denkspielerische 
Immanenz zu erzeugen, die darin besteht, kulturalistische Gemeinplätze des 
‚Deutschen‘, des ‚Jüdischen‘ oder des ‚Deutsch-Jüdischen‘ translationsfiktional  
auf den Prüfstand zu stellen. (3) In der Kurzgeschichte „Der Anfang der  
Geschichte“ wird ein anderssprachiges ‚vorgängiges‘ Original durch einen eigen-
sprachigen Text evoziert. Mit dem E�ekt, dass die dem exilierten Ich-Erzähler 
fremd und unbekannt gewordene deutsche Sprache noch weiter als eine ihm 
aufgezwungene, ungeliebte Sprache defamiliarisiert wird. 

16


