
Title コギトの声・現前する反復 : 身体と記号・声・こと
ば

Author(s) 山形, 賴洋

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 1993, 27, p. 1-12

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/7005

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



コギトの声・現前する反復

一一身体と記号・声・ことぼ一一

山形頼洋

1 

以下は、別のところで1)メーヌ・ド・ピランの記号論に触れた際に、不

十分にしか論じられなかった問題群を主題的に論じるためのスケッチであ

る。したがって、この小論において重要なことは、主要な問題の所在をつ

きとめ、差し迫った体系的考察のための準備をすることである。具体的に

は、 「声」をめぐってデリダが提出した問題を、デカルトの「第一省察」

ならびに「第二省察」冒頭に舞台を取って、メーヌ・ド・ピランの「聴く」

という概念と、アンリの「能力・反復」としての内在的身体によって、再

検討する。

1 すべてを疑う自分の声を聴いているデカルト

デカルトが『省察』をグィトゲンシュタイ γのように、といっても「寝

ころがって」ということで、はなくて(たぶんデカルトにとってもそれが真

実かもしれないが〉、声に出して、おこなっていると考えよう。いいかえ

ると、 『省察』を彼の形而上学的モノローグであると見なし、デカルトの

肉声にまで返って、すなわち、 『声の省察』においてデカルトの第一哲学

を考えてみよう。要するに『省察』を読むのではなくて、 「聴く」のであ

る。それもデカルトの声を、別の私が聴くのではなくて、デカルト自身、

ハムレットのように自問自答、謹巡している自分の声を聴いているのであ

る。遠い声ではなくて、近い、限りなく近い自分の声である。



2 

「第一省察」の全部と「第二省察」の最初をデカルトが沈思黙考してい

るのではなくて、声に出して疑L¥ 「私在り」と大声でわめいている(!)

ということが、このスケッチの大前提である。デカルトが声に出して、す

べてを疑っているとしよう。そして、その懐疑の過程とともに、その懐疑

の感性的な遂行形態である戸・ことばがどのように形而上学的変容を被る

か、観察しよう。

「第一省察」においてデカルトはまず、離れたところにあるとL寸意味

での「遠い感覚」や、またかすかな印象しか与えない「弱し、感覚」を疑っ

た。われわれの仮定によって、この疑いを彼が声に出して遂行していると

すると、その彼の感性的肉声の存在ないしは確かさは、その声が表明して

いる懐疑の影響を受けなし、。というのは、この段階で疑いの対象となって

いるのが、感覚のうちでも遠いものと弱いものなどのぼんやりとして暖昧

なものであれこれに対して自分の芦は、自分の手足と同じほど近く、は

っきりとして感じられるからである。

懐疑の第二段階になると、自分の手や頭や身体の存在についての感覚的

確信が、すなわち近い明瞭な感覚が問題視される。このために夢の仮説が

もちだされるが、この段階になると、自分の声も懐疑の射程のうちに入っ

てくる。 rほんとうに私には身体があるのだろうか、あるという夢を見て
いるだけで現実にはないのではないか」という懐疑を口にしている私の声

・ことばもまた、夢のなかの出来事ではないのか。私は実際はしゃべって

いないのではないか。

最後は悪霊の仮説である。悪霊は方法的懐疑の仕上げとして、夢の仮説

によってもなお生き残っている実在の残余を一掃するためにもちだされる。

すなわち、すべてが夢であるとしても、夢を組み立てている素材は、やは

り現実の世界から取られたものでなければならなし、。そのまだなお現実的

な「一般的で単純なもの」を、非現実の不確かなものに変えてしまうため



コギトの声・現前する反復 S 

の強力な触媒が悪霊の仮定にほかならない。ここまで来ると、私の見聞き

するすべてが虚偽となる。それにともなって、 「この世界のすべては疑わ

しい」と言明している私の芦・ことばも、第二段階の懐疑においてはまだ

残っていたかもしれない現実的なものを完全に失うことになる。

デカルトの懐疑の声・ことばは、こうして、まったく非現実で存在しな

いものとなるが、しかし、そのことによって、記号としての声・ことばも

その有効性を失ってしまったのであろうか。感性的な声の存在が不確かに

なることによって、記号・ことばとしての芦の存在も括弧に入れられて機

能しなくなったので、あろうか。

2 再現前としての記号の存在

デカルトの懐疑の独自は、その独白の内容そのものの懐疑にからめとら

れて、もはや実効的な表出ではなくなった。私はすべての物事を疑いに付

す作業を声に出して独り言をし、し、ながら、実施しているつもりであるが、

実は、悪霊に欺カ通れて、そう信じ込んでいるにすぎない。それらすべては

単にデカルトが想像しているだけの虚構にすぎなし、。しかしながら意外な

ことに、その場合でも、ことばとしての声は機能しているのである。とい

うのも、ことばにおいては、現実と表象・想像との区別は意味をもたない

からである。 L、いかえると、記号一般の構造のうちには、すでに想像的な

ものがその本質的な成素として含まれているのである。2)

たった一度しか使えないようなものは記号の役割を果たすことができな

い。記号として存在するためには、反復して使用できるということが必然

的に要求される。したがって、記号・ことばは、それが感覚的に与えられ

て、経験的に現前しているということによって存在しているのではない。

単に今ここで、このように直観されているばかりでなく、別のときに他の

ところで、違ったふうに直観されることもできるということも、記号の存



4 

在には内属しているのである。たとえばダリヤという語は、人によってさ

まざまな声音で発音されるが、にもかかわらず、同ーの意味を指すものと

して働くのである。記号・ことばの本質は、それが直観において直接現前

しているというところにあるのではない。今ここで、の現前(Prasentation，

Gegenwartigung)ではない、別のときの異なる場所での現前、したがっ

て間接的な再現前(Vergegenwartigung)・想像的、代理表象的な存在に

参与していないならば、ことばは存在Lえなし、。ことばはその本性上反復

可能なものであれその反復可能性のゆえに、ことばは想像的な、間接現

前的なものとして現れる。そこから、私が現実に話していようと、想像の

なかで(たとえば夢のなかで〉話していようと、ことばにとっては何の違

いもないということになる。

ことばにおけるこの現実的なものと想像的なものとの区別の無意味、と

いうよりも、この区別が意味をなさないがゆえにことばはまさしくことぼ

であるとL寸事実は、ただちに、話すとし、う行為における現実と想像との

差異を無効にする。話すということにおいては、実際に話しているという

現実と、話していると想像していることとの聞には、何の違いも立てられ

ない。現実の話すという行為は、記号の使用である以上、同時にまた必然

的に、その行為の反復可能性を、 L、いかえると、その行為の間接的な現前

を、すなわちその想像された行為を含んで、いる。3)

3 1私はできる」としての反復可能性は表象・想像としての

再現在化ではない。

しかし、ほんとうにそうだろうか。

記号はその本質において、単に直観的な現前であるばかりでなく、同時

に再現前でもある。ところで、記号の構造に再現前が内属しているのは、

それは記号の使用に、一度きりということはありえず、一度記号として用



コギトの声・現前する反復 5 

いられるならばそのとき、無際限の反復使用が、そのたった一度の使用の

うちに合意されているからにほかならなし、。すなわち、記号の再現前とい

う性質は記号の理念性を意味し、またその理念性は記号の凡時間性のこと

にほかならないから、その使用の反復の可能性に由来している。ここまで

は認められなければならなし、。しかしながら、だからといって、現実の発

話が同時に、しかも必然的に想像的発話行為を行っていなければならない

ということになるのだろうか。したがって、話者である私が在るというこ

とは、単に今直接的に存在するばかりでなく、再現前的に想像的にも存在

する、というよりもむしろ、本来、再現前的に遅れて在るからこそ今現在

においても現前しうると結論しなければならないのだろうか。

たしかに、記号の使用行為にはいつも、その使用行為を思いだすことが

できるとL寸意味で、の再現前化が伴っている。しかし、今問題になってい

るのはそのことではない。間われているのは次のことである。或る行為を

反復実行できるのは、その行為の再現前化ができるからだろうか。真実は

反対で、、或る行為なり運動を反復実行できるからこそ、われわれはその行

為を再現前化することができるということではないか。

注意しなければならないのは、再現前化とは今の議論の文脈では表象的、

知覚代理的、想像的なものである。なぜなら、現前化は、これまで、一貫

して時間の今における直観的提示として取り扱われているからである。し

たがって、作用、とりわけ身体の運動が現実に遂行されているということ

の意味は、その行為や運動が、たとえば感性的な存在である声の現実の知

覚の場合とまったく同じように、時間の今現在において直接与えられてい

るということに尽きている。それ以上では決しでありえない。

以下のように問うてみることにしよう。私がある行為を、運動を、想像

的に再現前化できるということは、私がその行為や運動を現実にも実行す

ることができるということを意味するだろうか。決してそういうことは言



6 

えない。ある運動の想像可能性からその運動の実効可能性が引きだせない

のであれば、ある運動の再現前性からその運動の反復可能性を導き出すこ

とはできない。~物質と記憶』においてベノレクソンが学課の記憶と読書の

記憶とを分けたのはこのかぎりでは、当を得ている。もちろん、運動の反

復可能性からその運動の再現前の可能性をいうことはできる。しかし、そ

の逆では決してない。

現実の発話行為に伴っているのは再現前化としての想像された同じ行為

ではない。したがって、現実の話者としての私に必然的に内包されている

のは想像的な私・再現前的で表象的な、もう一度いいかえれば、知覚的な

私の知覚に代わる代理物ではない。そうではなくて、運動的な反復可能性

である。 r私は意識する・考える」ではなくて、ことばの正確な意味で、
「私はできるJである。

ここによく考えなければならない命題がある。それによれば、記号の使

用だけでなく、さらに一般的に、身体の作用や運動はそれが一度実効され

るならば、その実効は同時にその運動の反復可能性をも伴っているという

のである。4)たとえば、たった一度しか見ないということは権利上不可能

なことであって、見るという働きは、その作用の本質として、その働きの

反復可能性を具えている。だからこそ、一度或る色を知覚することを学ん

だ魚は、同時に、色そのものを知覚することも習得するのである。

自分に固有の身体、対象ではない現象的で主観的な身体は、私に他のも

のとは異なる仕方で与えられるのでなければならなし、。さもなければ、私

は自分の身体に対して、そこにある机や木などのような、ひとつの知覚対

象を前にしているときと同じように面接していることになれ決して自分

の身体で運動を実現することはできないであろう。私が対象・物体を動か

すことができるのは、私が自分の身体を対象とは異なる仕方で知っている

からである。対象は私の身体を介して間接的に私に与えられるが、私の身



コギトの声・現前する反復

体は直接私に与えられる。

7 

身体の対象といっても、厳密には、身体の運動の対象と、身体的作用と

しての知覚の表象的対象とに分けなければならないが、ここでは両者の区

別の規定には立ち入ることはできない。しかし、私の運動としての身体の

直接的な認識に対立するものとして、ここで取り上げなければならないの

は、知覚的表象的対象のほうである。というのも、この小論でずっと問題

となっている現前と再現前は、運動においてではなくて、表象・意識にお

ける対象の与えられ方であるからにほかならない。

ところで、知覚や表象・意識の本質は時間である。知覚対象は時聞にお

ける綜合の働きによって構成される。そして、対象の個別性・個体性は、

その対象が時間の今において占める時間場所の特異性によって定義されて

いる。これに対して、私の身体の運動が私に直接与えられるということは、

その運動は本源的には時間対象ではないという意味である。すなわち、私

の身体は超越の対象ではなく、内在の対象であるということになろうが、

私の運動は時間的な規定を被る経験的対象ではないがゆえに、 「この」運

動という個別化の限定を免れている。これが、私の或る現実の運動は必然

的に反復可能性を含んだものとして現れることの、いわば、消極的理由で

ある。

他方、私の運動を私が直接知るということは、私の運動の反復可能性の

ための積極的理由でもある。この運動の直接的経験においては、知るとい

うことは行うということに文字通り等しいからにほかならない。或る対象

を、たとえば自転車を運動的に知っているということは、自転車に乗るこ

とができるということを意味する。単なる知覚の、或いは表象的、観念的、

理念的な対象においては、こうはならない。知ることと、ことばの本来的

な意味での行うこととは分裂したままである。なぜか。運動においては、

私は自分の運動を直接知るからである。もちろん、知覚においても、作用



8 

としての知覚は私によって直接知られる。だからこそ私は見たいときに見

ることができるのである。見たいものがないときは想像したり、思い出し

たりすることができるのである。

私は自分の遂行する身体の運動を直接知る。あるいはむしろ、直接知る

からその運動を実効することができるのである。私の身体においては、知

ることと行うこととは一致しているのである。そして、現象的、主観的身

体におけるこの一致のゆえに、一度知ることが知っていることとなるよう

に、一度行うことは行いうるものとして、反復可能性となる。身体の運動

はこの反復可能性のゆえに、個別の運動であるよりも、優れて能力として

現れるのである。個々の運動は、能力の一具体例の趣をもって現れるので

ある。

身体の運動は、その知られ方の、その私にとっての現れ方の特性のゆえ

に、本質的に反復的であり、この身体運動の反復性格が習慣の存在を可能

にしているのである。また、さらには、この身体の習慣性格によって、表

象的といわれる記憶も可能となっている。その意味で、ベノレクソンに反して、

習慣こそ本来的記憶であるといわねばならないが、また逆に、彼のいうと

おりでもある。というのも、身体の記憶としての習慣は、時間のなかには

なく、過去という規定を受けなし、からである。いずれにせよ、ほんとうに

持続的なものは、身体運動としての行為であって、時間ではない。

私の身体は時間のなかにはなL、。しかし、そう言うことによって、身体

を永遠なものにするつもりはない。

たとえこの世界に三角形が存在しなくてもその内角の和が二直角である

ことにデカルトは何の変わりも見出せなかったが、幾何学のような超時間

的で永遠なア・プリオリな本質と考えられて来たものも、実は起源と伝統

とを持つ歴史的な存在であることが明らかになった。5) ア・プリオリなも

ののイデア的性格は、実は、それの永遠性によるのではなくて、 j¥，、つで



コギトの声・現前する反復 9 

も」という凡時間性に基づいている。ここで重要なのは、このようなア・

プリオリなものの時間化、歴史化が逆に今度は、歴史そのものの概念を定

義しなおすという事実である。この側面はあまり注意されていないが、歴

史はもはや時間空間的に限定された経験的な個体・事実を本性として成立

しているのではなし、。諸事実の個体性、個別性を貫いて、或る変化しない

恒常的なものが繰り返し反復されていて、そのために、単に一回きりの出

来事の並列ではない、始まりがあり、発展があり、終わりのある生成・流

れとしての歴史が存在するのである。本源的に反復可能性として存在する

身体の在所は、永遠ではなくて、このような反復としての歴史、流れ・持

続のなかにある。しかし、この反復は時間のなかにはなし、。この持続は時

間の持続ではない。なぜなら、身体の運動の現前は、時間の今における現

前ではなし、からである。時間の現在の現前を可能にLている原一現前であ

る。

4 コギトの声の現前 「私が在る」と呼ばわるのはだれの声か

「第二省察」の始めの部分は、 「第一省察」の全般的懐疑を、おそらく

確かなことは、確かなことは何もないということだろうと、要約する。し

かし、ただちに続けて、私が今吟味したものとは異なる、どのようなわず

かの疑いからも免れているものは何もないと、私はどこから知るのだろう

かと自問する。或る神がし、て、この彼自身の考えを私に移し入れているの

ではないだろうか。そLて自答して、その必要はなし¥自分がその考えの

作者でありうるからと言う。そこでさらに、それでは、私は少なくとも何

者かではないかとたたみかける。しかし、私は自分に感覚があることも身

体があることも否定した。そのうえ、私をいつも欺いている悪霊さえも仮

定したのである。それでもまだ私は何者かでありうるだろうか。

『省察』のこの部分を、われわれの仮定によって、デカルトは自分の声



10 

として聴く。

確かなものは何もないと言っているのは、自分の芦だろうか、それとも

誰か神のごときものがし、て、彼の声を私は聴いているのだろうか。おそら

く、これは私自身の声なのだ。それでは少なくとも私は何者かではないか。

こう言っているのは私自身ではないか。この声は私の声ではないか。しか

L、私には身体も、口も耳もないと仮定した。さらには、投滑な悪霊も仮

定した。これは私の声ではないのに、悪霊にだまされて、他人の声を、あ

るいは他の音を自分の声と誤って思い込まされているのではないだろうか。

『省、察』のわれわれが問題にしている部分の、そして「省察』全体の第

一の結論は「我在り」である。したがって、たとえ悪霊がいて全力を尽く

して私を欺いていると仮定したとしても、私が自分は何者かであると実際

に声を出して、あるいは心のなかで言っているかぎり、私が聴いている声

は自分の声である。たとえそれが感性的な声であるとしても、あるいは実

在に闘して括弧に入れらた現象学的声であるとしても。

「我思う」と「我在り」との関係は、こうして、 「我思う」とL、う声が

どうして自分の声であるとわかるのか、とし、う問題に置き換えられる。逆

に言うと、どのように解釈するにしろ「我思う、我在り」が成立する以上、

私は自分の声を間違いなく自分のものとして聴いているのである。さもな

ければ、あの比類のないコギトの経験はありえないことだろう。

もし私が自分の話すのを時間の現在において聴き、しかも、この現在、

生ける現在がハイデガーの意味で自己触発において成立しているのであれ

ば、6)し、し、かえれば、私が話すことと、それを私が聴くこととが、脱自の

時間的空間的な差延において引き離されているならば、どうして私は自分

の声を自分のものとして確実にいかなる疑いの影もなく知ることができる

のだろうか。時間の脱自の差延において世界は現象として、具体的には知

覚において現れる。しかし、デカルトが悪霊の仮説によって鮮やかに懐疑



コギトの声・現前する反復 11 

の淵に沈めたのは、まさししこの時間の脱自的・脱立的な現象性、ギリ

シャ的光の現象性にほかならなL、。6) ¥， 、L、かえると、もしコギトにおいて、

話すことと聴くこととの聞に時間の自己触発の差延が差しはさまれている

ならば、コギトにもまた他のすべてのものとともに疑惑の暗曇が差し、

「我在り」の絶対的経験はありえないことだろう。

しかし、だからといって、コギトの声が不可分の現在の現前の透明さに

おいて澄み渡って響くというわけではなし、。というのも、時聞はその本性

からして隔たりであれその隔たりゆえに、時間は流れるのであるから。

コギトの声は時聞においては響かない。話す作用の直接的な内在の認識

において、私は自分の声を限りなく親しい自分の声として聴くのである。

メーヌ・ド・ピランによれば、7)聴くという受動的な作用は話すという能

動的な作用によって相補なわれ、話す作用と密接な関係にある。聴くとい

うことは、内的に繰り返して話すということを必然的に伴っている。した

がって、私が或る声を聴くと、私はその同じ声を私の内声において反復し

ているのである。もしその声が私自身の声であったらどうなるか。当然そ

の私の声は内声において反復される。他方、私自身の声は他の声とは違っ

て、私自身の努力によって産出される。この身体の産出の努力は、すでに

述べたように、顕在的な作用として発現すると同時に、反復可能なものと

して生成する。自分の声を聴く場合、発話の顕在的な作用の内包する反復

可能性が、聴かれた声の内声における反復と一致する。聴いた声を内声に

おいて反復するとき、私は発話作用の反復可能性に基づいて、あるいはそ

れをなぞることによって内面の声を響かせているのである。

i主

1)拙著『感情の自然』法政大学出版局、 1993、第七章

2) ]acques Derrida; la voix et le phenomene， P. U. F.， 1967， p. 54 sqq. 

3) Ibid.， p. 63 sq. 



12 

4)乱<iichelHenry; Philosophie et phenomenologie du cor.ρs， P. U. F.， 

1965， p. 131 sq. 

5) J. Derrida， 0ρ. cit.， p. 93 

6) M. アンリ著、山形・宮崎他訳『精神分析の系譜』法政大学出版局、 1993、

第一章「見テイルト私ニ思ワレノレ」

7) Maine de Biran; Oeuvres Compl色tesVIII-IX， Slatkine， 1982， p. 480 

(文学部教授〉




