
Title ドイツ民間伝説における死者の帰還 : 「不気味」と
いう概念と伝承の事実性

Author(s) 植, 朗子

Citation 文芸学研究. 2015, 19, p. 26-42

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/70068

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
26 

 
ドイツ民間伝説における死者の帰還 
――「不気味」という概念と伝承の事実性 ―― 

 
植 朗子 

 

０．はじめに 

 

 死者の肉体が、家族や知人のもとへ戻って来るという話は、古くから民間伝

承の中で語られてきた。現実の世界において、「死者の帰還」はごく稀な出来事

のひとつであり、それゆえに通常では起こりえない奇跡として記録されてきた。 

 オーストリアの精神分析学者ジークムント・フロイト Sigmund Freud 
(1856-1939) によると、「死者の帰還 die Wiederkehr der Toten」の伝説は、

「死 der Tod」、「死体 die Leiche」と並んで、人間にとって最も「不気味なも

の Das Unheimliche」であるという(1)。本論文では、「死者の帰還」の伝承と、

それを題材とする作品から、「不気味なもの」としての死体、そして「不気味な

もの」でなくなった死体について取り上げ、その特性について明らかとするこ

とを目的とする。 

 本論ではとくにドイツ語圏の伝説 Sage に注目する。ドイツ語圏の民間伝承

は、大きく分けて、神話 Mythos、伝説 Sage、メルヒェン Märchen の 3 つに

分類される。伝説というジャンルの特性は、「その話を真実として後世に伝える

ことを目的としていること」、あるいは「その話が事実として信じられているこ

と」という点にある。アメリカの民俗学者スティス・トンプソン Stith 
Thompson (1885-1976)によると、「死者の帰還」にまつわる民話の類型は、こ

の「伝説の真実性」と深くかかわり合っている(2)。このトンプソンの「死者の

帰還」に関する類型分析も用い、「伝説の真実性」から生み出される死体伝説の

特性について論じることとする。 

 

１．フロイト『不気味なもの』と「死者の帰還」 

 

 フロイトは『不気味なもの』Das Unheimliche という小論において、不気味

という感情の正体と、その感情の要因について論じている。「不気味な」という

意味を表すドイツ語「ウンハイムリッヒ unheimlich」から派生した「不気味な

もの」という単語について、フロイトは以下のように述べた。 

 

「不気味なもの」が、驚愕をもたらすもの、不安をかき立てるもの、ぞっ

とするような恐ろしさを与えるものの 1 つであることは間違いない。そし



 
27 

て、この単語（「不気味なもの das Unheimliche」）は、意味がいつも明確

に定められているわけではなく、総じて「不安をかき立てるもの das 
Angsterregende」という単語の意味とほぼ一致している。このことも、同

じく疑いようのないことである。(3) 

 

 フロイトは「不気味なもの」と「不安をかき立てるもの」の共通性について

は指摘しているが、全く同じ概念であると断じているわけではない。むしろ、

この 2 語が同一視されることに対して、注意を喚起している。その上で、「不

安」と「不気味」という感覚には、その中心に共通の「核 Kern」があると指

摘した。また、フロイトはドイツロマン派の作家である E・T・A・ホフマンの

『ホフマン物語』に登場する「砂男」や『悪魔の霊薬』に登場する「ドッペル

ゲンガー」などを例に挙げ、「不気味なもの」の正体について論じつつ、次のよ

うに述べた。 

 

私たちは本当ならこの研究を「不気味さ」を最も強く感じさせるこの事例

（死に関する事例）から始めることもできたが、そうはしなかった。とい

うのも、その場合、「不気味なもの」が「ぞっとするもの das Grauenhafte」
と混同され、部分的にはそれに覆い隠されてしまうからである。(4) 

 

 我々にとって、「不気味」という感情が絶頂を迎えるのは、人間が生きたまま

埋葬されてしまうという事例に遭遇した時である(5)とフロイトは論じた。そし

て、「不気味なものとは、この（仮死のままの埋葬）事例においても、慣れ親し

んだもの、古くから馴染みのあるものである。」(6)と述べ、この既知の出来事や、

よく見知った人たちが、自分の想像と違うものとなった場合に「不気味さ」を

感じると説明した。これは、「不気味な」を示すというドイツ語「ウンハイムリ

ッヒ unheimlich」のうち、「ハイムリッヒ heimlich」が「親しみのある、既知

の」という意味を含んでいるからである。 

 さらに、フロイトは「ウンハイムリッヒ unheimlich」の前綴り「ウン un」
には、精神分析学でいう「抑圧 die Verdrängung」が示されているとした上で、

「不気味なもの」を想起させる要因は、①アニミズム的確信、②幼児期コンプ

レックス、にあるとした。「死者の帰還」に対する「不気味」という感情は、こ

の「アニミズム的確信」に依拠するものである。「不気味さ」とは、「死」に対

する予感や、「死者」との接触が自らを死に至らしめるのではないかという「強

迫観念」からわき起こるものであると定義されている。また、人生の終焉であ

ると我々が信じている「死」という概念は、「死体の帰還」という事例によって

覆される。そういった「死体の帰還」が人間にもたらす精神的な意味において

の混乱が「不気味」という感情と結びつく。 



 
28 

 「不気味なもの」は、その対象の正体がどういうものであるのか分からない

感覚におそわれた時に起こる感情(7)である。くわえて、同じ出来事の反復が「不

気味」という思いを増幅させるという。 

 

これとは異なる一連の経験からも、私たちは次のことをたやすく認識する

ことができる。それは、意図せずしておこる反復、というこの要因だけが、

普通であれば害にならないものを「不気味なもの」とし、単に「偶然」と

語られるようなことに対して、命取りになるようなもの、あるいは逃れら

れないものだ、という観念にとらわれるようになってしまう。(8) 

 

 したがって、「死者の帰還」の伝承に対して起こる感情と、フロイトの「不気

味なもの」の定義は、以下の条件によって成り立つと考えられる。 

 

 

 【「死者の帰還」が「不気味なもの」として成り立つ条件】 

  （ⅰ）よく知っている対象が、まるで知らないもののように感じた場合 

  （ⅱ）その出来事に「反復」のモチーフが使用されている場合 

  （ⅲ）「死」が自分に近づいてくるような強迫観念をもたらす出来事に 

     遭遇した場合 

  （ⅳ）その出来事が「事実」として感じられる場合  

 

２．トンプソンの話型分析と「帰還する死者」の話型分析 

 

 スティス・トンプソンは、1928 年に「民話のタイプ・インデックス (The 
Types of the Folktale)」(9)を、1936 年に「民間文芸のモチーフ・インデックス 

(Motiv- Index of Folk- Literature)」を完成させた。「死者の帰還（死者の帰

来）」の伝承は、トンプソンの分類で以下のように示された。 

 

【図１：民間説話の種類】(10) 

 民間説話 1 : 複合昔話（メルヒェンなど）  

      2 : 単純昔話（伝説・言い伝え） 

 

【図 2：単純昔話における「伝説・言い伝え」の類型分類】(11) 

 A : 神話的伝説     B : 不思議な生物と品物  C : 死者の帰来 

 D : 不思議な力と奇蹟  E : 埋蔵された財宝  

 F : 土地および人物の伝説 



 
29 

トンプソンの話型分類は、今日、世界中の民間伝承研究において用いられて

いるが、主にそれは文学的視点からの活用が多い。わが国においても、ドイツ

語圏の民間伝承研究は、文学・民俗学・文化人類学の分野や、心理学・教育学・

社会学などから複合的に行われているが、その対象の中心はメルヒェンにある

ためか、トンプソンの話型分析をドイツ語圏の伝説に活用した先行研究はほと

んどみられない(12)。だが、トンプソンは「伝説の真実性が特に問題になるのは、

死んだ人がこの世に戻ってくる伝説の場合である。」(13)という重大な指摘をし

ている。 

 

死者の蘇生に対する信仰がどれほど広く行きわたっているかは確信できな

い。西洋文明におけるこの種の信仰に光を当てた研究はまだなされていない

が、推測できることはこの信仰は主としてきびしい宗教的な情況の中に限ら

れて存在し、蘇生を神によって行われる奇跡とみなしていることである(14)。 

 

 トンプソンのこのような指摘から、伝説や言い伝えにおける「死者の帰還」

は、一種の「宗教的奇跡」という意味合いが強いことがうかがえる。本論文で

は、この「死者の蘇生に対する信仰」に着目したい。トンプソンによると、こ

のような「死者の帰還」の類型は、西洋よりも東洋の方が圧倒的に多く、「死か

ら人をよび戻すことがより自然のことであり、日常生活の中の真実の話として

受け入れられている。」(15)という。それはキリスト教をはじめとする一神教が

それぞれの地域でどのように受容されているか、古代的なアニミズムの観念が

どれほど残存しているのかという、宗教史的背景とも関わることである。 

 トンプソンがいう「宗教的な情況」という前提と、「日常生活の中の真実」と

いう条件が併存するというならば、ここでいう「宗教」とは特定の宗派などを

限定的に指すのではなく、超自然的存在に対するアニミズム的な信仰心を意味

するといっても差し支えないのではないか。この思想史的あるいは宗教的問題

については、次節で述べることとするが、トンプソンにせよ、フロイトにせよ、

「帰還する死者」の伝説と、メルヒェンなどの「事実とはかけ離れた世界観」

を提示する物語とは全く別のもの(16)として論じている。ここでトンプソンによ

る、伝説以外の「昔話」(17)の「蘇生」のモチーフの類型分析を説明する。 

 

【図 3 : 昔話の蘇生のモチーフ】(18) 

 ① 死者の頭を切り落とすと生き返る話 

  ② 食べた毒のりんごをのどからとり出すと蘇る白雪姫 

  ③ ばらばらになった死体をよせ集めると生き返る話(19) 

  ④ 生命の水による蘇生(20) 

 



 
30 

 この昔話の「蘇生」モチーフには、現実では起こりえない類型も含まれる。

民間伝承研究において、伝説ジャンルに「真実性」が重視されることは前述の

通りであるが、それでも神話、伝説、メルヒェンというジャンル同士の連関性

というものは断ち切ることはできない。トンプソンは「死者の帰還」の伝説に

は、「死体が帰ってくる」話よりも「幽霊の姿になって帰ってくる」話の方が圧

倒的に多いと述べ、現実社会においては死者が蘇生することよりも、幽霊の目

撃譚の方が信じられやすいことを指摘した(21)。 

 フロイトは、幽霊や精霊なども、死、死体、死者の帰還と同じく「不気味」

という感情を多くの人々に抱かせると述べており(22)、「幽霊の出現」と「死体

の帰還」のどちらも、「不気味なもの」と定義した。しかし、フロイトは、いわ

ゆる「教養人」と呼ばれる人達は、死者の霊魂が目に見えるということをすで

に信じていないと言っている(23)。このフロイトの指摘と、前述のトンプソンの

指摘を踏まえると、幽霊伝説と死体伝説は、同じく「不気味なもの」であるに

も拘らず、異なる点が存在すると思われる。 

 「事実性」が重視される「伝説」というジャンルでは、幽霊伝説の話型は、

「死体の帰還」よりも一般的である。しかし、幽霊には「見える人・目撃した

人」と「見えない人・目撃しなかった人」がおり、幽霊の存在を客観的に証明

することは困難である。その一方で、私たちは霊魂を見ることはできないが、

「死体」という形で死者を目にすることは可能である。つまり、伝説の話型と

しては稀であるはずの「死体の帰還」伝説は、「幽霊の出現」伝説よりも「事実

性」が確認しやすいといえよう。そして、動くはずのない死者の肉体が、ある

はずのない場所に戻ってきた場合、それは万人の目に見える形で出現するがゆ

えに、「不気味」という印象を一層感じさせる。たとえ珍しい話型であったとし

ても、「帰還した死体」は幽霊の目撃譚よりも、人々に「真実」を強く突き付け

ることになる。 

 

３．「死者の帰還」伝説と宗教的思想 

 

 「事実」として語られる「伝説」というジャンルにおいて、死者の蘇生は、

肉体的な外傷が少ないことや腐敗していないことが必須の条件になる。損傷が

少ない死体は、蘇生が可能なのではないかという錯覚を人々に与える。この感

覚はそれほど不思議なことではない。医学や科学が現代よりも進んでいない時

代では、死と仮死状態を間違えることがあり、それらが「死体の蘇生」や「死

者の帰還」伝承の原型のひとつであることは疑いようがない。バラバラになっ

た肉体が蘇るのは、呪術的な出来事や、非現実的な体験、あるいはメルヒェン

のような空想的な物語と考えられてきた。 



 
31 

 フロイトは、人々が死者と接することを恐れる理由として、「おそらく、こう

した死者に対する不安には、死者が生き残った人々の敵となり、死者たちが生

者をあの世での新しい暮らしの道連れにしようとしているのではないかという、

古い感覚が未だに残っているからである。」(24)と述べた。そのために、私たち

が死体や死者の霊魂を「不気味なもの」と感じるのだと言う。この「古い感覚」

とは、死に対する宗教的な意識と密接に関わっている。 

 ルーマニアの宗教学者ミルチャ・エリアーデ Mircea Eliade は「死について

どのように考えるにせよ、死が〈完全に霊的で聖なる〉存在様式であることに、

多くの現代人が同意しないことは確実であろう。大多数の非宗教的人間にとっ

て、死は、生がその意味を失う直前においてすら、何の宗教的意味ももたない

ものであった。」(25)と述べている。そして、エリアーデは「死」の宗教的側面

について、死と神話との関連性から、次のように指摘した。 

 

実際、ほとんどの伝統的文化において、死の到来は始原に起こったひとつ

の不幸な出来事として示される。死は最初の人間、すなわち神話的始祖に

は知られていなかった。それは原初の時代に偶発した何らかの出来事の結

果である。人は死がいかにして最初にこの世に現れたかを学ぶにつれて、

彼自身の死すべき運命の原因をも理解するようになる。人は死ぬ。(26) 

 

 エリアーデは人間が人間として成立するためには、死の体験が必要であると

述べ、「いかなる伝統文化においても、死が祝福と見なされることはない。それ

どころか、古代的社会では、いまだに人間の永遠性の観念を見出すことができ

る。」(27)とした。 

 では「死」のイメージとはいかなる象徴によって成立するのか。エリアーデ

は「死」とは「時間的存在の終わり、ひいては時の終焉である。」といい、「あ

らゆる時間的存在に先立つ胚胎期への回帰」のシンボリズムとして、人は大地

や闇に飲まれることをイメージするという(28)。つまり、「死」によって大地に

埋葬されることは、母胎回帰のイメージと結合している。この輪廻転生ともい

える感覚が、「人間の永遠性の観念」と結びつく。しかし、ここにみられる宗教

思想史的イメージからは、あくまで埋葬は「輪廻への入り口」として理解する

ことしかできず、死体が動くことは別の象徴的要素を含んでいると考えられる。 

 ここでフロイトが例示した「死」、「死体」、「死者の帰還」の定義について確

認したい。「死」は万人に訪れるもので、死後人間は「死者」となる。文化圏に

よって異なるが、「死」によって人間は「魂」と「死体」に分離されると考えら

れるケースが多くみられる。そして、「死者の帰還」とは、①死体が蘇生する話

と、②死体が死体のまま一時的に動き回る話と、③幽霊となってこの世に再び

あらわれる話、の 3 つに分かれる。この①と②は同じ話型として扱われること



 
32 

もあるため、ここでは「死者の帰還」を「死体」「幽霊」の話型の 2 つに大別

できるとみなす。  

 「幽霊」と「死体」の伝説には、根本的に大きな違いがある。幽霊は人間が

「死」の状態から抜け出したことを意味するわけではない。幽霊となった人物

は、たとえ動き回ったとしても、生き返ったわけではなく、生者とは異なる存

在である。一方で、「帰還する死体」の事例は、「死」という自然界の絶対的な

ルールを覆す出来事である。したがって、「帰還する死体」は、民話の話型によ

っては、生者のように自ら動き、この世に帰ってくる話が含まれるため、その

伝説が「死者の帰還」なのか「奇跡的な生還」なのかは、伝説に含まれる種々

のモチーフと話型、および話の分析を行うことでしか判断することができない。 

 また、古代の伝統的社会では、葬送儀礼が終わるまで「死が実在と見なされ

ない」(29)という。つまり葬送儀礼には以下の 2 つの目的が存在する。 

 

 【葬送儀礼の目的】 

  ① 「死」と「仮死」の状態を見極める。 

  ②  死者があの世へ静かに旅立つことができるように、死者の魂を鎮める。 

 

 この「鎮魂」の目的は、死者が生者をあの世へ連れ去ることを避けるために

行われる。フロイトは、人間は「死」が自分に近づいてくるような強迫観念に

とらわれた時に、その対象を「不気味なもの」と認識すると述べたが、「鎮魂」

にまつわる宗教儀礼は、まさに生者が「死」に取り込まれないために行うもの

である。 

 例えば、あらゆる地域に葬送儀礼において、死者のために食物が捧げられる。

それらの供物が「性的シンボリズム」を含むため、死者に食事（性交の象徴）を

させることによって、死者が死後に配偶者を求めなくなるという(30)。これは肉体

を持つ死者が生者を道連れにすることを恐れたための風習であると考えられる。

このように、葬送儀礼の背景にある思想からも、死者の肉体の有無が、生者との

関わり方に影響を与えることがわかる。肉体を持つ死者は、前と同じような肉体

的交わりを生者に求め、その執着心がさらに「不気味な印象」を増幅させた。 

 

４．ドイツ語圏のアニミズム的信仰と自然界のエレメント 

 

 民間伝承研究者であるグリム兄弟 Brüder Grimmの兄ヤーコプJacob 
Grimm (1785-1863)は、『ドイツ神話(学)』Deutsche Mythologie (1875-1878) 
において、自然界のエレメントを「土・火・水・気」の4つに分けて論じてい

る。この4つのエレメントのうち、遺体が埋葬される大地（土）と、子どもが



 
33 

育つ母胎（水）は、ともに女性性を象徴するもので、この2つのエレメントが

交わることによって、生命の循環が行われる(31)と考えられていた。 

 ドイツ語圏の伝説とも関連する北欧神話には、岩から人間が生まれる話が残

されている。霜から滴り落ちる雫から、牝牛アウドウムブラが生まれ、その牝

牛は大地の精霊である巨人ユーミルに乳を与え育てた。その授乳の際に、牝牛

が岩に含まれている塩分を舐めていたところ、その岩の中から人間の髪の毛が

出現し、それが頭、やがて肉体すべてへと成長していった(32)という。この神話

には、土のエレメントとして「岩」、水のエレメントとして「霜の雫」と「牝

牛の乳」と「牝牛の唾液」が示され、大地から生まれた巨人と人間は、牝牛に

育てられた兄弟として描かれている。 

 ドイツ語圏の伝説における生と死のサイクルを紐解くには、この「土」と「水」

のエレメントがどのように関わっているのかを確認することが必要となる。グ

リム以外にもハインリヒ・ハイネ Heinrich Heine (1797-1856)が「土・火・水・

気」の性質と、それを司る精霊たちについて論じている。ハイネは『エレメン

トの精霊たち』Elementargeister (1834)(33)において、医師パラケルスス

Theophrastus Paracelsus (1493/94-1541)によって提唱された自然界を構成す

るエレメントの概念(34)と古代の信仰との関係性について述べ、ドイツ語圏で

「水」、「石」、「樹木」に対するアニミズム的信仰があったことを指摘した。 

 グリム兄弟が 19 世紀初頭に出版した『ドイツ伝説集』Deutsche Sagen 
(1816-1818)(35)の第 408 話目には、「ザクセン人の起源」Ursprung der 
Sachsen(36)という伝説が収録されている。これはドイツ語圏の「水」「石」「樹

木」に対する信仰の一端を示す話である。 

 

古い民間伝承によると、ザクセン人は彼らの初代の王であるアスカネス 

Aschanes (=アスカニウス Askanius)と共に、ハールツ山地の巨岩から生

まれ出たという。その岩は緑の森の中心部にあり、甘味のある鉱泉水が湧

き出る小さな泉の傍にある。職人の間では、今日でもこのような唄が残っ

ている。 

         そうして俺はザクセンへ向かったんだ 

         美しい乙女が木に実るっていうザクセンにさ 

         もしも俺がそのことを思い出していたら 

         ひとりくらいは連れて帰ってきたってのにさ 

  そして、歴史家のアヴェンティヌスは、ドイツ人が木に生ったという

話から、ゲルマンという名前が、ラテン語の germinare ( =発芽する、成

長する)という語から派生したものであるという珍しい説を導き出した。 

 



 
34 

 この例でも、ドイツ語圏では「水」と「土」のエレメントが混じり合い、その

混じり合う聖なる場所で生命が誕生している。ただし、これらの伝承は、輪廻

あるいは生命のサイクルを主題としたもので、蘇生や「死者の肉体の帰還」と

は異なる類型である。 

 

５．グリム兄弟『ドイツ伝説集』における死者の帰還 

 

 ドイツ語圏の民間伝説や、それをもとにした小説、オペラ、絵画には、いた

るところに「死」が塗込められ、それはロマン主義において好まれた題材のひ

とつでもあった。そして、「死者の帰還」にまつわる伝説も残されている。前述

のグリム兄弟『ドイツ伝説集』の第 1話には、ヘッセンの口伝をもとにした「ク

ッテンベルクの 3 人の坑夫」Die drei Bergleute im Kuttenberg が収められて

いる。これは、クッテンベルクと呼ばれる鉱山の落盤事故によって、坑道に生

き埋めにされてしまった 3 人の坑夫の伝説である。坑夫たちは、鉱山に閉じ込

められた後も、信仰心を失わずに働きつづける。 

 

彼らは朝、山に出かけていく時、3 つのものを持っていった。1 つめのも

のは祈りの本（Gebetbuch）、2 つめのものは 1 日分の油の入った灯り、3
つめのものは 1日分としては十分な程度の少量のパンだった。彼らは仕事

を始める前に、山にいる自分達を守ってほしいと神（Gott）に祈った。お

祈りを終えると、彼らは心に安らぎを得て、仕事に一生懸命になることが

できた。(37) 

              

 信心深い彼らが持っていた灯りの油は、生き埋めになっている 7 年もの間、

尽きることなく燃え続け、パンは毎日食べ続けても大きさが変化しなかった。

彼らは長い年月をまるで 1 日のように短く感じながら、生き永らえることがで

きたという。そして、3 人の鉱山夫が、心の底から最後の願いを神に告げたあ

る日、とてつもない音を立てながら落盤部分が裂け、その亀裂部分から脱出す

ることができた。その後、彼らはそれぞれの願望を叶えて安らかに死を迎えた。 

 このクッテンベルクの伝説は、生き埋めから脱出した坑夫の話であり、一見

すると「死体の帰還」の伝説ではない。しかし、この伝説の語りには、帰還し

た坑夫の周囲の人達にとって、彼らは 7 年前に死んだ人間であった、という意

味が加えられていると解釈できる。 

 また、『ドイツ伝説集』の全体構成から確認すると、彼らが閉じ込められた鉱

山は異界として描かれており、この世でないことが分かる。そして、願望が成

就した後、短い間に全員が絶命していることや、「死者の伝説」の話型とも合致



 
35 

することからも、本論ではこれを「死者の帰還」伝説の一種として取り扱うこ

ととする(38)。 

 フロイトはこの伝説を「不気味なもの」の事例として紹介はしなかったが、

クッテンベルクの伝説は、「死者の帰還」が「不気味なもの」として成り立つた

めの 4 つの条件に、すべて当てはまっている。まず、3 人の坑夫の家族は、生

き埋めの間に坑夫の外見が変わっていたために、最初はそれが自分の愛する者

であるということに気付かなかった。これはよく知っている人物が、まるで知

らない人のように見えてしまったという、戸惑いを示している。 

 つぎに、3 人の坑夫は「祈り」と「労働」という生活の習慣を生き埋めとい

う異常な状況でも「反復」して行っている。また、死んだはずの家族が、生前

と変わらず家に帰ってくるという行為も「反復」モチーフとみなせる。 

 3 つめの条件であった「死」の接近であるが、これは「妻とともに再び暮ら

したい」と願った 3 人目の坑夫の例で示される。坑夫の願いは聞き届けられる

が、坑夫の願いが成就した時、坑夫は妻とともに絶命する。生き埋めになり死

すべき運命にあったのは坑夫だけだったはずが、妻はその「死」に取り込まれ

てしまう。 

 4 つめの条件である「事実性」は、この話が伝説ジャンルに含まれているこ

とから分かる。また、これは単なる伝説ではなく、実際に起こった鉱山事故か

ら派生した話である。例えば、類話として、鉱山事故からの「腐らない遺体」

の帰還について、いくつかの記録が残されている。 

 死には、本来は〈肉体の消滅〉を伴う。死者の肉体が遺族から遠く離れた場

所にある場合、あるいは死から時間が経過してしまった場合など、時と空間的

な隔たりによって、生者と死者の再会は物理的に不可能となっていく。クッテ

ンベルクの 3 人の坑夫は、時間という概念から離れた異界で 7 年という年月を

過ごし、家族のもとへ帰ろうとする。この異常な時間の経過は、愛する者が異

形へと変化したのではないかという感情を呼び起こさずにはいられない。いっ

たん異界へと取り込まれた 3 人は、信仰心によって、かろうじて脱出を果たす

が、「死」の空気から完全に逃れることはできなかった。しかし、帰還した坑夫

たちは、この伝説の中で、単なる「不気味なもの」として描かれているのでは

ない。「クッテンベルクの 3 人の坑夫」の伝説は、彼らの死を悼んだ者たちが

抱いた再会願望も示している。 

 

６．ワーグナー『ファールンの鉱山』における「死者の帰還」 

 

 ドイツの作曲家リヒャルト・ワーグナーRichard Wagner は、28 歳になった

時、「死者の帰還」に関する 2 つの作品にとりかかっている。1841 年 5 月 18
日には『さまよえるオランダ人』Der fliegende Holländer の台本に着手し(39)、



 
36 

その翌年 1842 年 3 月には『ファールンの鉱山』Die Bergwerke zur Falun(40)

の散文稿を仕上げた(41)。 

 ドイツ文学者の藤野一夫によると、「伝統的にオペラは、〈不思議なもの〉を

舞台に上げるジャンルと見なされてきた。」ということで、「奇蹟 Wunder」や

「不思議なもの Das Wunderbare」は「ワーグナー芸術論の主要概念の 1 つ」

である(42)。ワーグナーはこの 2 作品において、恋人のもとを訪れる「死者」を

題材に、その死者にまつわる「奇蹟」と「不思議」を描き出した。 

 『さまよえるオランダ人』は航海の途中で神に呪いの言葉を投げかけた主人

公のオランダ人が、悪魔に捕まり、「海」という異界に捕らえられ、7 年に 1 度

しか現世に戻ってくることができないという物語である。『ファールンの鉱山』

の主人公は、婚約者を残して鉱山に赴き、そこに長く留められてしまうが、死

後、長い年月を経過しているにも拘らず美しい遺体のまま帰還する話である。

ワーグナーはなぜこの短い期間に、強い類似性をもつ 2 つの作品(43)に着手した

のだろうか。ここでは、とくに歌劇『ファールンの鉱山』を中心に、「帰還する

死者」が呼び起こす感覚について論じる。 

 ワーグナーは『ファールンの鉱山』の執筆にあたって、E・T・A・ホフマン

の同名の小説を題材としているが(44)、これは、もともと 18 世紀にスウェーデ

ンのファールン鉱山地帯で起きた実話を土台としたものである。史実によると、

落盤事故に巻き込まれた若き坑夫が、長い年月を経て「腐らない遺体」として、

婚約者の元へ帰還したという。鉱山という危険な作業場には、色々な事故とそ

れにまつわる伝説が残されており、前述の『ドイツ伝説集』の坑夫の伝説は、

ボヘミアのクッテンベルク鉱山事故の話(45)であった。 

 ワーグナーの『ファールンの鉱山』が実話と大きく違うのは、事件の発端が

落盤事故という避けがたい災害にあるのではなく、主人公自身が地下にある異

界へ、自らの意志を以て踏み込んだ(46)と設定された点にある。ワーグナーの草

稿の第 2 幕冒頭で、鉱山に赴く主人公エリスは、地下世界への案内人である「ト

ールベン」に語りかける。 

 

トールベン、トールベン、おい、老坑夫よ、どこにいるのだ、私のところ

に来て、私とともに大地の中心へ降りておくれ！(47) 

 

 坑夫のエリスが異界へと旅立ったのは、自分の友人と婚約者ウッラとの仲を

疑い、絶望したことがその原因である。エリスは「地下を統べる女王」に魅了

される。エリスは地上に戻ってきた後に、もう一度地下世界へと旅立ってしま

い、死ぬまで婚約者のもとへ戻らなかった。『ドイツ伝説集』の第 1 話目では、

3 人の坑夫たちはファールンの実話と同じく突発的な落盤事故によって生き埋



 
37 

めにっており、地中に埋まる際に心の内が、ワーグナーの『ファールンの鉱山』

のエリスとは異なる。 

 エリスは、婚約者ウッラの愛を信じることができなくなってからも、心は最

後まで揺れ動く。しかし、最終的にはウッラのもとへ「生きて帰還」すること

をやめてしまう。エリスの肉体は、死後、死体となってウッラのもとに戻るが、

その心はウッラのもとに戻ったといえるのだろうか。エリスの心は、地上に帰

還したエリスの肉体とともにあったのか。この作品には、肉体と霊魂の分離と

いう概念と、死者の意志とそれを迎える遺族の心情が同時に描かれている作品

である。 

 クッテンベルクの鉱山事故や、史実としてファールン鉱山事故の伝説では、

帰還する死体は「不気味なもの」でありながら、現世の愛する家族への心情と

名残を示す話であった。これは「死」が避けがたいものであり、「死」が現世の

大切なものとの分断のモチーフであるため成立する。しかし、ワーグナーの『フ

ァールンの鉱山』では、死を取り込む異界こそが「不気味なもの」であり、死

はエリスの心を慰める一種の救済でもあった(48)。 

 『ファールンの鉱山』のエリスは婚約者の「貞節」を信じようとするが、疑

念に縛られてしまう。『ファールンの鉱山』と同時期の作品である『さまよえる

オランダ人』は、運命の女性であるゼンタが、オランダ人のために「貞節」を

捧げることによって、永遠に生き続けなくてはならないという呪縛から解き放

たれる。この 2 作品は登場人物の相関図など類似点が多い作品といわれている

が、ワーグナーがこの 2 作品で描いた「愛の死」(49)は対照的である。『ファー

ルンの鉱山』でウッラはエリスの疑念を最後まではらすことができなかったが、

『さまよえるオランダ人』では、ゼンタは自己犠牲による愛の死を選択し、相

互に意志の確認が取れない困難な状況の中で、真実の愛をオランダ人に伝える

ことを達成した。また、オランダ人もゼンタを愛し、無欲なまま自らの運命を

受け入れる。 

 

自分に捧げられるべき生け贄ではなく、一個の独立した人格として女性を

認識した彼は、幕切れに至って前非を悔い、救済を断念する。そして無私

の心を獲得し、自分の運命を受け入れようと覚悟を固めたその瞬間、呪い

の輪廻から解脱し、逆説的に救済が達成されるのである。(50) 

 

 つまり、ワーグナーの『ファールンの鉱山』と『さまよえるオランダ人』が、

「不気味な」物語以外の側面を持つのは、フロイトのいう「不気味なもの」の

条件であった、「自分に近づいてくるような強迫観念」として「死者」が存在し

ていない点にある。オランダ人のために自己犠牲を果たそうとするゼンタの行



 
38 

動によって、『さまよえるオランダ人』は『ファールンの鉱山』よりも、深い愛

の物語であるという印象を人々に与える。 

 この 2 作品は、「永遠」という名の呪いと願望を下敷きにしながら、人間の

「意志」をテーマにした作品であるといえよう。伝説で語られる「死」の幻想

に、意志と愛という要素を加え、ワーグナーの求める「救済」のさまざまな形

が構築された。ワーグナーの作品において、「死」は「不気味なもの」であると

同時に、「救済」のあり方でもあった。 

 

７．おわりに 

 

 フロイトは、小論『不気味なもの』において、「すべての人間は死すべき運命

にある。Alle Menschen müssen sterben.」と述べた。私たちは「死体」と対

峙した時に、この死すべき運命と向き合うこととなる。その時、目前にある「死

体」がどのような状態にあるのかによって、死に対する感情は揺れ動く。人間

の肉体、それが自分の肉体、あるいは身近な人間の肉体であった場合、それは

「既知の物質」である。しかし、生命が失われた状態にあれば、よく知ってい

るはずの肉体は、「不気味なもの」へと変貌する。日常のものが、異常な状況に

よって非日常のものとなった場合、私たちの感情や感覚は混乱をきたす。生命

を失った物質は、ただちに腐敗をはじめ、自然へと還っていくため、死体はど

んな状況においても、非日常的な存在であるといえよう。 

 本論では、「帰還する死者」が「不気味なもの」として成立するための 4 つ

の条件をフロイトとトンプソンの定義から導きだした。そして、ドイツ語圏の

伝説とそこから派生した物語における「帰還する死者」が「不気味なもの」で

あるか否か、ということについて論じた。ここには「死体」は不気味であるの

か、という命題を含む。 

 死体について論じるにあたっては、それが誰の遺体であるのか、その遺体を

迎える人物と死者との関係性が重要となる。生前の愛情が深ければ、遺された

者たちが、たとえどんな姿になっていようとも遺体の帰還を望むのは当然のこ

とである。しかし、事故や自然災害などにみまわれた遺体との再会は、生きて

いる者たちがどんなにそれを願っても、叶わぬ夢となることもある。遺体が戻

ってこないことは、決して生きている人たちの責任ではない。 

 本論では、ワーグナーの 2 作品から「死」が救済のひとつの形であり、その

場合には「死体」は「不気味なもの」でなくなることを指摘した。しかし、「死」

を恐れ、「死体」を不気味だと感じる心もまた、時には、死者の喪失という堪え

難い悲しみを和らげる救済となりうるのではないか。 

 「帰還する死者」たちは、ある限定された時間だけ生前と同じ時間を過ごす

が、その後、また死の世界へと旅立ち、生命のサイクルへと再び組み込まれて



 
39 

いく。エリアーデは、「重要なことは、われわれは意識的であれ無意識的であれ、

たえず死の想像的世界を探索し、しかも飽くことなく新たな死の世界を発明す

る、という事実である。」(51)と述べた。「死体」は手に触れ、目に見ることので

きる唯一の「死」の状態である。伝説において、「死体」は「不気味なもの」と

して、私たちに不用意な死への注意を促すものであり、「救済」を象徴するモチ

ーフでもあった。 

 

   註 
 
(1) Sigmund Freud: Das Unheimliche. Frankfurt am Main 1999, S. 161. 
(2) 「伝説の真実性が特に問題となるのは死んだ人がこの世に戻ってくる伝説の場

合である。」と説明されている。スティス・トンプソン、荒木博之・石原綏代共訳

『民間説話—世界の昔話とその分類—』八坂書房、2013 年、p.231。 
(3) a. a. O., S. 137. 和訳の（）内については、論者が補足した部分である。 
(4) a. a. O., S. 161. 
(5) a. a. O., S. 163. ここでフロイトは「多くの人々は、自分たちが想像できうるこ

との中で、仮死状態のまま埋葬されてしまうことを最も不気味なことと思うだろ

う。」と述べている。 
(6) a. a. O., S. 164.  
(7) a. a. O., S. 145. 
(8) a. a. O., S. 169. 
(9) トンプソンの「民話のタイプ・インデックス」は、フィンランドの民俗学者で

あるアンティ・アールネ Antti Aarne (1867-1925) が、「メルヒェン索引

Verzeichnis der Märchentypen」として発表したものに、改訂・補足するかたち

で完成された。現在は、この 2 人によって作成されたものとして、「アールネ・ト

ンプソンのタイプ・インデックス」という名称で知られており、現在も民話の話型

分類の基準となっている。なお、本論において、原語を併記している箇所があるが、

英語表記は（）を付け、ドイツ語表記には（）は付けずに記す。 
(10) トンプソン前掲書、目次参照。 
(11) トンプソン前掲書、p.231-232。 
(12) ドイツ語圏の伝説に関する研究は、ドイツ本国においては民俗学研究が中心を

担っている。それは第二次世界大戦後、「真実」と「神話」という側面を持つ伝説

Sage というジャンルと、ナショナリズムとの関連性が指摘されたためである。近

年は、グリム研究者たちがメルヒェン研究から派生させて、伝説についても研究を

進めるようになりつつある。トンプソンの類型分析については、わが国においても

特定の伝説グループについてはなされているが、それが体系化されたものはない。 
(13) トンプソン前掲書、p.231-232。 



 
40 

(14) トンプソン前掲書、p.232。 
(15) トンプソン前掲書、p.232。 
(16) ただし、伝説にも「事実性」とはかけ離れたものが収録されている例はある。

こういった伝説は、英雄伝説や神話的要素が強い場合が多い。またドイツ語圏の伝

説には、メルヒェンとの境界が極めて曖昧なものもあり、その点についてはグリム

兄弟も指摘している。 
(17) ここでいう「昔話」は、主にメルヒェンのような「複合昔話」のジャンルに属

するものを指す。事実性を重要視する伝説の類型とは異なる。 
(18) 当然、これはドイツ語圏に限らず、世界各地の「昔話」の類型から分類したも

のである。トンプソン前掲書、p.232。 
(19) この類型は、神話や伝説にもみられる。トンプソンによると「殺して食べた後

で、その骨をあつめて生き返らせる」伝説があり、その際に骨や身体部分の一部が

不足していると、生き返った時にも、身体が欠損した徴が残るという。トンプソン

前掲書、p.232。 
(20) 「昔話」の「蘇生」のモチーフの中では最多の類型であることをトンプソンが

指摘している。 
(21) この場合、幽霊は目的を持って出現するという。その目的は「復讐」のパター

ンが最も多く、それ以外には、母親の幽霊が子どもを助けるために出現する例など

が挙げられる。死んだ母親が幼子を育てる伝説は、日本にもドイツにもあり、世界

中で語られている。トンプソン前掲書、p.233。 
(22) a. a. O., S. 161. 
(23) a. a. O., S. 162. 
(24) a. a. O., S. 162. 
(25) ミルチャ・エリアーデ、楠正弘・池上良正共訳『オカルティズム・魔術・文化

流行』未來社、2002 年、p.59-60。以下、エリアーデⅠ、と表記する。 
(26) エリアーデⅠ前掲書、p. 60-61。 
(27) エリアーデⅠ前掲書、p. 63-64。 
(28) ミルチャ・エリアーデ、奥山倫明訳『象徴と芸術の宗教学』作品社、2005 年、

p.42。以下、エリアーデⅡ、と表記する。 
(29) エリアーデⅠ前掲書、p. 65。 
(30) エリアーデⅠ前掲書、p. 67。 
(31) Jacob Grimm: Deutsche Mythologie. Wiesbaden 2007, S. 617.  
Deutsche Mythologie は、先行研究において『ドイツ神話学』、『ドイツ神話(学)』、
『ドイツ神話』など邦題がさまざまである。本論文においては『ドイツ神話(学)』
と表記した。 

(32) ヴィルヘルム・グレンベック、山室静訳『北欧神話と伝説』講談社学術文庫、

2009 年、p.33 参照。 



 
41 

(33) Heinrich Heine: Elementargeister. In: H. H.: Historisch-kritische 
Gesamtausgabe der Werke. Hrsg. von Manfred Windfuhr. Bd.9, Hamburg 
1987. 

(34) パラケルススの著書である liber de nymphis, sylphis, pygmaeis et 
salamandris et de caeteris spiritibus（『水の精、気の精、地の精、そして火の精

とその他の精霊たちの書』、1590）において言及されている。 
(35) Brüder Grimm: Deutsche Sagen. Nachdruck der 1. Auflage 1816 und 1818. 
Hrsg. von Heinz Rölleke. Frankfurt a.M. 1994. タイトル、邦訳は論者作成。 

(36) Deutsche Sagen, S. 450f. 
(37) Deutsche Sagen, S.35. 
(38) ドイツ民俗学者ルッツ・レーリヒ Lutz Röhrich（1922-2006）は、伝説の種類

を「デモーニッシュな存在に起因する伝説 Dämonologische Sagen」と「死者に関

する伝説 Totensagen」の 2 つに分けている。鉱山での事故からの帰還は、「死者に

関する伝説 Totensagen」に分類される。 
(39) 三光長治・高辻知義・三宅幸夫監修『ワーグナー事典』東京書籍、2002 年、

p.730。 
(40) Richard Wagner: Dichtungen und Schriften. Hrsg. von Dieter Borchmeyer. 
Bd.1, Frankfurt am Main 1983. 

(41) 三光他前掲書、p.732。 
(42) 三光他前掲書、p.108（藤野一夫解説箇所）。 
(43) 『ファールンの鉱山』は未完ではあるが、構想時には『さまよえるオランダ人』

と同様にオペラ作品として作られていた。 
(44) 三光他前掲書、p.578 
(45) これはワーグナーが『ファールンの鉱山』を書き上げる 25 年前に公刊された

本である。 
(46) ギリシア神話のオルペウスは、亡くなった新妻のエウリュディケの死を嘆いて、

冥界に降りていく。しかし、『ファールンの鉱山』の主人公エリスが自ら異界へ行

くことを望んだのは、婚約者が裏切ったと勘違いをし、生きることに絶望したこと

が原因である。 
オウィディウス、中村善也訳『変身物語』下巻、岩波文庫、2014 年、p.59 参照。 

(47) a. a. O., S. 237 
(48) 本来「死」は恐れるべきものである。『さまよえるオランダ人』においては、 
「死」は恐ろしいものであるが、オランダ人とゼンタは、愛によってその「死」に

まつわる恐怖を克服する。しかし、『ファールンの鉱山』においては、「死」がエリ

スの現世での愛の苦悩を取り去るものとして描かれている。 
(49) 愛の死（Liebstod）は、ワーグナーの『トリスタンとイゾルデ』にもみられる。

これは性愛体験の頂点ともいえるものとされている。「愛と死が極点において通じ



 
42 

合うことを暗示するような箇所が随所に散りばめられている。」三光他前掲書、p.30
（三光長治解説箇所）。 

(50) 三光他前掲書、p.89（山崎太郎解説箇所）。 
(51) エリアーデⅠ前掲書、p. 75。 
 
本研究は、平成 26 年度神戸大学国際文化学研究推進センター研究プロジェクトの

研究助成を受けたものです。 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


