
Title ＜書評＞Franck Fischbach,　La production des
hommes ; Marx avec Spinoza

Author(s) 五十嵐, 拓道

Citation 共生学ジャーナル. 2018, 2, p. 159-166

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/70633

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評  

共生学ジャーナル 第２号 Journal of Kyosei Studies, March 2018, Volume 2: 159–166.  

Franck Fischbach 
La production des hommes ; Marx avec Spinoza 
Librairie Philosophique, 2014, 171頁 

五十嵐	 拓道* 
Takumi IGARASHI 

1. はじめに 

 
本稿で紹介する著作『人間の生産；マルクスとスピノザ』（2005）は、主
に『経済学・哲学草稿』（1844）から『経済学批判要綱』（1857-1858）に至る
初期及び中期マルクスの思想をスピノザの哲学と照らし合わせて解釈する

試みである。マルクスとスピノザを合わせて論じることは、現代思想の領域

でしばしば行われてきた。その先駆けはアルチュセール（Louis Pierre 
Althusser、1918-1990）であり、弟子のピエール・マシュレー（Pierre Macherey, 
1938-）、エティエンヌ・バリバール（Étienne Balibar, 1942-）がそれに続き、
またイタリア・アウトノミアの系譜では、アントニオ・ネグリ（Antonio “Toni” 
Negri、1933-）がスピノザ論『野生のアノマリー』(1981)を書いている。なぜ
マルクスとスピノザなのか、それはこれから見ていくようにマルクスを解

釈する上でスピノザが重要な示唆を与えてくれるからである。本稿で紹介

する『人間の生産』もまた、スピノザを介してマルクスの解釈を方向付けて

いく。 
著者フランク・フィッシュバックは、18～19 世紀ドイツ哲学を主な研究
対象とし、近年は社会哲学に関する著作を数多く書いている（１）。そもそも

18～19 世紀のドイツ哲学は社会を哲学の対象とする伝統をもっていたが、
現代の哲学はそれを看過している。そのような認識のもと、社会の問題をあ

らためて哲学に導入することが彼の仕事の中心を成している。その背景に

は、新自由主義以降ますます進行する社会の崩壊に抵抗し、社会や共同性の

意味を問い直さなければならないという切実な問題意識がある。本稿で紹

介する『人間の生産』は、フィッシュバックにとってその理論的な基礎とな

                                                        
*大阪大学大学院 人間科学研究科 共生の人間学 博士前期課程（u433088i@ecs.osaka-u.ac.jp） 



共生学ジャーナル 第２号 Journal of Kyosei Studies, March 2018, Volume 2: 159–166. 

160 

る部分であると位置付けることができるだろう。 

2. マルクスとスピノザの接点（序章～第 1章） 

実際にマルクスはどの程度スピノザから影響を受けていたのだろうか。

『新マルクス＝エンゲルス全集』（現在も編纂中）によれば、マルクスが実

際にスピノザの著作を読んでいたかどうかは明らかでないようである。し

かし著者フィッシュバックはアルチュセールの研究に依拠し、マルクスは

ヘーゲルを経由してスピノザの哲学を受容していたと指摘する。ただし、そ

れはヘーゲルによって解釈されたスピノザを受容したという意味ではない。

よく知られるように、若いころ青年ヘーゲル派に属したマルクスは、ヘーゲ

ルを批判することから自らの思想形成を始めた。アルチュセールによれば、

マルクスはヘーゲル批判を展開する上でスピノザの哲学から多くの示唆を

得ているという。マルクスがスピノザを読んでいたという確証がない以上、

これは仮説でしかない。フィッシュバックはそう断った上で、もしスピノザ

の『エチカ』がその存在論をマルクスに提供していたら、もしマルクスがそ

の主要な哲学をスピノザに見出していたら、そのことが生み出す実際の影

響はマルクスの著作の中にいかに現われるか、ということを探求しようと

提案している。それはまた、マルクスの哲学を明確にヘーゲルに対立するも

のとして解釈することにもなるだろう。 

3. マルクスの存在論（第 2章～第 3章） 

『経済学・哲学草稿』は、若きマルクスがいかなる存在論の立場を取って

いたかを示している。この草稿は、疎外論から物象化論へといういわゆる

「認識論的切断」以降、ヘーゲルやフォイエルバッハの思想に引きずられた

未成熟な思想の断片に過ぎないとして軽視される傾向にある。しかしフィ

ッシュバックによれば、ここで表明されるマルクスの存在論は晩年まで一

貫しており、そしてそのような解釈はまさにスピノザとともに読むことに

よって得られるという。スピノザは人間存在について二つの事実から始め

る、すなわち「人間は思考する」ということと、「身体は物質によって影響



書評 

161 

されていることを感じる」ということの二つである。スピノザにとってこの

二つの事実は不可分である、なぜなら身体が影響を受けることによって観

念が生み出され、その観念の集合が思考〔精神〕を構成するからだ。したが

って、精神は物質、すなわち自然〔延長〕の反映でしかないということにな

る。一方、マルクスは人間存在をどのように捉えていたのか。フィッシュバ

ックは次の文章に注目する。「人間は、動物と同じように、食べたり、飲ん

だりすることから始める。ある関係性の中に“いる”ことではなく、活動的

に振舞うことから、外的世界の物事に働きかけることから、そして必要を満

たすことから始める。すなわち、生産することから」（Fischbach 2014:39）。
ここから、スピノザ主義者としてマルクスを解釈したとき、次のような存在

論が見出せる。すなわち、人間は自然の一部である限り自然に対して受動的

存在であるということ、また人間は自然の諸部分との関係として存在して

いるということである。のちに『経済学批判要綱』（1857）以降人間が社会
的存在として定義されるとき、ここでの存在論が下地になっている。つまり、

人間は社会の一部であり、社会関係的存在であるということである。したが

ってフィッシュバックは、「認識論的切断」は存在せず、『経済学・哲学草稿』

における存在論が終始一貫していると主張する。それは、『経済学・哲学草

稿』で提示される疎外論によって晩年に至るまでの著作を解釈しうること

を意味する。しかしこの場合、疎外論の内容は転倒されなければならない。

従来の疎外論はヘーゲル的マルクス解釈に基づいていた。すなわち、疎外と

は理性的主体と外的自然を対立的に捉え、主体が自然に従属する状態のこ

とを指していた。しかし、スピノザ的に解釈されたマルクスは人間を自然の

一部であると考える。したがって、この場合の疎外とは人間が自然から切り

離されること、主体化することを意味する。ヘーゲル的解釈とスピノザ的解

釈では疎外の意味内容が全く逆になる。 
人間が自然の一部であり、自然との関係において受動的な存在にととま

るならば、人間にとって存在することは苦しみ、あるいは無力さとしか感じ

られないだろう。フィッシュバックは、ここで『エチカ』を参照することで

この後のマルクスの議論を方向付ける。その際重要な概念となるのが<コナ
トゥス>である。<コナトゥス>とは自己を存続させようとする傾向のことで
あるが、存在するものはただ存在を維持するだけでなく、力能を増大しよう

とする傾向も持っている。先に確認したように、存在するものは外的世界と



共生学ジャーナル 第２号 Journal of Kyosei Studies, March 2018, Volume 2: 159–166. 

162 

の関係において存在するのだから、力能を増大するには自然との関係を変

えなければならない。すなわち、<コナトゥス>には既存の関係を変えて力能
を増大しようとする傾向が備わっていると言える。マルクスの人間存在を<
コナトゥス>として解釈してみるとどうなるか。人間は既存の社会において
存在を維持するだけではなく、力能を増大するために社会関係（＝生産関係）

を改変しようとするだろう。人間存在において力能が生産力を意味するな

らば、人間が存在するということは常に生産力を増大しようとすることで

ある。これは先のマルクスによる人間存在の定義と矛盾しない。このように

解釈すれば、受動的だった人間存在がなぜ社会を変えていくことになるの

か説明できるだろう。 

4. 類的存在としての人間（第 4章～第 6章） 

ここまでスピノザを導き手とした『経済学・哲学草稿』の再解釈を追って

きた。すでに明らかになったように、『経済学・哲学草稿』の時点でヘーゲ

ルに対立しながらマルクスは独自の哲学を確立していたと言えるだろう。

その上で、マルクスは経済学の研究に没入していくことになる。なぜ経済学

批判なのか。その理由の一つは、経済的社会関係（＝生産関係）が転倒した

意識である自己意識、抽象化された主体を生み出していると考えたからで

ある。ここからフィッシュバックは『経済学・哲学草稿』の再解釈によって

得られたマルクスの哲学をもとに、『経済学批判要綱（グルントリッセ）』及

び『経済学批判』を分析していく。 
人間は自然の一部なのであった。したがって、人間は本来的に類的存在と

しての意識を持っている。また人間は社会的存在でもあるから、類的存在と

しての意識は社会関係（＝生産関係）の認識となる。人間が他の動物と異な

る点は、人間だけが社会関係それ自身を認識できるということ、そしてその

社会関係を力能の増大のために変えていくことができるということにある。

マルクスは『経済学批判』でハチやクモを例に挙げている。ハチやクモは自

然に働きかけ、自然を組み替えることで自らの生存を図る。しかしそれ以上

のことはしない、つまり動物もまた<コナトゥス>をもってはいるが、一度築
いた自然との関係性を別の関係性へと変えることはない。人間だけが自然



書評 

163 

との関係性を変えうるのである。しかし、ここにこそ転倒した意識が生じる

契機が潜んでいる。マルクス曰く、「動物は直接的に生産活動と一体である。

動物は生産活動と異ならず、それ自体である。人間は生産活動それ自体を意

志と意識の対象（objet）とする」（Ibid.62）。人間は単に生産するだけでなく、
生産を意志と意識の対象とする。つまり、生産活動によって人間の意識は自

然を対象化 objectiverすることになるのである。マルクスはこれを「生産の
二重性」と呼ぶ。すなわち、生産活動は類的存在としての人間に本質的であ

ると同時に、一方で自然を対象化し人間を自立的存在であると認識させる

場でもあるということだ。そして、この「生産の二重性」の蝶番となるのが

<労働>である。人間は類的存在として労働しながら、自然を客体化してい
く。 
労働に伴って、自然が客体化されていく、それは一方で人間が主体化して

いく過程でもある。マルクスに従えば、主体とは自然から隔離された存在様

式に他ならない。ただし、主体化は一息に成し遂げられる訳ではない。本来

的に自然の一部である人間は、自然に働きかけることによって、すなわち労

働することによって少しずつ自然を客体化し、その過程で生産関係あるい

は生産様式も変化していく。ここに歴史の問題が生じる。ヘーゲルは『精神

現象学』において、歴史を絶対精神へ至るプロセスだと考えた。それゆえヘ

ーゲル-マルクス主義的観点に立てば、歴史は理念的に展開されることにな
る。つまり、生産関係の変化を何かしらの理念を実現するためのプロセスだ

と考えるということだ。そしてヘーゲル的マルクス解釈の見地に立てば、実

現すべき理念とは自立的な主体の生産なのであり、それは産業社会によっ

て成し遂げられる。なぜなら、産業社会こそ<労働>によって自然が極限まで
対象化（客体化）された社会であるからだ。しかし、スピノザ主義者として

マルクスを解釈するなら、歴史を理念的プロセスとして理解することはで

きない。そもそも内在的存在論に立脚する限り歴史は存在しない、なぜなら

超自然的理念が存在しないからだ。自然に内在する人間にとって、観念は自

然によって受動的に形成されるものであった。超自然的理念が形成される

のは、自然から疎外され、転倒した意識によってでしかない。したがってス

ピノザ主義者に歴史は存在しない、あるのは<コナトゥス>に基づく社会関
係の組み換えだけである。経済学批判へ向かうマルクスの課題は、いかにし

てこの転倒した意識（幻想）を治療するかである。そのためには、意識は社



共生学ジャーナル 第２号 Journal of Kyosei Studies, March 2018, Volume 2: 159–166. 

164 

会関係によって形成されるのだから、産業社会における生産関係を分析し

なければならない。 

5. 資本主義と<主体>（第 7章～結論） 

『人間の生産』では、ほとんど『資本論』の分析は行われていない。フィ

ッシュバックは『経済学批判要綱（グルントリッセ）』及び『経済学批判』

に基づいて資本主義社会を分析しているが、主体の問題に着目してその議

論を追っていくことにする。資本主義社会とそれ以前の社会を隔てるもの

は何だろうか。類的存在としての人間にとって、自然は生産する上で所与の

条件として現われる。労働はその所与の自然に対して行われていた。ところ

が、資本主義社会において労働の条件として現われるのは資本である。資本

は労働による生産物であるから、資本主義社会における労働の条件は労働

力生産物そのものとなる。したがって、労働が自然を客体化する活動である

以上、労働の条件は全く客体化されてしまう。つまり、資本主義以前は労働

の条件が所与の自然であったのだが、資本主義社会では客体化された資本

なのである。それゆえ、資本主義が成立するためにはそれ以前の社会関係を

解体しなければならなかった。それは自然の一部として存在する人間を否

定することだと言えるだろう。実際には、人間と土地や生産手段との関係を

解体することがこれにあたる。そして、マルクスはさらに三つ目の解体につ

いて述べる。「労働者自身の内的関係の解体、すなわち直接的に生産の客体

的条件に属する活動的労働力との分離」（Ibid.105）である。すなわちマルク
スが言っていることは、労働者とその労働力が分離され、労働力だけが生産

に必要とされるということである。客体的な生産の条件である資本にとっ

て、生産に必要なのは労働力でしかないのだ。したがって、労働者は「自由

な労働者」に、すなわち「客体を持たない純粋に主体的な労働力」となる。

労働者は自然との関係を断たれ、抽象的な労働力に還元され、賃金と引き換

えに労働力を売る交換価値に過ぎなくなる。マルクスにとって、<主体>とは
抽象化された労働力の保持者に他ならないのである。 
資本主義社会のもとで、人間はかつて経験したことがない疎外状況に置

かれる。人間は存在するためには生産しなければならない、しかし自分で生



書評 

165 

産手段を持たない限り資本に労働力を売るしかない。こうして資本によっ

て<主体>が再生産され続ける。意識が社会関係の反映でしかないのだとし
たら、いかにして類的本質を取り戻すことができるのだろうか。フィッシュ

バックは、ここでドゥルーズのスピノザ論を参照しながら無意識の領域に

着目する。スピノザにとって意識とは身体が受動的に形成した観念の集合

なのであったが、ドゥルーズによれば思考は意識よりも深いものだと言う。

「身体というモデルは、スピノザによれば、なんら延長に対して思惟（思考）

を貶めるものではない。はるかに重要なことは、それによって意識が思惟(思
考)に対してもつ価値が切り下げられることだ。無意識というものが、身体
のもつ未知の部分と同じくらい深い思考のもつ無意識の部分が、ここに発

見されるのである」（Ibid.130）。つまり、思考には社会によって受動的に形
成される意識だけでなく、無意識の部分が存在しているのである。それは、

身体と思考を並行的に捉えるスピノザにとって、身体に未知の部分が存在

することを意味している。ではマルクスにとっての無意識とは何か。フィッ

シュバックはそれを社会の未知なる部分に結びつける。無意識が社会の未

知なる部分を思考するならば、既存の社会関係とは異なる関係を取り結ぶ

ことができるのではないか。したがってマルクスが無意識を社会的である

と言うとき、次のように理解しなくてはならない。すなわち、無意識とは自

然の要素の間で、構成され、解体され、再構成され、調和し、不調和をおこ

す関係性なのであると。類的存在という概念はこのようなものとして捉え

直されなければならないだろう。 

6. おわりに 

スピノザを通してマルクスを解釈することで何が得られたであろうか。

20 世紀後半以降のマルクス解釈は、アルチュセールらが『資本論を読む』
で提唱したように、人間中心主義的な解釈ではなく、より客観的な科学とし

て解釈することが一般的であるように思われる。そのことがマルクス研究

を大きく前進させたことは確かだろう。しかし、それによってマルクスの哲

学が現実社会に対する批判理論としての価値を失ってしまったことも事実

である。このような文脈において、初期マルクスの哲学をスピノザ的に解釈



共生学ジャーナル 第２号 Journal of Kyosei Studies, March 2018, Volume 2: 159–166. 

166 

した疎外論として位置づけ直すフィッシュバックの読解は、社会に対する

その批判性を救い戻すものだと言える。 
本書の主張は至ってシンプルだ。人間の存在は本来的に社会的であると

言っているのである。社会的分断や対立が激化する現代社会にあって、共生

は喫緊の課題となっている。本書は哲学的に人間存在から共生を考える上

で大いに役立つと思われる。 

注 

(1) 例えば Qu'est-ce qu'un gouvernement socialiste ?（2017）、Le sens du social. Les 
puissances de la cooperation（2015）、La privation de monde. Temps, espace et capital 
（2011）、Manifeste pour une philosophie sociale （2009）など。 

参照文献 

Fischbach, Franck 2014. La production des hommes; Marx avec Spinoza, Librairie 
Philosophique J.VRIN. 

スピノザ 1951『エチカ』岩波文庫。 
アルチュセール、ルイ 1996『資本論を読む』今村 仁司訳、ちくま学芸文
庫。 

マルクス、カール 1956『経済学批判』武田 隆夫・遠藤 湘吉・大内 力・
加藤 俊彦訳、岩波文庫。 

________________ 1964『経済学・哲学草稿』城塚 登・田中 吉六訳、岩波
文庫。 

________________ 1965『経済学批判要綱』高木 幸二郎訳、大月書店。 
________________ 1969『資本論』エンゲルス編、向坂 逸郎訳、岩波文
庫。 

ドゥルーズ、ジル 2002『スピノザ	 実践の哲学』鈴木 雅大訳、平凡社ライ
ブラリー。 


