
Title 唐事の能の研究

Author(s) 王, 冬蘭

Citation 大阪大学, 1995, 博士論文

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.11501/3108009

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏 前
王名

< 3 >
とう らん

冬蘭

博士の専攻分野の名称 博 士(文学)

学位記番号第 1 2 149 号

学位授与年月日 平成 7 年 1 1 月 1 3 日

学位授与の要件 学位規則第4条第 1 項該当

文学研究科芸術学専攻

学位論文名 唐事の能の研究

雄昭藤後授教

雄
樹
文
春

野
井
天
伊

劃
般
劃
授

a

・

4
u
v
v
b
d
H
H
1

は
跡
信
教

口
貝

委査審文弘
珊

論文内容の要旨

本論文は唐事の能(中国物の能)の出典をめぐる研究である。全体は序論と 7つの章で構成され，頁数は 207頁(1

真 930 字)， 400 字詰原稿用紙に換算すると 480枚におよぶ論文である。

序章「唐事の能の概況」は，唐事の能についての総論とも言うべき章である。論者は唐事の能を， r中国の事あるいは

中国人を素材とする能」で「舞台はかならずしも中国である必要はない」と定義し，唐事の能はおよそ 240 曲ある現行

曲中では 23 曲，廃曲(非現行曲)では近世の読み物的な作品を中心に 70曲ほどにのぼるとする。現行の唐事の能につ

いてはその概要を一覧表にしたうえで，作者や曲柄との相関関係なと、について述べ，廃曲の唐事の能については，これ

を「歴史上の人物題材J r仏教題材J r漢方医学題材J r孝子題材J r神仙妖怪題材」などに分類し，近世の文学や社会と

の関連について述べる。また，世阿弥・禅竹・禅鳳の能楽論にみえる唐事の能についての記述を分析して，世阿弥が唐

事の能を評価しない方向に進んだのに対し，禅竹は「心理」を重視した《楊貴妃》のような唐事の能を作りあげたこと，

そして，禅鳳はさらにより広く積極的に唐事の能を作ろうとしたこと，などを指摘している。

第 1 草「能『呂后』と『前漢書平話jJ は，観世弥次郎長俊の作で，これまでは不明だった《呂后》の典拠が元代に刊

行された『前漢書平話J であることを指摘し， r前漢書平話』と《邑后》の詞章・構成・演出を詳細に比較して典拠と

の関係を整理し，室町後期における能の素材の広がりと，当時の能の作者の教養などにもおよんだ研究である。論者に

よれば， r前漢書平話』は宋代から元代にかけて民間に流行した「講史」のテキストの一つで「講史」は続いて出現す

る演義小説に大きな影響を及ぼすなど，中国俗文学史上に重要な位置を占めているという。『前漢書平話』は中国では

伝存が知られていず，現在ではわが国の国立公文書館(内閣文庫)所蔵の元代の刊本が唯一の伝本である。論者はこの

国立公文書館所蔵の『前漢書平話』と能《目店》を比較し， ~目店》の典拠が『前漢書平話』であることを指摘する。ま

た， ~呂后》では巨后に復讐しようとする戚夫人たちの乗った船や雲が舞台に出されるが，これには『前漢書平話』に付

された挿絵が大きく影響しているのではないか，と視覚的な面での影響についても言及している。

第 2章「能『楊貴妃』の典拠一『長恨歌j r長恨歌序j r長恨歌伝』の伝本をめぐって一」は金春禅竹の作《楊貴妃》

の典拠とされている『長恨歌j r長恨歌序j r長恨歌伝』について，それぞれそのテキストというレベルで依拠関係を検

-9 ー



討した論考である。論者は，まず『長恨歌』を出典とする《楊貴妃》の詞章のうち， W長↑艮歌J のテキス卜間で異同があ

る「深窓J í玉妃J í漢宮J といった言葉に注目し， ~楊貴妃》が依拠したのは， r長恨歌』の正安 2年写本・金沢文庫本・

『管見抄』所収本等の系統の本文であると指摘する。さらに， ~楊貴妃》と『長恨歌序』や『長恨歌伝』との関係にも論

をすすめ，禅竹が《楊貴妃》を作るに際して参照したのは，前掲の 3本のなかでも， W長恨歌序』と『長恨歌伝』を備え

た正安2年写本の『長恨歌J であろうとする。あわせて，この伝本は能の詞章に大きな影響を与えた宴曲にも投影して

いるとも指摘する。また，同じく『長恨歌』を典拠とする観世小次郎信光作の『皇帝』が《楊貴妃》とは別系統のテキ

ストに依拠していることを指摘して，能作者の座右にあった『長恨歌』の伝本のちがいにも言及している。

第 3章「慶長九年豊国社臨時祭の新作能『孫思迦』の出典」は，慶長9年に豊国神社で催された豊臣秀吉の七回忌に

上演された新作能《孫思逝》の出典についての論考である。この臨時祭では，秀吉から思顧を蒙った四座の猿楽がそれ

ぞれ新作の能を上演したが， ~孫思迩》は金剛座による上演曲である。孫思趨は唐代の医学家で，多くの和漢の文献にそ

の事績が記されているが，諭者はそうした文献を博捜し，能《孫思議~>の直接の典拠として唐の沈扮撰の伝記集『続仙

伝』を指摘する。多くの孫思迦説話のなかには元代の『暦世真仙体道通鑑』や明代の『列仙全伝』などのように， r続

仙伝』にきわめて近似した文献もあるが，論者はこれらを《孫思迩》と詳細に比較して， ~孫思、泡》の直接の典拠は成立

時期が最も早い『続仙伝』であると結論づける。こうして新たに判明した典拠にもとづいて，従来の詞章の注釈の誤り

も指摘している。また，中国や我が国における『続仙伝』の享受の状況，あるいは，先行する能の《春日龍神》や《岩

船》の趣向や詞章の摂取についても触れている。

第4章「新作能の競演-慶長九年豊国社臨時祭の新作能をめぐって -J は，慶長 9年の豊国社臨時祭における新作能

のうち《孫思諸島》以外の《武王> ~橘> ~太子》の典拠をめぐる論である。このうち《太子》は唐事の能ではないが，豊

国社臨時祭で同時に上演された新作能ということで検討の対象とされている。まず，観世座が演じた《武王》について

は， r史記』の「周本紀」が典拠であることを指摘し， ~武王》が構成も調章も忠実に「周本紀」を踏まえて作られてい

るとする。構成についてはとくに前場の展開が「周本紀」そのままで，シテの武王が最初に登場するという，能として

はかなり特異な形も「周本紀」に依拠した結果であり，約王討伐にいたる経緯を武王が語る前場のクセが三人称になっ

ているのも同じ理由による，と指摘する。こうした知見をふまえ，論者は《武王》のテキストにおける地名や人名の誤

りについても論じている。次に金春座が演じた《橘》については，先行する観世信光の作である《巴園》を踏まえた作

品と把握したうえで，構成や調章について《巴園》との違いを指摘し《橘》のほうが《巴園》より，両曲の原拠という

べき『玄怪録』に近いとする。また，宝生座が演じた《太子》については，先行する《守屋》と《上富太子》との関係

を検討して， ~上富太子》を踏まえた作品であろうとする。最後に「余論J として，このときの新作能4曲中 3 曲までが

唐事の能であったことをめぐって近世初期ころにおける文化状況や能作の能力などについても述べている。

第 5章 íW狸々物』の能の成立と展開」は，おびただしい数の作品が伝わる「渥々物」の能についての包括的な考察

である。まず，中世から近世までの聞に作られた「狸々物」の能26 曲について，ワキの人物設定などをめぐって分類・

整埋し，その多彩な展開の様相を概括し，さらに成立時期による設定の違い・「狸々物」の能の作者・上演の実否などに

ついて述べる。次に， í狸々物」の鳴矢である《狸々》の典拠について，和漢の狸々説話とりわけ漢籍における狸々説話

を博捜して検討を加えている。《狸々》の典拠については， ~狸々》にきわめて近い『庭訓往来註』の説話との先後関係

が暖昧で，典拠が漢籍なのか我が国の文献なのか，あるいは，とくに典拠がない「作り能」なのか，という基本的な点に

ついても定説というべきものが出ていないが，論者は，シテ狸々の，海中に住む獣で酒を好み，酔って舞を舞うという属

性が，宋代の『市雅翼~ W墨荘漫録』などに認められるとして，その典拠の淵源は漢籍に求めることができるとする。た

だし，漢籍における多くの狸々説話には，シテ狸々の特つ祝言的な属性がないことを指摘しその要素は祝言能という

類型に従った《狸々》における付加であろう，ともしている。

第 6章「近世における唐事の能の展開-怪異物の出典を中心に -J は，近世になって上演を目的としない読み物とし

て作られたらしい謡曲の出典についての考証である。ここではそのうち怪異物である《鵜鵡鳥> ~根元鵠> ~人参)) (螺

女> ~農竜> ~張文成》が取り上げられ，これらの典拠として『関元天宝遺事~ r湖海新聞夷堅続志~ r庚渓詩話』

『本草綱目~ r捜神後記~ r史記~ r離魂記』などの文献を指摘しさらに近世における漢籍受容との関連についても言及

-10 -



する。

第 7章「能における元曲影響説ーその経緯と背景-J は，現在の能楽研究においてはまったく認められていない能の

元曲起源説(元曲影響説)について，近世前期ころにおけるその形成ム今日までにおよぶその継承あるいは批判の歴

史をたどった研究である。本章は唐事の能についての研究ではないが，広い憲味で唐事の能とも重なる研究であるとい

う観点、から，本論文に収められている。能の元曲起源説は荻生但棟や新井白石，あるいは太幸春台などの儒学者による

説が知られているが，論者はまずこれらを元曲起源説の曙矢と位置づけて，ていねいに紹介したうえで，その後の受容

の状況を述べる。すなわち，近世においては，これに対する批判説として宝暦 10年の『秦曲正名問言Jl (溺海茂兵衛著)

を紹介し，近代以降については，笹川臨風・西村天囚・七里重恵・青木正児・竹治貞夫・周作人といった諸氏の元曲起

源肯定説と，久米邦武・芳賀矢一・古城貞吉・高野辰之・岸辺成雄・尾上八郎といった諸氏の元曲起源否定説とを紹介

して，それぞれに吟味を加え，またその背景についても考察している。

論文審査の結果の要旨

本諭文は唐事の能を主として出典研究という立場から研究したものであるが，本論文の序章でも述べられているよう

に，これまでの能楽研究にあっては唐事の能についての研究はほとんどなされていないといってよい状況にある。個々

の唐事の能についての研究はあるが，それは対象とした作品がたまたま唐事の能だっただけというのが普通であり，唐

事の能研究という視野を持った研究はなかったのである。そうしたなかにあって，本論文は出典というやや限定的な視

点からの研究ではあるが，唐事の能研究という明確な意図を持った研究であり，まとまりのある唐事の能研究としては

おそらく最初のものであろう。本諭文の意義は，なによりもまずその点にあるということができる。

一口に出典研究といっても，その方法や視点はかならずしも一様ではないが，なによりも基本となるのはいうまでも

なく典拠の発掘であろう。もちろん，出典研究を中心とする本論文にはそうした面での成果は少なくない。第 1章の《目

店》の出典，第 2章・第 3章の慶長9年の豊国社臨時祭で演じられた《孫思迦》や《武王》の出典，第 5章の《狸々》の

出典，第 6章の近世の戯作的謡曲についての出典などがそうした面での成果である。いずれも従来は指摘されていなか

ったことで，貴重な出典研究の成果と言えるが，そのなかでも特筆すべきは，第 2章の《呂后》の出典についての指摘

であろう。

論者が《自后》の出典として指摘した『前漢書平話』は現在では国立公文書館の所蔵本しか知られていない稀観の文

献である。そうした稀観文献から《自后》の出典と認められる説話を発見した点に論者の功績があることはいうまで

もないが，この指摘の意味はそれだけにとどまるものではない。《日后》が『前漢書平話』という元代の俗文学を典拠

としているという事実は，作者である観世弥次郎長俊の教養という問題とともに，この時代の能には世阿弥時代にはな

かった，まったく新しい文献の摂取という問題を考えさせるからである。長俊の作品をはじめ室町後期の能は，文学面

の評価は低いかわりに，視覚に訴えた，大がかりな舞台処理などが特徴で，それは前代の世阿弥などの作品とはまた別

の価値を認められているが，論者の指摘は，この時代の能がそうした特色を有するにいたった理由の一つに，典拠とな

った物語の反映があることを，あらためて考えさせるものである。また，論者は『前漢書平話J に付された挿絵と《邑

后》の特異な演出との関係を指摘しているが，この時期には絵巻物をもとに作られたと認められる作品が少なくないの

であって，論者の指摘は正鵠を射ていると思われる。これも室町後期の能の特色につながることがらである。

一方，まったく新たな典拠の発掘というわけではないが，本論文には，既知の典拠を検討して，さらに重要な指摘をし

ている論もある。第 2章の《楊貴妃》の出典研究がそれである。この論は《楊貴妃》の典拠として周知の『長恨歌』を

そのテキストの異同に着目して，禅竹が現存のどのテキストに拠って《楊貴妃》を作ったかを考えようとしたものだが，

これは見事に成功しており， {楊貴妃》の典拠は論者が指摘するように，正安 2年本系のテキストと考えてよいと思う。

そうした結果を受けて，論者は，従来の注釈が，たとえば「楊家の深窓に養はれ」の箇所の注として，非正安2年本系の

「楊家の深聞に養はれJ を掲げていることを批判するが，これも当然の批判である。もっとも，このようなテキストとい

-11-



うレベルでの典拠研究は，そのかぎりではそう大きな意味を持っていないという見方もできるであろう。しかし論者

が指摘するように，同じ《長恨歌》を典拠とする観世小次郎信光の《皇帝》が非正安2年本系である事実をふまえると，

論者による《楊貴妃》の依拠したテキストについての指摘は，将来は能の作者考定の有力な材料になる可能性がある。

この指摘はそうした基礎的な意義を持ったものなのである。

また，本論文の出典研究は，しばしば検討の対象としている能の本文の確定や解釈にもおよんでいる。たとえば， ~孫

思迦》についてはその典拠が『続仙伝J であることをふまえて， ~孫思迩》の唯一の注釈である『謡曲叢書』の注につ

いて二，三の訂正をし，また， ~武王》については，典拠である『史記』によって，人名や地名あるいは用字をめぐって，

《武王》のテキストの異同にも留意しつつ，正しい形を指摘し，また《橘》でも地名について興味深い考証をしている。

このうち， ~武王》については観世流のテキストが比較的正しい本文を伝えていることが知られる。《武王》は慶長9年

の豊国社の臨時祭で観世座によって上演された能であるから，それは当然の結果でもあるが，本論文がこうしてその出

典研究を本文研究に生かそうとしていることは，出典研究のあるべき形を示すものとして評価される。

以上のように，本論文には出典をめぐっての着実な成果が少なくないが，それは対象とする能の伝本の調査からはじ

め，常に伝本閣の異同にも留意して論を進めるという論者の着実な方法にもよっている。能の作品研究にあっては伝本

間の異同への配慮はすでに常識となっているが，それでもすべての能の作品研究がそうした基礎的作業を行っているわ

けではない。本論文では伝本の調査は能だけでなくアイ狂言の調章にもおよんでいるが，そうした姿勢も本論文が着実

な成果をあげることができた要因の一つであろう。

このほか，第 3章・第 4章における慶長 9年の豊国社臨時祭で上演された 4曲の新作能についての研究は，これらが

能が古典劇になりつつある時代の作品であるだけに，はじめてのまとまった研究としての意義は高いし第5章の「狸々

物」や第 6章の近世の戯作的な謡曲についての研究も先駆的な研究として評価される。とくに，第6章で指摘された出

典はいずれも正鵠を射ており，今後この分野の出典研究はいっそうの進展が期待される。また，第7章の能の元曲起源

説をめぐる研究は，それが謬説であるにもかかわらず，いまなおいかに強い影響力を持っているかを説得的に述べてい

るが，これは能と中国文化の関係という側画もあるユニークな研究である。

本論文は着実な研究方法と旺盛な研究意欲により，以上に述べたような成果をあげているが，その一方，本論文は個々

の作品の出典研究の集成という色彩が強いことも事実であり，唐事の能という概念、についての考察が手薄なことは否定

できない。唐事の能の定義や，世阿弥・禅竹・禅鳳の伝書を通して，唐事の能に対するそれぞ、れの姿勢について述べら

れている序章が唯一そうした面についての考察であるが，これらの見解はどちらかといえば常識的なものであり，本論

文によって唐事の能というものの輸郭がみえてきたとは言いがたい。しかし現行曲・廃曲あわせて百曲にもおよぶ唐

事の能全体に対する見通しはそう簡単に得られるものではないのであり，本論文は論者がめざす将来の唐事の能の総合

的研究に向けての着実な第一歩だと評価できょう。

以上，当審査委員会は本論文を博士(文学)の学位を授与するににふさわしいものと認定する。

- 12 ー




