
Title ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

Author(s) 阿部, 倫子

Citation メタフュシカ. 2018, 49, p. 113-126

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/71248

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 113 -

ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

阿部倫子

現実に起こったことと別様の可能性は、どうして実現しなかったのか。純粋に可能的なままに

とどまる事物は、現実世界の事物と比べて何が欠けているのか。17世紀の哲学者ライプニッツ

（Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646-1716）における「共可能性」という概念は、こうした問いに答え

のひとつを与えうる。共可能性とは事物のたんなる存在可能性ではなく、複数の事物が共に存在

する可能性を指す 1。この概念に依拠すると、最初の問いにはこう答えられる。現実とは別様の可

能性が実現しなかったのは、それが現実世界の出来事と共可能的でないからである。純粋に可能

的なだけにとどまる事物は、現実世界の事物との共可能性を欠く。

本稿はライプニッツ哲学における共可能性の位置づけを論述するとともに、20世紀の哲学者

ドゥルーズ（Gilles Deleuze, 1925-1995）のライプニッツ論を参照し、共可能性という概念がもつ

射程を検討する。複数の事物が共に存在する可能性という定義をみれば、共可能性は論理主義的

発想だけから採用された概念に見えるかもしれない。だがライプニッツの形而上学は彼の自然神

学と分かちがたく、共可能性についても例外ではない。一方ドゥルーズのライプニッツ論はこの

文脈をふまえつつ、神にかかわる前提が違っていたら可能世界論はどう変わりうるのかという仮

定を簡潔にだが行う。したがってドゥルーズを援用すれば、ライプニッツにおける共可能性の背

景を理解するのに役立つだろう。自然神学上のライプニッツの立場が彼の可能世界論をどう条件

づけるかが明らかになるだろうからだ。共可能性という概念の射程は、ライプニッツにおける神

のありようからどう影響を受けるのか。本稿は、この視点で共可能性を論じる。

ライプニッツの共可能性については多くの先行研究があり、後で見るように有力な解釈がいく

つもある。本稿の目的はさらに新規の解釈を提案することではなく、ドゥルーズを参照する有用

さを示すことにある。彼は共可能性が成立しない事態について、すなわち「不共可能性」につい

て論じた。不共可能性をどう取るかに共可能性の解釈の特徴が表れるという指摘はすでにある 2。

1 「共可能的である（compossible）」という術語は中世の論理学に由来し、ライプニッツより前の時代ではドゥンス・
スコトゥス（c.1265-1308）が採用した。Buzon, « COMPOSSIBLE ».

2 Messina and Rutherford, p.962.



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 114 -

よって不共可能性に注目するという点では、ドゥルーズを参照する特別な必要はない。本稿が示

したいのは、ドゥルーズがライプニッツ解釈を超えて行った仮定が、かえってライプニッツにお

ける共可能性の理解に役立つことである。

本稿は次の構成の通りに進める。1ではライプニッツ哲学における共可能性の位置づけを論述

する。まず 1.1で共可能性についての基本的な事項を確認する。1.2で共可能性という概念がな

ぜライプニッツにとって重要なのかを述べる。同時代のスピノザとの違いがかかわる。1.3では 

1.2をふまえ、ライプニッツが擁護しようとした神の自由を共可能性がどう支えるのかを示す。 

2では共可能性についての諸解釈のうち、主な 3種類を概観する。これは 3でドゥルーズを参照

するとき、彼のライプニッツ論が専門家の解釈からかけ離れたものではないと示すためである。

3.1ではドゥルーズ本人の記述を確認し、また橋本の先行研究にふれる。3.2では 3.1に基づいて、

ライプニッツにおける神のありようが共可能性の射程をどう定めるのかを論じる。ドゥルーズへ

の参照が有用だと示すことが、本稿の目的である。

１　共可能性とその役割

１．１　諸事物間の共可能性について

ライプニッツは、この世界はありうる限りで最善の世界だと主張する。神の知性においては無

数の可能世界があって、神はその中から最善の可能世界を選び現実化する。共可能性について確

認する前に、この最善世界創造説についてふれておく。後で述べるように、神の創造行為の自由

を支えるという役割が共可能性にはあるからだ。主として『弁神論』（1710年）を参照する。こ

の著書は神の善性を擁護するために書かれ、世界の創造にかかわる内容が多い。

最善世界の創造は 3つの区分で説明される。神の「知性（entendement）」が無数の可能世界に

ついての観念をもち、「意志（volonté）」がその中から最善の可能世界を選び、「力能（puissance）」

がそれを現実化する 3。注意しなければならないのは、ライプニッツでは神の知性は神の意志に依

存しないことである 4。「その知性はもろもろの本質
0 0

の源泉（la source des essences）であり、その

意志はもろもろの現実存在
0 0 0 0

の根源（lʼorigine des existences）である」5。たとえばライプニッツは 

永遠真理創造説をとらず、永遠真理は神の知性の対象であって神の意志からは独立だとする 6。 

2＋ 3が 5になるのはことがらそれ自体の本質によるのであり、神の意志がそう望んだからでは

ない。偶然的な出来事でできた無数の可能世界についてもこの点は同じであって、それら可能世

界の存在は神の意志ではなく知性に由来する。神が意志を以て選択し力能を以て現実化するのは

最善世界ひとつだけであって、すべての可能世界ではない。

創造された現実の世界は、以下のように記述される。

私が世界（monde）と呼んでいるものは、現実存在する（existant）事物の全体的継起（suite）、

3 『弁神論』7節。（GP, VI, p.107.）以下、断りのない限り日本語訳は工作舎著作集から引用。
4 『弁神論』335節。（GP, VI, pp.313-314.）
5 『弁神論』7節。（GP, VI, p.107.）
6 『弁神論』20節。（GP, VI, p.62.）



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 115 -

全体的集まり（collection）のことであるが、これは、幾つかの世界がさまざまの異なった時間

や異なった場所に現実存在しうるなどとは主張しないようにするためである。というのも、

もしそのようなことになれば、複数の世界のすべてを一緒にして一つの世界として、あるい

はお望みなら一つの宇宙（univers）と見なさなければならなくなるからである。たとえすべ

ての時間と場所が充足されているとしても、それは無数の仕方で充足させることができたは

ずだし、現に無数の可能世界があるということは依然として常に真である。7

この記述から明らかなのは、時間や場所が離れているだけでは別の世界とは呼べないことであ 

る。最善の可能世界が神によって創造されても、残りの可能世界は現実存在することなく神の知

性の中の純粋な可能性にとどまる。それらが創造された世界と時間や空間を共有することはない。

この点についてファッチは、ライプニッツの意図が世界の「多重性（multiplicity）」ではなく世

界の「多数性（plurality）」にあるとまとめている 8。

以上のような最善世界創造説のもとでライプニッツは共可能性をあつかう。『弁神論』201節

では《compatible》という形容詞で、共可能性に似た考え方が登場する。神の世界創造は必然的

でないというライプニッツの主張は、可能的なもののすべてが創造されたわけではないという事

態に言い換えられる。

もし神が事物を産出することが形而上学的必然性によって強いられているとしたら、神は可

能的なもののすべてを産出するか、もしくは何も産出しないかのどちらかになるということ

は私も認める。［……］しかし可能的なもののすべてが宇宙の同一の継起の中で互いに共存

できる（compatible）とは限らないのだから、まさにこのために、可能なもののすべてが産

出され得るわけではないことになる。それゆえ神は、形而上学的に言って、この世界の創造

を強いられてはいない、としなければならない。9

「宇宙の同一の継起」は世界のことを指す。可能的なもののすべてが共存可能とは限らないため

に、可能的なもののすべてが唯一の世界へとまとまって産出されることはない。共存しえないも

のは別々の世界に属することになる。

この引用は、神は道徳的にふるまうために最善の世界を創造するだろうが、それは形而上学的

必然性に強いられてのことではないという文脈のもとにある。「創造」は能動的な行為であるから、

「創造を強いられ」るという言い方は一見奇異に思えるかもしれない。「形而上学的必然性によっ

て強いられている」という表現でライプニッツが言っているのは、他の選択肢がなくそうせざる

をえないということである。全可能世界を創造せざるをえないような「可能的なもののすべてを

産出する」という状況や、どの可能世界も創造できない「何も産出しない」という状況は、一部

7 『弁神論』8節。（GP, VI, p.107.）
8 Futch, pp.13-18.
9 GP, VI, p.236. 



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 116 -

の可能世界だけを創造する可能性が認められていないという点で形而上学的に必然的である。こ

うした仮定を指してライプニッツは神が「創造を強いられ」ると言う。複数の選択肢が可能なこ

とがライプニッツにおける自由に重要なことは、1.3でみる。

『弁神論』と同時期のブルゲ宛書簡（1714年）は《compossible》の語を使って同様の説明を

する 10。

あなた［ブルゲ］はこうも付け加えました、「宇宙をひとつの集まり（collection）とみなす

なら、複数の宇宙がありうると言うことはできない」と。宇宙が可能的なもの全体の集まり

であるならば、このことは真でしょう。しかし可能的なもの全体が共可能的（compossible）

というわけではないので、このことは真ではありません。宇宙は一定の仕方での共可能的な

ものの集まりでしかないのです。そして現実の宇宙は現実存在する可能的なもの全体の集ま

り、つまり最も豊かに組み上げられた集まりです。可能的なものには様々な組み合わせがあ

るので、ある組み合わせは他の組み合わせよりも善く、各々が共可能的なものの組み合わせ

であるような複数の可能的な宇宙があるのです。11

共可能性は、複数の事物が共に存在しうる可能性を指す。可能的であることと共可能的であるこ

とは明確に区別される。ある事物が可能的であることは、現実世界を構成する事物とそれとが共

可能的であることを保証しない。別の言い方をすると、世界は可能的なものの集まりではあるが、

可能的なものすべての集まりではない。互いに共可能的なものどうしの組み合わせのうち最も豊

かな組み合わせが最善可能世界であり、神の知性の中にあるそれを神の力能が実現して現実世界

となる。

『弁神論』の《compatible》とブルゲ宛書簡の《compossible》を単純な同一視はできない。ブ

ゾンの執筆による『世界哲学百科事典』の《compatible》と《compossible》の項は、両者の違い

を以下のように述べる 12。ふたつの出来事はそれらが共存可能であることなしに共可能的であり

うる、言い換えれば、同一の時間と場所において産出されることなしに共可能的でありうる。共

可能的であることの概念は、共存可能であることの概念よりも普遍性の度が高い。ライプニッツ

自身はこう定義する。「共存可能性（compatibilitas）は諸事物に属し、共可能性（compossibilitas）

は諸命題に属する」13。

ブゾンの指摘に従えば、共存可能性は同一世界内の事物どうしの関係を指し、共可能性はどの

世界に属するかを度外視しての命題間の関係を指す。すでに引用した『弁神論』8節によれば時

間と空間を共有するものが同一の世界に属するのだった。そのためふたつの出来事が〈同一の時

間と場所において産出されることなしに共可能的でありうる〉というのは、同一の世界に属する

10 共可能性は他にたとえば、『二十四の命題』（1690年）の 7節（GP, VII, p.289）や『事物の根本的起源について』（1697
年）（GP, VII, p.304）、『人間知性新論』（1703年）の第 3部第 6章 12節などでも言及される。

11 GP, III, p.573. 拙訳。
12 Buzon, « COMPATIBLE » et « COMPOSSIBLE ».
13 A. Ausg., t. VI, 2, p.493. 拙訳。ただしブゾンによる仏訳を参考にした。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 117 -

ことなしに共可能的でありうるという意味である。共可能的であるためには共存可能であること

が必ずしも必要でないので、共可能性は共存可能性よりも普遍的な概念である。

しかしこのような理解には、ブルゲ宛書簡での《compossible》の使われ方と一致しないところ

がある。ブルゲ宛書簡では、互いに共可能的でないものは別々の世界に属するのであった。同一

の世界に属することなしに共可能的であるという理解は、これと矛盾する。またブルゲ宛書簡は

出来事ではなく、「可能的なもの（les possibles）」・「共可能的なもの（compossibles）」・「現実存在

する可能的なもの（les possibles existant）」と事物に相当する語彙での説明を行っている。したがっ

てブゾンの指摘に従うならブルゲ宛書簡の《compossible》は、むしろ《compatible》の意味合い

に近いことになってしまう。

このようにライプニッツでは、術語の使い分けが必ずしも一貫しない。本稿としては、共存可

能性よりもより普遍的である共可能性の語を使って論述を続ける。後で概観する共可能性につい

ての諸解釈でも、同一の世界に属する諸事物間の関係を指して共可能性の語を使っており、ライ

プニッツ解釈上同じ世界の事物についてこの語が使えないわけではない。

１．２　共可能性がなぜ重要か

ここでは共可能性がなぜライプニッツ哲学において重要な概念なのかを述べる。というのも諸

可能世界の存在と関連の強い概念であることから、これに注目することはライプニッツ哲学をア

ナクロニスティックに論じることではないかとの指摘が想定されうるからである。ライプニッツ

の可能世界は、現代の可能世界意味論での可能世界とは大きく意味合いが違う。彼の目的は現実

世界の最善性を論証することにあって、様相論の意味づけにはない 14。そのため共可能性を可能

世界意味論の一環であるかのように扱うのなら、たしかにライプニッツ研究からの逸脱である。

だが必然主義の回避という観点にたつなら、共可能性を論じる意義がある。ライプニッツは同

時代のスピノザ（Baruch de Spinoza, 1632-1677）による必然主義を批判し、現実世界の偶然性を

主張した 15。スピノザの理論では、現実と別様の可能性というものは一切認められない。「物は現

に産出されているのと異なったいかなる他の仕方、いかなる他の秩序でも神から産出されること

ができなかった」のである 16。人間がある個物を「偶然的（contingens）」とか「可能的（possibilis）」

と呼ぶことは、当人の無知ゆえにすぎない 17。「偶然的」な出来事が起こったように見えても、実

際にはそれは必然的な仕方で必然的に起きたのである。現実にこうある以外の世界は可能的にす

ら存在せず、そのためこの世界が現に在る通りに在ることは必然的である。

こうした文脈を意識して共可能性を解釈することは、共可能性を可能世界意味論の一環として

14 松田、101頁。
15 たとえば『弁神論』では序文（préface）32-3節、本論 67節、173節、371-2節などでスピノザが名指しで批判さ
れる。

16 スピノザ『エチカ』第一部定理 33。日本語訳は岩波文庫畠中訳から引用。
17 cf. 『エチカ』第一部定理 33備考 1、第四部定義 3・4。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 118 -

扱うこととは違う 18。たしかに偶然的・必然的といった様相がかかわる文脈ではあるが、それら

様相をすべての可能世界で真かどうかで意味づけているわけではない。ライプニッツは偶然的真

理を「事実の真理（vérité de fait）」、必然的真理を「思考の真理（vérité de raisonnement）」とも呼

んで次のように定義する。

真理
0 0

にも二種類ある。思考
0 0

の真理と事実
0 0

の真理である。思考の真理は絶対的でその反対は不

可能であり、事実の真理は偶然的でその反対も可能である。真理が必然的である場合には、

その理由を分析によって見つけることができる。19

必然的真理の理由を分析によって見つけるということは、その真理を原始的な観念や真理へと分

解できるということである。たとえば数学の定理を分析すれば最終的には公理へ還元できる。こ

れに対して偶然的真理では、理由の分析は無限に進む 20。たとえばカエサルがルビコン川を渡っ

たという事実を細かい理由に分析していけば、無限に続いて終わりがない。

様相の意味づけのためではなく必然主義を回避するために、ライプニッツは可能世界と共可能

性について語った。では、可能世界と共可能性がどのようにして必然主義の批判につながるのか。

次節ではこれを示す。

１．３　世界の複数性と神の選択

共可能性という概念のおかげで複数の世界が可能となり、複数の可能世界があることで神によ

る世界創造は偶然的な行為になる。可能世界と共可能性が必然主義の回避につながるのは、こう

した仕方によってである。以下ではこれを具体的に示す。ライプニッツ哲学における共可能性の

位置づけが明らかになるだろう。

まず、共可能性が世界の複数性を可能にするとはどういうことか。この点についてはメッシー

ナによる説明がすでにある。

どの可能的な事物も他のすべての可能的な事物に対して共可能的もしくは不共可能的である

ことはないと想定することで、可能世界の複数性が導出される。（仮に、2つの可能的事物

が共可能的であるためにはそれらが個別に可能的であるだけで十分だとすれば、あらゆる可

能的なもので構成されたひとつの可能世界があるのだと導出されてしまう－これはスピノザ

なら支持し、ライプニッツなら不支持を明白に望むようなことがらである。）21

共可能性という概念が、可能的なもののすべてが互いに共可能的であるような事態を不可能にす

18 スピノザ批判という文脈での共可能性の重要さはすでに指摘がある。Bouveresse, p.64. Messina and Rutherford, 
p.962.

19 『モナドロジー』（1714年）33節。（GP, VI, p.612.）
20 『モナドロジー』36節。（GP, VI, pp.612-613.）
21 Messina, p.230.



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 119 -

る。仮にこの概念を認めないとすれば、可能世界を想定するのに諸事物間の関係を考慮する必要

はないことになる。すると、どの可能的な事物も他のあらゆる可能的な事物と共に世界として集

まりを成せることになり、世界はすべての可能的な事物でできた 1通りしかありえなくなってし

まう。これは世界は決して別様でありえないということであり、ライプニッツが批判する必然主

義である。

それでは、可能世界が複数あることがどうして神の自由および現実世界の偶然性を支えるの 

か。ここではライプニッツにおける自由の定義が重要である。彼の自由は 3つの要件で構成され

る。すなわち、「熟考（deliberation）の対象に対する判明な認識を含む叡智（intelligence）」・「わ

れわれが自らを決定する自発性（spontanéité）」・「偶然性（contingence）、つまり論理的で形而上

学的な必然性の除外」である 22。この条件は人間の場合でも神の場合でも同じである。自発性・

叡智による熟考について、人間の場合はこう述べられる。「断崖に追い込まれたり奈落の底へと

突き落とされたりするような時でもない限り、われわれが自由に行動しているときは誰もわれわれ

を拘束していない。また、判断力を奪うようなものを飲んだときでもない限り、われわれは熟考

するときには必ず自由な精神を有している」23。人間でも日常的には自らの「叡智」と「自発性」

によって自由に選択し行為しているのだから、世界創造にさいしての神はなおさらだろう。

可能世界が複数あること、すなわち世界の複数性が保証するのは 3つめの要件「偶然性」であ

る。仮にすべての可能的な事物でできた 1通りの可能世界だけがあるのなら、論理的にいって神

はその世界を創造することしかできず、創造は必然的な行為となってしまう。一方複数の可能世

界があるのなら、神は最善の世界でなく別の世界を創造しえたのであり、創造は自由意志を行使

した偶然的な行為である。別様の世界がありうるなら論理的な必然性が排除され、そうした世界

が神の知性の中に存在するなら形而上学的な必然性が排除される。

ところが神は全知とされ、かつ善意を備えるとされる。そのため当然、神は結局最善の世界を

選ぶしかないのではないかという批判がありうる。全知であれば無数の可能世界のうちどれが最

善の世界かが確実に分かるし、善意があるなら確実にそれを選ぶだろう。この難点をライプニッ

ツは、決定性と必然性を区別することで対処した。この区別は、行為には常に一定の諸理由が伴

うという前提に基づいている。次の引用のような自由意志の擁護をライプニッツはする。

意志が何かを選択するにあたってはそうするだけの優れた理由（raison prévalente）が常にあ

る。それが自由であることを保持するためには、この理由が、傾かせるが強いない（incline, 

sans nécessiter）ものであれば十分である。［……］意志が行動へと移行するのは、善の表象

によってのみである。この善の表象はそれに反する表象よりも勝っている。神や善天使や極

めて幸福なる魂について人々は一致してこの見解を認めている。しかもそれらが依然として

自由であることも人々は認めている。神は最善を選ばないわけにはいかない（ne manqué pas 

de choisir）が、そうすることを強制されているのではない。神の選択の対象にはいささかも

22 『弁神論』288節。（GP, VI, p.288.）
23 『弁神論』34節。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 120 -

必然性は含まれていない。というのも、別の一連の事象も［現実の事象と］同じく可能だか

らである。このためにこそ、選択は自由で、必然性から独立したものとなるのである。なぜ

なら、選択は幾つかの可能的なものの間でなされるのであり、しかも意志は、対象が有する

善さによってのみ決定される（déterminée）からである。したがって、神や聖人たちにとっ

て欠陥はないのである。24

規定された理由があることは、自由を排除しない。それどころか、知恵にもとづく決断を意味す

る。それは人間でも同じである。人間は合理的な判断だけでなく気まぐれや感情によって行為す

ることもあるが 25、この場合でも何らかの理由を伴ってはいる。善さを求めての選択であること

に変わりはない。より高い知恵をもてばもつほど、より決定的な理由がみつかる。ゆえに全知で

ある神は、完全に規定された理由にしたがって行為する。

「別の一連の事象も同じく可能」でありさえすれば、論理的・形而上学的必然性は免れる。 

よって神による創造の場合、最善の可能世界とは別の世界が可能であるなら、偶然的な行為であ

る。こうした自由意志の定義が自己矛盾のない整合的なものかどうかには、疑問や批判がありう

るかもしれない 26。本節で示したのはあくまで、世界の複数性を通して共可能性の概念がライプ

ニッツにおける神の自由を支えることである。人間の自由だけでなく神の自由が重要なことから

も、ライプニッツを現代の自由意志論へ応用するのは容易ではない。

２　共可能性についての諸解釈

共可能性にはすでに多くの解釈が与えられている。本節はメッシーナとラザフォードに依拠し、

主な 3種類を概観する。次節以降でドゥルーズを援用するさいにこれらと比較して、ドゥルーズ

のライプニッツ論が現代のライプニッツ解釈とかけ離れたものではないと示すためである。

メッシーナとラザフォードは共著論文「ライプニッツの共可能性」で、従来の解釈を「論理的

解釈（logical interpretation）」と「法則的解釈（lawful interpretation）」に大別する。前者の立場に

はメイツ、レッシャー、ヒンティカ、ダグノスティノが挙げられ、後者の立場にはハッキング、カー

バー、オリリー ︲ホーソンが挙げられる。これらの概要が示されたあとで、彼ら自身の「宇宙論

的解釈（cosmological interpretation）」が提示される。27

「論理的解釈」において 2つの実体が共可能的であるのは、それらの共同の現実存在を想定し

て論理的に矛盾しないときそのときだけである。各解釈の特徴は共可能性が成立しない事態、す

なわち「不共可能性（incompossibility）」をどう取るかにも表れる。論理的解釈の場合、不共可

能性が含意するのは神の力能への制約である。諸実体が共可能的でないなら、それらを同一の継

24 『弁神論』45節。（GP, VI, pp.127-128.）
25 Ibid.
26 自由意志と決定論の両立は現代哲学のトピックでもある（ex. Michael McKenna and D. Justin Coates, “Compatibilism,” 

Stanford Encyclopedia of Philosophy（plato.stanford.edu）, substantive revision Feb 25, 2015）。だが、ライプニッツの
思想を現代的な意味での両立論の 1バージョンと安易にみなすことはできない。

27 以下本節はMessina and Rutherford の内容をまとめたものである。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 121 -

起に属するものとして創造することは神にさえできない。全能の神であっても、論理的矛盾を含

むことは行いえない。

「法則的解釈」では、2つの実体が共可能的であるのは、それらがある普遍的な法則の集合に

適合して関係するときそのときだけである。ここでいう「法則（law）」とは主として自然法則の

ことである。ライプニッツにおける自然法則はひとつの世界内では普遍的であるが、しかし別様

でありえないような必然性を備えるわけではない。法則的解釈の場合に不共可能性が含意するの

は、諸実体を世界へと組織化することを神が望まなかったということである。そのような世界は

神が望む法則を例化しない。神の力能へ制限を加えるわけではない点にも、論理的解釈との違い

がある。

以上 2つの解釈に対してメッシーナとラザフォードは、「宇宙論的解釈」を提示する。この解

釈では 2つの実体が共可能的であるのは、神がそれらを同一の世界に属するものとして思い描け

る（conceive）という事実による。この解釈では、諸実体が不共可能的なのはそれらが同一の世

界に属するところを神に思い描けないときとなる。同一の世界に属するものとして思い描けるか

どうかは、論理的矛盾を含むかどうかではなく、同一の時間と空間に関係づけられるかどうかで

決まる。クラーク宛書簡で述べられるようにライプニッツにおける時間とは可能的な「継起の秩

序（un ordre des succession）」であり、空間とは可能的な「共存の秩序（un ordre des coexistences）」

である 28。可能的な秩序であるため、現実に世界を創造する前の段階であっても神はこれらを思

い描くことができえる。

３　不共可能性

３．１　ドゥルーズによる不共可能性の検討

本節はドゥルーズのライプニッツ論『襞―ライプニッツとバロック』（1988年）における 

不共可能性の分析を整理する。ドゥルーズへの参照は共可能性を解釈するうえで重要だと示すの

が、本稿の目的であった。「不共可能性」とは共可能性が成立しない状況である。ある世界が創

造されば別の世界が創造されることはない、すなわち世界どうしは共に存在することができない

のだから、不共可能性は諸世界間の関係である。これに対し、共可能性は諸事物間の関係だった。

不共可能性をドゥルーズはこう評価する。

神が無数の可能世界のあいだから選択するということは、かなり流布した考え方で、とりわ

けマルブランシュに見られる。しかしライプニッツに特有なのは、可能世界のあいだに非常

に独創的な関係を提案したことである。この新しい関係を、ライプニッツは不共可能性
0 0 0 0 0

（incompossibilité）と名付け、これは神の知性の中にひめられた偉大な神秘だと述べている。29

不共可能性は、別世界の主語同士の間にある「局所的な矛盾（contradiction locale）」ではない。

28 クラーク宛書簡 3通目 4節（1716年）。（GP, VII, p.363.）
29 Deleuze, p.79. 日本語訳は宇野訳から引用。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 122 -

こちらはたとえば、罪人であるアダムと罪人でないアダムとのあいだの関係である。両者は互い

に対立し、同時に存在することがない。さらに、アダムが罪を犯さないような世界に罪人である

アダムが存在することはできないし、アダムが罪を犯すような世界に罪人でないアダムが存在す

ることもできない。ドゥルーズによれば諸世界間の不共可能性とは、このような矛盾の関係とは

異なるものである。2つの世界が同時に両立して存在することはないが、しかし現実世界の代わ

りに別の世界が交替して存在することはあり得た。アダムが罪を犯す世界が現実であるというこ

とは、アダムが罪を犯さない世界が決して現実ではあり得なかったということを含意しない。現

実世界が唯一のものとして存在する理由は、2つ以上の世界が並存はできないという世界間の不

共可能性のためである。

上記のドゥルーズによるライプニッツ論は、前節で概観した共可能性についての 3種類の解釈

と比較してかけ離れたものではない。なぜなら前者も後者 3つと同じく共可能性を、事物のたんな

る存在可能性とは別のものとしてとらえているからである。罪人でないアダムが存在しなかった

のはその存在が不可能であるからではなく、その存在が現実の世界と共可能的でないからである。

現実化はされないが可能ではある世界が存在することは、神の自由意志を支えるためライプニッ

ツ哲学において重要なことだった。ドゥルーズのライプニッツ論は、この文脈から離れていない。

メッシーナとラザフォードがいうように、共可能性の解釈の特徴は共可能性が生じない事態、

すなわち不共可能性をどうとらえるかに表れる。前節でみた 3種類の解釈のうち、論理的解釈で

は論理法則が、法則的解釈では自然法則が、宇宙論的解釈では時間・空間がそれぞれ重視される

のだった。それでは不共可能性自体を重視するドゥルーズのライプニッツ論には、どのような特

徴が認められるだろうか。

ライプニッツ解釈にドゥルーズ『襞』を援用する先行研究として、ここで橋本の論文を参照す

る。この論文はドゥルーズに加えてフレモンも援用し、不共可能性が神の自由とこの世界の最善

性を根拠づけるプロセスを確認する 30。

それ［不共可能性］は共可能の過剰な増殖を防ぐために設けられている。不共可能性はひと

つのフィルターである。このフィルターは不可能なものではなく、可能であるのにこの世界

には容れられないことをふるい落とす。可能だがこの世界で生じないものたちは、ただ可能

の群れとしてふるい落とされるのではなく、そのどれもが一定の可能的世界へとわりふられ

る。そしてそれら無数の可能的世界同士もまた互いに不共可能となる。31

不共可能性は、可能的なものであるのに現実世界には含まれないものを現実から排除するフィル

ターとして機能する。さらに、それらがただ排除されるだけでなく一定の可能世界へわりふられ

て諸可能世界を為すことから、唯一の世界しか神には選べなかったなどということもない。

30 橋本、passim。ただし神の自由はあっても人間の自由はないという解釈については、本稿は全面的に同意するも
のではない。

31 橋本、135頁。次を参照先として挙げている。Deleuze, p.120.



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 123 -

たとえ不共可能性によって、この世界では、ルビコンを渡ったシーザーとルクレティアを凌

辱しないセクストゥスを共存させることはできなくても、そうしたふたりが共存する世界も

可能である。世界選択するにさいして、神に選択肢は無数にある。そのなかから、最善だと

判断した世界を現実化したのだから、神には自由があった。32

不共可能性によって一定の可能的なものは最善世界とは別の世界を構成することになり、そうし

た世界が複数あることが神の自由を保障する。

神の自由意志への世界の複数性の寄与は、本稿がそうしたように『襞』を参照しなくても示し

うる。よって注目すべきなのはむしろ、橋本が指摘する「フィルター（filtre）」33の機能である。 

ドゥルーズのライプニッツ論の特徴はここにある。フィルターとしての不共可能性を重視するこ

とで、ある可能的なものは別様の可能的なものを排除するというライプニッツ哲学の前提が明ら

かになる。

３．２　ライプニッツにおける神

『襞』の記述にはライプニッツ哲学から離れる箇所もある。明白な例は神についてで、ドゥ 

ルーズはライプニッツにおける神とは違う神を仮定する。

ボルヘスがなぜライプニッツよりも、むしろ中国の哲学者を引き合いに出すのか理解できる。

彼はモーリス・ルブランによく似ていて、神が一つの最良の世界を選ぶかわりに、同時にあ

らゆる不共可能的な世界を実在に至らせることを願うのだ。［……］しかしとりわけ神が、

あらゆる可能なもの、不共可能的でさえあるものを存在させることを妨げるのは、そのよう

な神はモーリス・ルブランの乞食のように嘘つきの神、ペテン師の神、ごまかし屋の神であ

ろうからだ。ライプニッツは、欺かない神についてのデカルトの推論をかなり警戒し、これ

に不共可能性の水準で新しい根拠を与えている。神は戯れるが、戯れの規則を与えるのだ 

（ボルヘスやルブランの規則なしの戯れとは反対に）。この規則とは、可能世界は神が選んだ

世界と不共可能的ならば、存在にたどりつくことがないということだ。ライプニッツによれ

ば、『アストレー』のような小説だけが、われわれにこのような不共可能的なものの理念を

与えるのである。34

この引用部では、ライプニッツの神は相対的に扱われている。しかしライプニッツ哲学では、形

而上学は自然神学から切り離せるものではない。すでに述べたように、ライプニッツが可能世界

を扱う目的は現実世界の最善性を論証することにある 35。この「善」は、キリスト教の価値観と

32 橋本、136-137頁。
33 この語はドゥルーズ本人が使用している（Deleuze, p.120）。
34 Deleuze, p.84. 引用部より前の部分では『弁神論』最終部の寓話に触れた後さらに、ボルヘスの「中国の哲学者」
が登場する小説とルブランの小説が可能世界論を描く話として言及されている。

35 松田、101頁。



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 124 -

結びついている。さらにサヴェッジによれば、ライプニッツの可能世界論は彼の宗教上の立ち位

置を反映したものである 36。福音主義（Evangelicalism）では、誰が救われるべきかを神が定める

とき、その決定は反事実的な知識（counterfactual knowledge）を含むものである 37。つまり、神の

選択に十分な理由を与えるためにこそ、決して創造されない可能世界がライプニッツには必要

だった。そのように現実化されない可能世界の存在がなければ、反事実的知識は根拠を欠くこと

になり、神の決定は理由なしに行われることになってしまう。

ドゥルーズが仮定する「神が一つの最良の世界を選ぶかわりに、同時にあらゆる不共可能的な

世界を実在に至らせることを願う」ような事態がライプニッツ解釈では認められないことは、か

えって共可能性の理解に役立つ。それは、「可能的なもののすべてが宇宙の同一の継起の中で互

いに共存できるとは限らない」38のがライプニッツ哲学において結論よりは前提に近いことを明

らかにする。ライプニッツでは、神の知性は神の意志から独立なのだった。そのため、「可能的

なもののすべてが宇宙の同一の継起の中で互いに共存できるとは限らない」のも、神が望んだか

らそうあるのではなく、ことがらそれ自体として神の知性に由来するように思える。しかしドゥ

ルーズがライプニッツの神とは別の神を仮定するとき、あらゆる可能的なものの現実存在を妨げ

るか妨げないかは、神の意志に帰されている。ボルヘスやルブランの小説で表される神と違い、

ライプニッツの神は「戯れるが、戯れの規則を与える」。

共可能性という概念の射程は、規則を与えるという神のありように条件づけられる。つまり共

可能性という概念よりも、規則を与える神を信じる自然神学の立場が論理上先行する。ライプ 

ニッツにおける共可能性は、神にかかわるこの前提から切り離しては十全には理解しえない。

結論

本稿の内容は以下の通りまとめられる。

1.1 共可能性とは複数の事物がともに存在しうる可能性を指し、共可能的であることはたんに可

能的であることから明確に区別される。ある事物が可能的であることは、現実世界を構成する事

物とそれとが共可能的であることを保証しない。

1.2 ライプニッツが批判したスピノザの必然主義を回避するために、共可能性は重要な概念であ

る。

1.3 ライプニッツにおける自由を構成する「熟考」「自発性」「偶然性」のうち、共可能性は 3つ

めの「偶然性」を保証する。それは共可能性が世界の複数性を可能にすることによってである。

神が自由意志によって世界を選択したために、現実の世界の存在は偶然的である。

2 共可能性についての解釈は、論理的解釈・法則的解釈・宇宙論的解釈の 3つに大別できる。

3.1 ドゥルーズがそのライプニッツ論『襞』でおこなった不共可能性についての分析は、「フィル

ター」の機能に重視することに特徴がある。不共可能性は、可能的ではあるが現実の世界と共可

36 Savage, “Introduction.”
37 Savage, p.4.
38 GP, VI, p.236.



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 125 -

能的でないものを排除する

3.2 ドゥルーズがライプニッツ解釈から離れた過程をする箇所からかえって、可能的なもののす

べてが現実存在することはできないというライプニッツの前提の揺るがしがたさが明らかになる。

「規則を与える」神を信じる立場が共可能性を理解するうえで重要なことは、ドゥルーズを援

用することで明らかにできた。これによって本稿は、ドゥルーズのライプニッツ論を参照する有

用さを示した。

 （あべともこ　哲学哲学史・博士後期課程）

文献一覧

ライプニッツ、『ライプニッツ著作集』、工作舎、1988-1999、2015-2018年。

Deuleuze, Gilles, Le pli : Leibniz et le baroque, Éditions de Minuit, 1988.（ドゥルーズ、『襞―ライプニ

ッツとバロック』、宇野邦一訳、河出書房新社、1998年。）

Leibniz, G. W., Die philosophischen Schriften, hrsg. v. C. I. Gerhardt, Weidmannsche Buchhandlung, 1875-

1890.［略記：GP］

Leibniz, G. W., Sämtliche Schriften und Briefe, hrsg. v. der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu 

Berlin, 1970-.［略記：A］

Spinoza, Baruch de, Éthique, texte original et traduction nouvelle par Bernard Pautrat, 1988, Seuil.（スピ

ノザ、『エチカ』上下、畠中尚志訳、岩波文庫、1975年。）

橋本由美子、「ピラミッドの頂点―ドゥルーズに照らしたライプニッツの世界と最善について

の一考察―」、『理想』、No.691、理想社、2013年。

松田毅、「ライプニッツはスピノザと出会う前からライプニッツだったのか」、『ライプニッツ研

究』、第 2号、日本ライプニッツ協会、2012年。

Bouveresse, Renée, Leibniz (Que sais-je?) PUF, 1994.（ルネ・ブーヴレス、『ライプニッツ』、橋本由

美子訳、白水社文庫クセジュ、1996年。）

de Buzon, F., « COMPATIBLE » et « COMPOSSIBLE », Encyclopédie philosophique universelle, Les 

notions philosophiques: dictionnaire, v.1, publié sous la direction dʼAndré Jacob, PUF, 1990.

Futch, Michael, Leibniz’s Metaphysics of Time and Space, Springer, 2008.

Messina, James, “The Fate of the World (and Compossibility) After Leibniz: The Development of 

Cosmology in German Philosophy from Leibniz to Kant,” Leibniz on Compossibility and Possible 

Worlds, ed. by Gregory Brown and Yual Chiek, Springer, 2016.

Messina, James and Rutherford, Donald, “Leibniz on Compossibility,” Philosophy Compass, 4/6, 2009. 

Rutherford, Donald, “Chapter 4: The Actual World,” The Oxford Handbook of Leibniz, ed. by Maria Rosa 

Antognazza, published online 2013.

Savage, Reginald Osburn, Real Alternatives, Leibniz’s Metaphysics of Choice (Philosophical Studies Series 

74), Kluwer Academic Publishers, 1998.



ライプニッツにおける共可能性と不共可能性

- 126 -

Compossibility and Incompossibility by Leibniz
Tomoko ABE

 Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) believed that God created our world best and 

that an infinite number of other possible worlds were in God’s intellect.

1.1. To avoid necessitarianism, he based his theory on an original concept called 

“compossibility,” which refers to the possibility of a plurality of objects existing together.

1.2. Compossibility helps in grounding contingencies. It has metaphysical significance 

because denying necessitarianism is one of the important features of Leibniz’s metaphysics.

1.3. Freedom according to Leibniz is made of three constituents: intelligence, spontaneity, 

and contingency. Multiple choices, which are enabled by compossibility, guarantee the last 

constituent, contingency. When God creates a world with free will, the existence of the 

world becomes contingent.

2. According to Messina and Rutherford, interpretations of compossibility are of three 

kinds, namely: logical interpretation, lawful interpretation, and their own cosmological 

interpretation.

3. The concept of compossibility presupposes incompossibility (the impossibility of plural 

objects existing together). Gilles Deleuze (1925-1995) studies the incompossibility between 

worlds and analyzes Leibniz’s philosophy. His Le pli is a useful supplement to interpreting 

compossibility.

「キーワード」

ライプニッツ、共可能性、不共可能性、最善世界創造説、神の自由意志




