
Title フーコーの身体概念

Author(s) 藤田, 公二郎

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 2017, 51, p. 1-17

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/71384

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1

フーコーの身体概念

藤 田　公 二 郎

キーワード：ミシェル・フーコー／身体／権力／可変性／実体化

はじめに

本稿の目的は、ミシェル・フーコーの身体概念を明らかにすることである。

この概念は、フーコーの思想においてきわめて重要な役割を演じており、ま

たそのことも研究者の間で広く認識されているが、しかしそれにもかかわら

ず、実のところ、これまで必ずしも十分に明らかにされてこなかった。その

概念はたしかに、フーコーの歴史研究との関連では少なからず検討されてき

たが、彼の理論的考察との関連では十分に検討されてこなかったのである。

この点を確認するために、まずは問題の背景を概観しておこう。一般によ

く知られている通り、フーコーは身体をめぐって一連の歴史研究をおこなっ

ている。彼は、身体が権力を通じて変容していくものであるとし、その歴史

を記述しているのである。たとえば、中世においては「司牧権力」が展開し、

それによって身体は、告白させられ解釈される「肉体」（chair）として形成

される。近世においては「主権権力」が展開し、それによって身体は、命令

され抑圧される「臣民」（sujet）において問題化される。近代においては「生

権力」が展開し、それによって身体は、規律化され調整される「生命」（vie）

として構成される。フーコーはこのように、身体がさまざまな権力を通じて

肉体や臣民や生命などへと移行していくことを歴史的に明らかにしているの

である。それゆえこれまでのフーコー研究はもっぱら、フーコーの歴史研究

を注釈しつつ、そうした肉体や臣民や生命を仔細に検討してきた。たとえば、

F・グロやG・ルブランの著作1）　などがその点について一定の成果を上げて



2

いると言えよう。しかしながら、先行研究のこうした根強い関心にもかかわ

らず、フーコーの身体概念それ自体は、実のところ、これまで十分に検討さ

れてこなかったように思われる。つまり、身体は歴史的水準において肉体や

臣民や生命などとして検討されてきたが、理論的水準においては十分に検討

されてこなかったのである2）。それゆえ今や、フーコーの身体概念をその理論

的水準において明らかにしなくてはならない。　

フーコーは、こうした身体概念について体系的な議論こそ展開していない

が、しかし一連の断片的な考察を残している。それらの考察を通覧したとき

に気づかされるのは、フーコーの身体概念にはおそらく一つの転回が認めら

れるということである3）。1960年代のフーコー、つまり前期フーコーは、H・

ドレイファスとP・ラビノウが指摘しているように4）、現象学を批判しつつも

いまだ現象学の概念系に依拠し続けている。そのためこの時期の身体概念も

また、現象学の影響下に、とりわけメルロ=ポンティの影響下に置かれてい

るように思われる5）。しかし、1970年代以降のフーコー、つまり後期フーコー

は、現象学の概念系を根本的に放棄し 、新たにニーチェの系譜学の概念系

に依拠している。このとき彼の身体概念もまた、その系譜学の影響下でおお

よそ一新されているように思われる。この新たな概念は結局のところ、当の

系譜学それ自体と一緒に、フーコーの晩年まで基本的に維持されることにな

ると言えるだろう。つまりここには、前期フーコーの現象学的な身体概念か

ら後期フーコーの系譜学的な身体概念への転回が存在しているのである。

フーコーの思想にとっていっそう核心的なものは、言うまでもなく後者の身

体概念である。実際フーコーは、それに依拠することではじめて上述の一連

の歴史研究を実現している。それゆえここでは、その系譜学的な身体概念を

明らかにしなくてはならない。

以上より本稿は、フーコーの身体概念をその理論的水準において、またニー

チェの系譜学との関連において明らかにしていく。



フーコーの身体概念 3

１．生命科学から権力へ

フーコーの「身体」（corps）概念とはいかなるものか。それは、私たちが

普段理解しているような身体とは根本的に異なっている。私たちが普段理解

しているような身体とは一般に、科学によって説明された身体であるだろう。

科学とは、言うまでもなく、生理学や病理学などの生命科学である。生命科

学は、身体を有機的な身体として把握し、その客観的認識を絶えず私たちに

提供してきた。たとえば医者は、そうした客観的認識に基づいて患者に疾病

治療の知識を教えてきた。あるいはまた行政は、そうした客観的認識に基づ

いて住民に公衆衛生の知識を報じてきた。私たちはそうした知識を経由する

ことで、自己や他者の身体を了解したり、実際にそれらに働きかけたりして

きたのである。

しかし、フーコーによれば、そうした生命科学は実のところ、けっして厳

密な意味での客観的認識ではない6）。なぜならこの科学においては、たんに生

命についての事実認識が問題になっているだけでなく、その価値判断もまた

問題となっているからである。それはつまり、所与の生命が正常に機能して

いるか否かという価値判断である。すなわち、正常と病理に関する「規範」

（norme）が問題となっているのである。ところで、フーコーによれば、こ

の規範はけっして自然的に与えられるものではない。彼は、カンギレムの生

命科学論を参照しながら、次のように述べている7）。すなわち、「規範は自然

法則としてはまったく定義されず、自らの適用領域に対する行使可能な要請

や強制の役割によって定義されます」と。「規範とはしたがって一つの権力

要求をもたらすものです」と。規範とはつまり、自然法則として普遍的に存

在するものではなく、権力行使として歴史的に出現するものなのである。そ

れゆえ生命科学は、この規範において権力と関係しながら、所与の生命が正

常か否かを判断していると言える。そういうわけで生命科学はもはや、厳密

な意味での客観的認識ではないのである。



4

もっとも、フーコーは最終的にこうしたことを、生命科学という一個別科

学についてだけでなく、科学一般についても主張するようになるだろう。と

いうのも、彼によれば、諸科学は実のところ、ひとえに科学者の合理的な思

考によって生み出されるというよりも、むしろ彼らの非合理的な欲求、攻撃

的な欲求に支えられることによってはじめて作り出されるからである。それ

はつまり、「本能、情念、執拗な詮索、残酷な洗練、悪意」などのことであり、

要するにフーコーが「知への意志」（volonté de savoir）と呼んでいるものの

ことにほかならない8）。言うまでもなくこの概念は、ニーチェの概念、すなわ

ち「力への意志」（Wille zur Macht, volonté de puissance）に由来している。ま

さしくここにおいて権力が問題となるのである。諸科学は実のところ理性に

基づいているのではなく、権力に条件付けられているのである。

こういうわけでフーコーはもはや、生命科学が提出する身体概念に満足し

ない。彼はむしろ、その生命科学を根底から支えている権力に注目する。そ

うすることで、生命科学によって把握される以前の身体、すなわち私たちの

現実的な身体を問題にしようと試みるのである。したがって次は、生命科学

の通念から抜け出して、権力の深みへと下っていかなくてはならない。

２．権力

フーコーは自らの権力観に関して体系的な理論を提出していない。だが彼

は、それに関して一連の断片的な考察を残しており、またいくつかのニーチェ

論も執筆している。したがって以下では、それらを手がかりにすることによ

り、フーコーの権力観の理論的な骨格を素描してみたい9）。

フーコーの権力観において「権力」（pouvoir）は、私たちが通常考えてい

るような権力、つまり主権者の法的権利のようなものではない。それは、フー

コーによれば、法的権利云々以前にある力と力の現実のぶつかりあいであり、

ある力から別の力への実際の関係であり、要するに「力関係」（rapport de 

force）10）　である。ところで、この力関係については、そこからさらに力だけ



フーコーの身体概念 5

を取り出してその本質を分析することはできない。なぜならこの力はもはや

実体のようなものではなく、実のところそれ自体においていかなる本質も有

していないからである。それは、ほかの力との関係からしか自らの諸規定を

与えられないのである。実際フーコーは次のように述べている。「〔…〕関係

に先立っており、どこかに位置づけることができるようなそうした諸要素か

ら出発するよりも、むしろ権力関係そのものから出発することが、つまりそ

の事実的で実際的なものとしての支配関係から出発することが重要です。そ

してまさにこの関係それ自体が、自らの諸要素をいかに規定しているかを見

ることが重要です」11）。つまり、諸要素が関係を規定しているのではなく、関

係が諸要素を規定しているのである。それゆえたんに個々の力だけが問題で

あるというよりは、むしろ力関係が問題なのであり、それこそがまさしく権

力なのである。

したがってこうした力関係としての権力は、もはや法的権利のように特定

人物の内に局在せず、世界のいたるところに遍在している。それはつまり、

特権者が一定期間保持する「〈権力〉」（Pouvoir）ではなく、万人がつねに巻

き込まれている「ミクロ権力」（micropouvoirs）なのである12）。こうしたもろ

もろの権力は、第一に、純粋な「出来事」（événement）として生じる13）。それ

らは、神によって背後から決定されることも、理性によって高みから規制す

るされることもなく、力と力の間の無媒介的な接触なのである。第二にそれ

らの権力は、永遠の「闘争」（lutte）状態に置かれている14）。それらは、神と

の契約を通じて恒久的な平和に導かれることも、社会契約によって決定的な

和解に換えられることもなく、力と力の間の際限なき戦争なのである。第三

にそれらの権力は、「知」（savoir）によって一時的に安定化することができ

る15）。それらは、たんなる出来事としてはかなく消え去るだけでもなく、たん

なる闘争としてむなしく移ろいゆくだけでもなく、力と力の間の言説的な

コード化なのである。このように世界には無数の権力が存在しており、それ

らは出来事として発生し、闘争の中で変化し、知の下で存続する。こうした

諸権力の生成こそが、まさしく権力の歴史にほかならない。それはもはや、



6

神の摂理によって決定論的に展開することも、理性の自由によって目的論的

に発展することもなく、諸権力の「賽子遊び的な」（aléatoire）運命なのであ

る16）。

以上が、フーコーの権力観の理論的骨格である。したがって次は、この権

力観において身体概念それ自体を検討しなくてはならない。

３．身体

フーコーは身体概念を明確に定義していないが、しかし彼の権力観の中で

たびたび問題にしている。それらの個所を仔細に検討したとき、身体概念が

その権力観の中で一定の重要な位置を占めているように思われる。以下では

その位置を示しつつ、身体概念の内実を分析していきたい。

すでに見たように、フーコーの権力観において権力とは力関係であり、あ

る力から別の力への関係のことである。ここには二つの力、すなわち関係づ

ける力と関係づけられる力が存在している。まずは、関係づける力を見てみ

よう。この力は、権力を行使する仕方のことであり、要するに権力の担い手

である。この担い手をしかるべく問題にするために、フーコーはさまざまな

用語を使ってそれを言い表そうとしているが、なかでもとくに練り上げられ

た用語は、おそらく「統治」（gouvernement）であるだろう。M・スネラー

ルが述べるように17）、この語は当初、フーコーの歴史研究、とりわけ統治性論

や生権力論の中で研究対象として論じられたが、やがて彼自身の哲学の一般

概念として理論的に練り上げられていった。統治はこうして、その語が今日

持っている政治的な意味よりもいっそう広い意味を与えられることになる 18）。　

それはつまり、たんに政治的な力関係においてある力が別の力を導く仕方を

意味するだけではなく、ありとあらゆる力関係においてある力が別の力を導

く仕方を意味しているのである。こうした統治こそが、一つ目の力にほかな

らない。それでは次に、関係づけられる力の方を見てみよう。この力は、権

力が行使される素材のことであり、要するに権力の標的である。この標的を



フーコーの身体概念 7

問題にするにあたっても、フーコーは複数の用語を使ってそれを言い表そう

としているが、なかでもある一つの用語が概念的な一般性を十分に獲得して

いたように思われる。それこそが実のところ、「身体」にほかならない。こ

の語はたしかに、フーコーの歴史研究、とりわけ規律権力論の中で大きく問

題になったが、しかし実際には、彼の一連の権力論を通じて、顕在的にであ

れ潜在的にであれ、理論的に前提され続けていたように思われる。フーコー

は述べている、「いかなる権力においても本質的なことは、その適用点がつ

ねに最終的には身体である」19）　と。こうした身体こそが、二つ目の力にほか

ならない。そういうわけで身体は、フーコーの権力観において一つの重要な

位置を占めていると言える。権力とはすなわち、ある力から別の力への関係、

つまり統治から身体への関係のことだと言えるのである20）。

それゆえ身体とは関係づけられる力のことである。ところで、世界にはつ

ねに一方に関係づける力があり、他方に関係づけられる力があるわけではな

い。全ての力が、あるときは関係づける力となり、またあるときは関係づけ

られる力となるのである。したがって、その意味で身体は、力が世界に遍在

している以上、おのれ自身も世界に遍在していると言える。この身体はもは

や、生命科学が把握する身体でないだけでなく、そもそも人間の身体でさえ

ないだろう。それは、人間のみならずあらゆる動物や植物や鉱物を貫いて存

在しているのである。実際フーコーは、ニーチェの系譜学を参照しながら、

身体が人間の一個体を時間的にも空間的にも大きく越え出ていくものである

と述べている。それによれば、身体は一方で、一つの個体を越えてその「祖

先」21）　まで無際限に及んでいく存在である。身体は結局のところ、個体の連

鎖を通じて過去から未来へ時間全体を覆っているのである。他方で身体は、

一つの個体を越えてそれを支える環境全体、つまり「身体と関わるすべての

もの、食物、気候、土地」22）　にまで無際限に及んでいく存在である。身体は

結局のところ、個体の環境を通じて空間全体を覆っているのである。こうし

て身体は最終的に世界全体、歴史全体を覆うことになる。フーコーは、身体

を最大限拡張させて次のように述べている。「歴史とは、その充実、衰退、



8

密かな発作、発熱を伴う大きな動揺、失神とともに、生成の身体そのもので

ある」と23）。身体とはつまり、権力の歴史全体に広がっている物質的諸要素の

総体なのである。このように身体とは、関係づけられる力一般を意味してい

るのであり、その限りで物質的諸要素の総体を指し示しているのである。

こうした身体は、上述したような力である以上、おのれ自体においていか

なる本質も有していないが、しかしそのいかなる本質も有していないという

ことそれ自体は、一つの注目すべき外的特徴として記しておくことができる

ように思われる。つまり身体は、その限りにおいて、「可変性」（variabilité）

という特徴を有していると言えるのである。実際、すでに見たように、身体

とは関係づけられる力であり、この力はおのれ自体においていかなる本質も

持たない。それは代わりに、ほかのさまざまな力との関係においてさまざま

な偶有的性質を受け取り続ける。そうしてその力、その身体はさまざまに変

容していくのである。こうした身体の可変性について、フーコーは、ニーチェ

の系譜学を参照しつつ、次のように明確に説明している。

私たちはいずれにしても、身体だけはその生理学的法則以外の法則を

もっておらず、歴史から逃れていると考えている。これもまた間違いで

ある。身体は、おのれを加工する一連の体制の中に捉えられている。そ

れは、労働と休息と祝祭のリズムに慣らされている。それは、もろもろ

の毒物――食物や諸価値、つまり食習慣と道徳法則これら全体――に

よって中毒している。それは自分のためにもろもろの抵抗を打ち立てる。

〔…〕人間においては何物も――その身体でさえも――十分に固定して

いないのである24）。

私たちは普段、生命科学を信じて、身体が超歴史的な自然法則、つまり生理

学的法則に従っているとみなしている。そうしてまた、身体が不変的な実体

であるとみなしている。しかし実際のところ身体は、歴史の中でさまざまな

権力システムに晒されており、そこでさまざまな偶有的性質を受け取り続け



フーコーの身体概念 9

ている。つまり身体はもはや、自然法則に従属し生物学的領野に投げ込まれ

ている実体ではない。それはいまや、権力関係に従属し政治的領野に投げ込

まれている物質である。フーコーは述べている。すなわち、「身体は〔…〕

直接的に政治的領野に投げ込まれている。もろもろの権力関係は身体に対し

て無媒介的な把捉をおこなう。それらは身体を攻囲し、それに烙印を押し、

それを訓練し、それを責めさいなみ、それを仕事に縛り付け、それに儀式を

強制し、それにもろもろの証を求める」25）。身体はこのように権力を通じてさ

まざまに働きかけられ、おのれの偶有的性質を更新し続けるのである。そう

いうわけで身体は、重要な特徴として可変性を有していると言えるのである。

したがってこうした身体はおそらく、ジョルジョ・アガンベンがフーコー

やヴァルター・ベンヤミンを解釈しつつ述べているような「剥き出しの生」

（vie nue）ではあり得ないだろう26）。アガンベンは、近代世界において私たち

の生そのものが全面的に政治化し、主権権力の対象になったと指摘しており、

それを剥き出しの生と呼んでいる。この生とはつまり、何物にも覆われてい

ないような丸裸の身体、生物的で自然的な身体、いわば原初的な身体のこと

であるだろう。しかし、すでに見たように、身体とはそもそも可変的なもの

であり、いかなる本質も持たないものであって、それゆえそこには最初から、

剥き出され得るような何か、原初的な何かも存在しない。身体とはつねに必

ず、何らかの権力関係によって歴史的に規定され、生産されたものなのであ

る。換言すれば、生とはけっして剥き出さず、つねに加工されたものなので

ある。したがって、おそらく主張されるべきだったのは、今日私たちの身体

が「剥き出しの生」という衣装の下で歴史的に鋳直されているという事態で

あっただろう。

以上より、身体とは関係づけられる力であり、その特徴として可変性を有

していることが示された。ところで、この可変的な身体には、フーコーによっ

て明確に指摘されていないものの、一つの逆説的な事態が生じ得るように思

われる。最後にこの点について若干の考察をおこなっておきたい。



10

４．権力から生命科学へ

可変的な身体の逆説的な事態とは、すなわち「実体化」（substantialisation）

である。繰り返し見たように、身体は通常さまざまな権力関係を通じて変容

し続けている。だがその権力関係が安定化したとき、身体もまた固定化して

しまう。そのためひとはこの身体を見てその根底に実体を想定し、身体の偶

有的性質を本質と取り違えてしまうことになる。つまり身体は、もはや可変

的な素材ではなく不変的な実体として理解されてしまうのである。これがま

さしく実体化である。実際、生命科学もまた、このような実体化を身体に対

しておこなってきたように思われる。それゆえ今や、権力の深みから引き返

して、再び生命科学の現実へと上っていかねばならない。

一般に生命科学は、自然的に与えられた身体を問題にしてきたと考えられ

ている。だが実際のところこの科学は、権力関係によって固定化した身体を

問題にしてきたにほかならない。生命科学はそうすることで身体の根底に実

体を想定し、その偶有的性質を本質として取り違えてきた。つまり身体は、

もはや可変的な素材ではなく不変的な実体として、すなわち「有機的な身体」

として理解されてしまったのである。生命科学はそうして身体を実体化した

のである。しかしながらこの実体化は、生命科学のたんなる事実誤認ではす

まされないだろう。なぜなら生命科学は、この実体化によって身体を現在の

状態にいっそう押しとどめてしまうからである。つまり生命科学は、実体化

によって身体の「客観的認識」を産出し、それを身体に押しつけてしまうの

である。たとえば行政は、その「客観的認識」に基づいて住民に公衆衛生の

知識を報じる。あるいはまた医者は、その「客観的認識」に基づいて患者個人

に疾病治療の知識を教える。私たちはそうした知識を経由することで、自己

や他者の身体を了解したり、実際にそれらに働きかけたりする。身体はこう

して「客観的認識」を押しつけられ、それに閉じ込められてしまうのである。

たとえば、「性的なもの〔セクシュアリティ〕」（sexualité）について、と

りわけ性欲について考えてみよう。生命科学は一般に、性欲が、自然的に与



フーコーの身体概念 11

えられた本能であり、それゆえ正常と病理の自然的な規範に関わっていると

みなしてきた。その規範によれば、性欲は、生命の自己保存に適う場合には

正常であるが、そうでない場合は病理的であるとされてきた。つまり生殖目

的の性欲は正常であるが、同性愛やサドマゾヒズムやフェティシズムなどの

性欲は病理的なのである。しかし、フーコーによれば、性欲は実のところ、

歴史的に発明されたものにすぎない27）。性欲とはつまり、一九世紀初頭に西欧

で生命科学が誕生した際、人々の身体の一部が実体化されたものなのである。

ところで、病院や行政は、こうした性欲の「客観的認識」を世間に浸透させ

た。人々はそれを経由することで、自己や他者の身体を了解したり、実際に

それらに働きかけたりするようになった。その結果、性欲は、歴史的に発明

されたものであるにもかかわらず、あたかも本当に自然的に与えられたもの

であるかのように存在しはじめたのである。正常な性欲も病理的な性欲も、

純愛も倒錯も、政治的に分割されたものであるにもかかわらず、あたかも本

当に本性的に分岐したものであるかのように存在しはじめたのである。

このように生命科学は、実体化によって身体を現在の状態に押しとどめ、

そうすることで身体を取り扱いやすいものにする。しかし、事態は実のとこ

ろ、これだけでは終わらないだろう。身体が実体化され、取り扱いやすいも

のになった結果、当の権力関係はいっそう安定化することになる。それによっ

て身体はいっそう固定化され、いっそう取り扱いやすいものになる。その結

果、当の生命科学はいっそう精密化することになる。それによって身体はいっ

そう実体化され、いっそう取り扱いやすいものになる。その結果、さらにま

た権力関係はいっそう安定化していくことになる。こうした生命科学と権力

関係の相互的な強化には終わりがないだろう。つまりここには、身体の再生

産のサイクルが存在しているのである28）。この自給自足的なサイクルにとど

まっている限り、身体に関する生命科学はつねに真理であり、身体に対する

権力関係はつねに正当であるだろう。なぜなら、その生命科学が真理である

ように、権力関係がつねに予め身体を形成しているからであり、また反対に

その権力関係が正当であるように、生命科学がつねに予め身体を形成してい



12

るからである。つまり生命科学と権力関係は、おのれが真理であり正当であ

るように、おのれ自身によって身体をつねに予め形成しているので、当然な

がらつねに真理であり正当なのである。これはすなわち、生命科学と権力関

係の、理論と実践の、したがって精神と物質の共犯的な二元論である。

こうした身体の再生産のサイクルとは結局、フーコーが「生権力」（bio-

pouvoir）の名において批判したものと別のものではないだろう 29）。実際そこでは、

生権力の二つの機能とみなされていたもの、すなわち「解剖政治」（anatomo-

politique）と「生政治」（bio-politique）が作用していると言えるだろう。こ

れらはつまり、病院と行政の二頭政治とでも形容し得るものである。病院は

解剖政治として個人の身体を規律化し、 行政は生政治として住民の身体を調

整する。この個人の身体と人口の身体の結節点にあるものこそが、実のとこ

ろ性に関する一切であり、とりわけ性欲にほかならない。この共通の操作対

象を媒介にすることで、解剖政治と生政治は、個人の身体と人口の身体を一

つの性的な身体として連結させるのである。かくして生権力は、人々の身体

を一つの有機的な身体として、つまり「生命」として形成するに至るだろう。

まさしくこの生命こそ、生命科学が自らに固有な研究対象としてきたものに

ほかならない。今日私たちは依然として、こうした生権力のメカニズム、あ

るいは身体の再生産のサイクルの中で身動きがとれないでいるのかもしれない。

おわりに

以上より、フーコーの身体概念をその理論的水準において、またニーチェ

の系譜学との関連において明らかにすることができた。その概念は、生命科

学の身体概念とは根本的に異なっており、権力の次元に定位していた。フー

コーの権力観によれば、権力とは力関係であり、ある力から別の力への関係

のことであった。身体とはまさしくこの後者の力、つまり関係づけられる力

であり、その特徴として可変性を有していたのである。

こうした私たちの現実的な身体は、実際のところ、生命科学のみならず伝



フーコーの身体概念 13

統的な哲学によっても長らく覆い隠されてきたと言えるだろう。伝統的な哲

学は、これまで繰り返し身体を問題にしてきたが、そうした身体は概して、

私たちの現実的な身体というよりはむしろ、精神によって把握された身体、

あるいは意識によって構成された身体にすぎなかっただろう。そうした構成

的な身体の背後にあって、私たちの現実的な身体は葬り去られてきたのであ

る。したがって私たちは今や、その現実的な身体を問題にしなくてはならな

い。だがそれはもはや、メルロ=ポンティの現象学のように、根源的な身体

を解釈することではない。というのも現実的な身体は可変的であって、そも

そもいかなる根源的な存在様態も有していないからである。むしろなされる

べきは、今日私たちが現実において「耐え難い」（intolérable）30）　と感じてい

るような身体、その重苦しい身体を変容させることである。というのも現実

的な身体は、可変的である以上、もっと快活な身体、「悦ばしき」（gai）身

体にもなり得るからである。哲学者たちはこれまで身体をさまざまに解釈し

てきた。しかし重要なのは身体を変容させることである。

［注］

1） F. Gros, Michel Foucault, PUF, 1996〔F・グロ『ミシェル・フーコー』、露崎俊和訳、
白水社、一九九八年〕 ; G. le Blanc, La pensée Foucault, ellipses, 2006.

2） その数少ない例外として、近年出版されたA・スフォルジーニの仕事を挙げ
ることができるだろう。もっとも、そこで彼女は、フーコーが当初からすで
にメルロ=ポンティの現象学的な身体観を完全に乗り越えていたと考えてお
り、これは、後述するように、本稿の理解とは大きく異なっている。Cf. A. 
Sforzini, Michel Foucault. Une pensée du corps, PUF, 2014.

3） この転回について筆者は以前、博士論文の中で詳しく論じたことがある（Pour 
une philosophie de la subjectivation. Etude sur Michel Foucault, Thèse de Doctorat à 
l’Université Paris-Est, 2015）

4） H. Dreyfus & P. Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics, 
The University of Chicago Press, 1983, p. 44-52〔H・ドレイフュス／P・ラビノウ
『ミシェル・フーコー――構造主義と解釈学を超えて』、山形頼洋ほか訳、筑



14

摩書房、一九九六年、七九～八八頁〕。
5） この点は、M・ポット=ボヌヴィルも指摘しているように、とりわけ 1966年

のラジオ講演「ユートピア的身体」において認めることができるだろう。
Foucault, « Le corps utopique », in Le corps utopique, Les hétérotopies, Lignes, 2009
〔フーコー「ユートピア的身体」、『ユートピア的身体／ヘテロトピア』所収、佐
藤嘉幸訳、水声社、二〇一三年〕 ; M. Potte-Bonneville, « Les corps de Michel 
Foucault », in Cahiers philosophiques, n° 130, 2012, p. 78.

6） Cf. Foucault, « Introduction par Michel Foucault », in Dits et écrits III, Gallimard, 
1994, p. 437-442〔フーコー「フーコーによる序文」、廣瀬浩司訳、『ミシェル・フ
ーコー思考集成VII』所収、筑摩書房、二〇〇〇年、一三～一九頁〕 ; Foucault, 
« La vie : l’expérience et la science », in Dits et écrits IV, Gallimard, 1994, p. 772-776
〔フーコー「生命――経験と科学」、廣瀬浩司訳、『ミシェル・フーコー思考集成
X』所収、筑摩書房、二〇〇二年、三〇〇～三〇五頁〕 

7） Foucault, Les anormaux, Gallimard/Seuil, 1999, p. 46〔フーコー『異常者たち』、慎
改康之訳、筑摩書房、二〇〇二年、五四頁〕 ; cf. Canguilhem, Le normal et le 
pathologique, PUF, 1966, p. 155-157, 175-180, 192-206〔カンギレム『正常と病理』、
滝沢武久訳、法政大学出版、一九八七年、二〇九～二一二、二一九～二二六、
二四一～二五八頁〕

8） Foucault, « Nietzsche, la généalogie, l’histoire », in Dits et écrits II, Gallimard, 1994, 
p. 155〔フーコー「ニーチェ、系譜学、歴史」、伊藤晃訳、『ミシェル・フーコー
思考集成 IV』所収、筑摩書房、一九九九年、三六頁〕

9） 筆者は別の論文で、フーコーの権力観を理論的に分析したことがある（「『権力
の系譜学』のために」、日本哲学会編『哲學』所収、六五号、二〇一四年）。また
さらに別の論文では、フーコーのニーチェ読解を理論的に再構成したことが
ある（“Force and Knowledge: Foucault’s Reading of Nietzsche”, in Foucault Studies, 
No. 16, 2013）。なお、筆者はこれらの仕事を最終的に前掲の博士論文の内にま
とめなおしている。本節は、これら一連の成果に基づいている。

10） Foucault, « Il faut défendre la société », Gallimard/Seuil, 1997, p. 15〔フーコー『社会
は防衛しなければならない』、石田英敬・小野正継訳、筑摩書房、二〇〇七年、
一八頁〕

11） Ibid., p. 38〔四七頁〕
12） Cf. Foucault, Histoire de la sexualité I. La volonté de savoir, Gallimard, 1976, p. 121
〔フーコー『性の歴史 I――知への意志』、渡辺守章訳、新潮社、一九八六年、
一一九頁〕; Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Gallimard, 1975, p. 
32〔フーコー『監獄の誕生――監視と処罰』、田村俶訳、新潮社、一九七七年、



フーコーの身体概念 15

三一頁〕
13） Cf. Foucault, « Nietzsche, la généalogie, l’histoire », p. 148-149〔二七～二八頁〕
14） Cf. ibid., p. 144-145〔二三～二四頁〕
15） Cf. ibid. ; Foucault, Histoire de la sexualité I. La volonté de savoir, p. 132-135〔一二

九～一三一頁〕
16） Cf. Foucault, « Nietzsche, la généalogie, l’histoire », p. 148-149〔二七～二八頁〕
17） Cf. M. Senellart, « Situation des cours », in Foucault, Sécurité, territoire, population, 

Gallimard/Seuil, 2004, p. 403-408〔M・スネラール「講義の位置づけ」、フーコー『安
全、領土、人口』所収、高桑和巳訳、筑摩書房、二〇〇七年、四七二～四七六頁〕

18） Cf. Foucault, « Le sujet et le pouvoir », in Dits et écrits IV, p. 235-238〔フーコー「主
体と権力」、渥海和久訳、『ミシェル・フーコー思考集成 IX』所収、筑摩書房、
二〇〇一年、二四～二六頁〕

19） Foucault, Le pouvoir psychiatrique, Gallimard/Seuil, 2003, p. 15〔フーコー『精神医
学の権力』、慎改康之訳、筑摩書房、二〇〇六年、一八頁〕

20） ここでは、ある力から別の力への関係、つまり自己から他者への関係が問題
となっており、それゆえ身体は他者の身体として論じられているが、しかし、
晩年のフーコーの倫理思想に見られるように、この議論を、ある力からその
力自身への関係、つまり自己から自己自身への関係に敷衍することもできる
だろう。その場合、身体は自己自身の身体として論じられることになるだろう。

21） Foucault, « Nietzsche, la généalogie, l’histoire », p. 142〔二〇頁〕
22） Ibid., p. 142-143〔二〇頁〕
23） Ibid., p. 140〔一七頁〕
24） Ibid., p. 147〔二六頁〕
25） Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, p. 30〔三〇頁〕
26） Cf. G. Agamben, Homo sacer I. Le pouvoir souverain et la vie nue, trad. M. Raiola, 

Seuil, 1997〔G・アガンベン『ホモ・サケル――主権権力と剥き出しの生』、高桑
和巳訳、以文社、二〇〇三年〕

27） Cf. Foucault, Histoire de la sexualité I. La volonté de savoir, p. 90-92, 136-173〔八八
～九〇、一三三～一六七頁〕

28） 権力と知のこうしたサイクルについては、たとえば以下を参照のこと。Cf. 
Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, p. 157, 225-226〔一五八～一五
九、二二四頁〕 ; Foucault, Histoire de la sexualité I. La volonté de savoir, p. 129-130
〔一二六～一二七頁〕

29） Cf. ibid., p. 177-198〔一七一～一八九頁〕
30） フーコーはかつて、権力システムへの抵抗の理由を、正義の観念にではなく、



16

「耐え難さ」に求めていた。というのも、正義の観念はそれ自体、抵抗すべき
権力システムの一部をなしている恐れがあると考えられたからである。そう
いうわけで実際にフーコーは、自らの抵抗運動、監獄情報グループを組織し
た際、「耐え難さの調査」という活動を開始し、その成果を「〈耐え難いもの〉叢
書」として刊行している。Cf. D. Defert, « Chronologie », in Dits et écrits I, 
Gallimard, 1994, p. 37-38 〔D・ドゥフェール「年譜」、石田英敬訳、『ミシェル・
フーコー思考集成 I』所収、筑摩書房、一九九八年、 三六～三七頁〕

 （文学研究科助教）



17

RESUME

Le concept de corps chez Foucault

Kojiro Fujita

L’objectif de cet article est de mettre théoriquement en lumière le concept de 
corps chez Michel Foucault. Nous avons d’abord constaté que ce concept foucaldien 
est radicalement différent de celui de corps dans les sciences de la vie, en passant par 
sa lecture de Georges Canguilhem. Celle-ci nous a conduits à comprendre le corps 
non pas dans l’objectivité scientifique mais dans le jeu du pouvoir. Nous avons donc 
ensuite examiné la conception foucaldienne du pouvoir, influencée fortement par la 
pensée de Nietzsche, surtout son concept « volonté de puissance ». D’après cette 
conception foucaldienne, le pouvoir n’est plus apparu comme un « droit » 
traditionnel, mais comme un « rapport de force » : il s’agit d’un fonctionnement 
effectif qu’une force apporte à une autre. Ainsi, nous avons enfin analysé quelle place 
le corps peut occuper dans ce rapport d’une force à une autre. Cette analyse a 
finalement mis en lumière que le corps est ce qui correspond à la dernière force, la 
force rapportée. Elle en a mis en évidence aussi un caractère important : la 
variabilité. C’est-à-dire que le corps continue à être transformé historiquement à 
travers divers rapports de force. Cependant, ce corps variable peut être 
paradoxalement substantialisé, par exemple comme la « vie organique » par les 
sciences de la vie.


