|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. Die Freude der Fische : Daoistische Fingerzeige
Title .. .
fiir die Gegenwart

Author(s) |Aumann, Oliver

EXHEHRRIOT T b 2019, 2018, p. 1-

il

Citation

—_—
S

Version Type|VoR

o

URL https://doi.org/10.18910/72717

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Oliver Aumann
Die Freude der Fische

— Daoistische Fingerzeige fiir die Gegenwart —

Vorbemerkung

Die westliche Rezeption der klassischen Texte des Daoismus, vor allem des Daodejing
1B =K und des Zhuangzi #t-¥-, war und ist nicht selten durch einen Zugang
gekennzeichnet, den man romantisch nennen kann. Damit ist eine auf Aspekte von
Innerlichkeit und Empfindsamkeit konzentrierte Lektiire der Texte gemeint, aus denen
die Sehnsucht nach einem idealen Urzustand von Gesellschaft und Kultur sowie eine
gleichgiiltige Haltung gegeniiber den Angelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens
herausgelesen wird. Unter diesem Blickwinkel erscheinen die frithen Daoisten als
weltabgewandte Schwérmer und Taugenichtse, die sich durch den Riickzug aus der
Welt zum Zwecke meditativer Selbstkultivierung ganz einem individuellen Lebensideal
verschrieben. Solche nostalgischen Verkldrungen historischer Lebensformen tragen oft
kolonialistische' Ziige und riicken die entsprechenden Texte in weite Ferne, sodass sie
allenfalls noch fiir Liebhaber und Philologen von Belang zu sein scheinen.

Aber die frithe daoistische Bewegung iibte immer auch argumentative und
nicht selten polemische Kritik an den gesellschaftlichen und politischen Verhéltnissen
ithrer Zeit. Diese waren es ja gerade, die eine (tatsédchliche oder imaginierte) Weltflucht
iiberhaupt erst attraktiv erscheinen lieen. Der daoistische Weg war und ist auch ein
Weg des Arguments und der Konfrontation. Ohne einer naiven Ubernahme von Ideen
aus dem chinesischen Altertum das Wort reden zu wollen, soll im Folgenden untersucht
werden, ob Argumente der friihen Daoisten heute noch Giiltigkeit beanspruchen konnen.
Diese haben ihre kulturkritischen Fingerzeige oft kontraintuitiv und sehr zugespitzt
formuliert, deshalb erscheint gelegentlich eine ilibersetzende Vermittlung erforderlich,
damit ernst gemeinte Aussagen nicht als bloe Rhetorik oder harmlose Spottelei

missverstanden werden.

' Mit Kolonialismus meine ich die unbewusste und unkritische Einordnung von Texten und
Ideen in Interpretations- und Deutungsmuster, die sich in der westlichen Kulturgeschichte
etabliert haben. Die naive Idee vom ,,edlen Wilden* kann hier als ein Beispiel von vielen
angefiihrt werden.



1) Nicht-Handeln wuwei als Alternative?
Als Ausgangspunkt der Uberlegungen soll zundichst der Begriff wuwei & 55
»Nicht-Handeln* eingefiihrt werden, der in der klassischen chinesischen Philosophie
allgemein und besonders im daoistischen Denken eine wichtige Rolle einnimmt. Das 37.
Kapitel des Daodejing ist hierfiir eine der bekanntesten Quellen:

Das Dao ist bestidndiges Nicht-Handeln (wuwei), aber nichts bleibt ungetan.

Wenn Fiirsten und Koénige das gleichfalls beherzigen konnten, wiirde sich das

Volk von selbst entfalten.?
Der erste Satz vom Nicht-Handeln des Dao mag fremd und unverstdndlich erscheinen.
Man hat das Wort Dao unter anderem als ,,Urzustand primérer Weltentstehung“3, ,,das
an sich unnennbare, unergriindliche Prinzip** oder als ,,abstraktes kosmisches Prinzip*
zu erldutern versucht. Wenn dieser Urgrund alles Seins also bestéindig nicht handelt,
kann das als Hinweis auf eine emergente Selbstorganisation des Kosmos verstanden
werden, der nach altchinesischer Vorstellung ohne einen aristotelischen ,,unbewegten
Beweger oder gar einen personalisierten Schopfergott auskommt. Aber schon der
folgende Satz macht klar, dass es sich hierbei nicht nur um ein kosmologisches, sondern
auch um ein politisches Statement handelt. Denn nach daoistischer Vorstellung ist
diejenige Regierung die beste, die das Wohl des Volkes durch Nicht-Handeln befordert.
Man muss hier prizisierend darauf hinweisen, dass mit dem pointiert gemiinzten Motto
wuwei im politischen Kontext keinesfalls vollige Passivitdt gemeint ist, sondern eher
eine kluge Zuriickhaltung im Tun und der Verzicht auf Aktionismus. ,,Wer gesehen hat,
wohin die Regierungskiinste unserer Politiker fithren konnen, wird oft daran zweifeln,
ob die etablierte Art des Regierens prinzipell in Ordnung ist. Wird nicht wirklich sehr
oft zuviel regiert und nicht zuwenig?*“® Und das, so mdchte man Hubert Schleichert und
Heiner Roetz ergidnzen, trifft heute wahrscheinlich nicht nur auf ,unsere Politiker®,
sondern im globalen Mal3stab zu.

Der zeitgendssische Philosoph und Biologe Andreas Weber kritisiert in seinen
Schriften scharf die in der Gegenwart vorherrschende Weltsicht vom Anthropozdn als

einer ,,Epoche der Menschheit®. In diesem Zeitalter sei es im Wesentlichen der Mensch,

Hachiya 2015, S. 173 ff, eigene Ubersetzung.
Linck 2018, S. 16.

Strau3 1992, S. 33.

Aumann 2018, S. 18.

Schleichert/Roetz 2009, S. 123.

AN B W



der aktiv die Prozesse in der Welt steuere und kontrolliere, und der die Aufgabe habe,
den ganzen Planeten zu hegen und zu verwalten. Dank der Errungenschaften von
Naturwissenschaft und Technologie stiinden Mensch und Natur, so behaupten die
Verfechter dieser Ideologie, heute auf gleichem Level’, und den vielen Krisen, denen
wir gegeniiberstehen, konnte nun endlich mit technologischen Methoden begegnet
werden.

Hinterfragt man diese Ideologie der Machbarkeit kritisch, dann liegt zunéchst
ein Hinweis auf die uniiberschaubare Komplexitit der physischen Welt einerseits und
die Grenzen unseres Erkennens andererseits auf der Hand. Es ist nahezu unmoglich,
globale Prozesse wie z.B. das Klima, verldsslich einzuschédtzen und planméBig zu
steuern. Die friihen Daoisten begriinden ihre Zuriickhaltung hinsichtlich menschlicher
Einflussnahme iibrigens mit einem ihnen eigenen erkenntnistheoretischen Skeptizismus.
Sie fragen, ob sich iliberhaupt etwas mit Sicherheit iiber die Realitét aussagen lasse, wie
folgende Stelle aus dem Buch Zhuangzi illustriert:

Wie kann ich wissen, ob meine Freude iiber das Leben nicht eine Téduschung

i1st? Wie kann ich wissen, dass ich, der ich den Tod hasse, nicht bin wie einer,

der in jungen Jahren die Heimat verlor und den Riickweg nicht mehr kennt?

(...) Die im Traum Wein trinken, weinen am Morgen. Die im Traum weinen,

gehen am Morgen zur Jagd. Beim Triumen weil man nicht, dass es ein

Traum ist.®
Wenn wir noch nicht einmal Traum und Wirklichkeit mit Sicherheit unterscheiden
konnen, so das Argument, dann ist jeder Versuch die Welt nach unserem Versténdnis zu
formen, von vornherein zum Scheitern verurteilt. Einerseits fehlen uns ganz einfach
sichere Informationen iiber die Welt, die wir zu beeinflussen trachten; ebensowenig
haben wir die Moglichkeit, aus mehreren Handlungsoptionen mit guten Griinden eine
als die beste auszuwihlen. Doch das Argument, so bedenkenswert es in ontologischer
oder vielleicht psychologischer Hinsicht auch sein mag, bleibt als Ethikkritik schwach.
Zudem wird eine analoge Realismusdebatte auch in der westlichen Philosophie seit
vielen Jahrhunderten gefiihrt, und die entsprechenden Positionen sind hinldnglich
bekannt. Das naturwissenschaftlich-technische Weltbild ldsst sich heute mit solchen

poetischen Argumenten wohl nicht mehr so leicht erschiittern.

7 Weber 2016, S. 11.
¥ Aumann a.a.0., S. 47.



2) Irrationalitit als Entscheidungsgrundlage?
Fragen wir also weiter, ob es noch andere Argumente gibt, der Ideologie von einem
Menschenzeitalter entgegenzutreten. Grundsitzlich miisste man sich zunéchst dariiber
im Klaren werden, auf welcher materiellen Grundlage und mit welchen Methoden die
Entscheidungen getroffen werden sollen, mit denen der Mensch seine Kontrolle {iber
die Welt ausiiben soll? Man wird vermutlich erst einmal nach statistischen Analysen
vorliegender Daten fragen, um aus diesen rationale und sachliche Schlussfolgerungen
zu ziehen, die uns zeigen, wie der Probleme Herr zu werden ist. Dabei spielt
selbstverstindlich die Sprache als Kommunikationsmittel ebenso eine zentrale Rolle
wie — bei der anschlieBenden Suche nach innovativen Losungen — Kreativitdt und
Fantasie. Denn neue Herausforderungen erfordern neue und originelle Losungen. Doch
worin wurzeln Sprache, Kreativitit und Fantasie? In Anlehnung an den amerikanischen
Poeten Gary Snyder gibt Andreas Weber Folgendes zu bedenken:
Der Mensch ist in all seinen Imaginationen zutiefst von Natur durchzogen,
von unkontrollierbarer Wildheit, von schopferischer Selbstorganisation, die
keiner Kontrolle und keiner ,,Stewardship* unterliegen. Sie kann es nicht,weil
das Unkontrollierbare selbst, von dem Snyder spricht — die Assoziationen der
Fantasie, die Verdauung, die Komplexitit der Sprache, die Absolutheit der
Gefiihle und Instinkte — die Instrumente liefert, mit denen wir versuchen,
Kontrolle herzustellen.’
Der ,,Versuch der Zéhmung“ der natiirlichen Welt, um sie zu domestizieren und —
wenngleich mit den besten Absichten und hochsten Idealen von Okologie,
Nachhaltigkeit und Humanitédt — zu kontrollieren, so fahrt Weber fort, sei nicht mehr als
ein weiterer ,,Akt der Aufklidrung®, um ,,die Welt durch Kontrolle zu verbessern und zu
beherrschen®. Die daoistischen Denker wussten um den unbegreiflichen Urgrund des
menschlichen Bewusstseins, lange bevor Sigmund Freud der aufgeklarten Welt darlegte,
wie wenig sie ,,Herr im eigenen Hause* sei. Im Buch Zhuangzi lesen wir:
Freude und Zorn, Kummer und Glick, Griibeln und Bedauern, Wankelmut
und Sturheit, Liebreiz und Wildheit, Offenheit und Verstellung entstehen wie
Musik [einer Flote] aus der Leere [des Bambus] oder wie Pilze, die in der

feuchten Hitze [aus dem Nichts] wachsen. Tag und Nacht wechseln [die

’ Weber a.a.0., S. 12.



Stimmungen und Situationen] einander ab, und wir verstehen nicht, woher sie
entspringen.'’
Vor dem Hintergrund der Irrationalitdt und des Unbegreiflichen, in dem unser Denken
seinen Ursprung hat, ldsst sich moglicherweise die Kontingenz menschlicher
Entscheidungen und folglich die praktische Unzuldnglichkeit der politischen
MaBnahmen zur gut gemeinten ,flirsorglichen Kultivierung® des Planeten besser
verstehen. Seit mindestens 200 Jahren ist die moderne westliche Kultur streng an
Rationalitidt und Wissenschaftlichkeit ausgerichtet, und in wenigen Jahren wird sich die
Veroffentlichung von Die Grenzen des Wachstums des Club of Rome zum 50. Mal
jahren. Wohin aber, die Frage muss gestattet sein, haben uns 200 Jahre Aufkldrung und
mehr als 40 Jahre Nachhaltigkeitspolitik gefiihrt?
Der Artenverlust, gegen den wir ldngst abgestumpft sind, verlangsamt sich
nicht, sondern nimmt weiter zu. Die Erderwdrmung beschleunigt sich trotz
mantrahafter Absichtserklirungen so sehr, dass sich kaum noch an ihre
Eindimmung glauben ldsst. Die Verwiistung natiirlicher Landschaften
vernichtet die Subsistenz ganzer Voélker, die sich zunehmend zu 6kologischen
und und 6konomischen Volkerwanderungen aufmachen. All das sind Aspekte
einer tiefgreifenden Blockade. "'
Die Liste lieBe sich leicht fortsetzen und z.B. um atomare Katastrophen oder die
schwerwiegenden sozialen Umbriiche in den Ziellindern der vom Klimawandel

mitverursachten globalen Migration ergidnzen.

3) Das dualistische Vorurteil

Die Vorstellung, durch die wissenschaftlich-technische Methode Kontrolle iiber die
Natur zu erlangen, ist eine Folge der Aufkldarung und setzt logisch und begrifflich die
Trennung zwischen dem Kurator und den Objekten seiner Fiirsorge voraus. Der Mensch
wird als eine aullerhalb oder iiber der Welt stehende Instanz verstanden, die in der Lage
sei, mit Hilfe der Naturwissenschaft die Prozesse des Systems Erde restlos zu
durchschauen und zu lenken. Dabei wird beharrlich {ibersehen, dass der Mensch ganz

und gar und fiir alle Zeit ein Teil dieses lebendigen Systems ist.

10 Aumann a.a.0., S. 37.
" Weber a.a.0., S. 21.



Die Wissenschaften, seien es Natur-, Sozial- oder Wirtschaftwissenschaften,
versuchen die Welt zu erfassen, als ob es sich bei ihr um einen toten
Gegenstand handele, der durch statistische oder kybernetische Analysen
verstindlich werden kann. (...) Diese Neigung hat unsere Zivilisation mit
einem Fluch belegt (...) Alle Dinge, die unsere Zivilisation mit dem
Rontgenblick der wissenschaftlichen Methode beriihrt, werden zu
verwertbaren Objekten — aber sie verlieren dabei ihre Lebendigkeit.'?
Es wire ein Leichtes, viele Beispiele aus der daoistischen Literatur anzufiihren, die
zeigen, dass der Kosmos in dieser Epoche als belebt wahrgenommen wurde. Es soll hier
ein kurzes Zitat geniigen. Im Buch Zhuangzi ermahnt Meister Ziqi seinen Schiiler:
Du hast zwar die Floten der Menschen gehort, aber noch nicht die Floten der
Erde. Und hast du auch die Floten der Erde gehort, so hast du doch noch nie
die Floten des Himmels vernommen. "
Die Erkenntnis von der Belebtheit der Natur und ihrer spontanen Mitteilbarkeit ist
freilich in keiner Weise auf das antike chinesische Denken beschrinkt, sondern vielen
vormodernen Weltbildern gemeinsam. Deshalb miissen wir auch gar nicht weit in die
Vergangenheit zuriickgehen oder zu fernen und exotischen Kulturen reisen, um dem
Wissen von der Lebendigkeit der Natur und dem ,,Lied in allen Dingen* zu begegnen.
Noch das Weltbild der Romantik ist von dieser Ahnung durchzogen. Was daran aus
heutiger Sicht zu kritisieren wére, ldsst sich vielleicht so zusammenfassen: Die
neuzeitlichen Romantiker sahen in den Empfindsamkeit ihrer Protagonisten die Ursache
einer Trennung oder einer Schranke, die sich abgrenzend zwischen ein tragisch
vereinzeltes romantisches Individuum und die Gesellschaft oder die Natur schiebt.
Lebendigkeit und Emotionalitit, wie sie unserem heutigen Weltbild Not tun, miissen
aber im Unterschied dazu gerade als das Verbindende unter den Menschen und
zwischen ihnen und den anderen Wesen erkannt werden. Denn, um es mit einem
Buchtitel Andreas Webers zu sagen: ,,Alles fiihlt“.
Unser Korper, den wir mit allen anderen Wesen teilen, ist ein universelles
Ubersetzungsinstrument fiir die Regungen des Lebens, fiir seine Schmerzen,
fiir sein Gliick. Jeder, der vorgibt, von solchen Regungen nicht betroffen zu

sein, vergisst sich. (...) Leben als solches ist bereits Gefiihl, und das

"2 Ebd., S. 25.
¥ Aumann a.a.0., S. 36.



Bewusstsein spiegelt dieses filhlende Leben wider. Es gibt keine Subjektivitit,
die vom Leib entkoppelt wire."
Diese Erfahrung von der Universalitit des Gefiihls beschreibt auch eine der
bekanntesten Geschichten aus dem Buch Zhuangzi:
Zhuangzi und Huizi iiberquerten eine Briicke am Fluss Hao, als Zhuangzi
sagte: ,,Sieh, wie die Fische hervorkommen und geméchlich das Wasser

"6

durchschwimmen. Das ist die Freude der Fische!* Huizi sagte: ,,Du bist kein
Fisch. Wie kannst du von der Freude der Fische wissen?* Zhuangzi sagte:
,,Du bist nicht ich, wie kannst du wissen, dass ich nicht von der Freude der
Fische wei3?* Huizi sagte: ,,Ich bin nicht du, und kann keineswegs wissen,
was du weilit. Aber du bist keineswegs ein Fisch. Du kannst die Freude der
Fische nicht kennen.“ Zhuangzi sagte: ,Bitte lass uns nochmal zum
Ausgangspunkt unseres Gespriachs zurlickgehen. Du fragtest mich, wie ich
von der Freude der Fische wissen konne. Da wusstest du schon, dass ich es
wusste und fragtest mich danach. Ich wusste es, als ich hier iiber dem Fluss
Hao stand.“"
Huizi, ein Vertreter der sophistischen Schule der altchinesischen Philosophie, erscheint
hier wie ein moderner Denker und stellt die intuitive Gewissheit infrage, mit der
Zhuangzi ganz unmittelbar die Freude der Fische mitempfindet. Dieser erkennt deren
Wohlergehen allein dadurch, dass er am Wasser steht und hineinschaut. Er hat teil an
der Freude der Fische, weil er sich nicht dualistisch von den anderen Lebewesen
geschieden erlebt, sondern mit ihnen als ein Leib, als ein Leben. Der englische Sinologe
James Miller formuliert wie folgt:
From this perspective, it is impossible to imagine that humans somehow
“stand out” from nature or are distiguished from nature by their possession of
“consciousness”, “feelings”, or the capacity for self-determination. Rather,
their possession of subjectivity is their natural state.'®
Zhuangzi empfindet die Freude der Fische nicht obwohl er ein Mensch ist, sondern
gerade deshalb, weil er als Mensch selbst ein subjektiv empfindendes Wesen ist. Der

Girtner erkennt, wenn seine Pflanzen ,,krdnkeln®, und wir alle sind von Natur aus mit

" Weber 2014, S. 85. )
' Tkeda 2014, S. 1083, f. (eigene Ubersetzung).
' Miller 2017, S. 33.



einem emotionalen Sensorium fiir die Verfassung anderer Lebewesen ausgestattet.

4) Der Nutzen der Nutzlosigkeit
Einer der bekanntesten Protagonisten aus der deutschen romantischen Literatur ist
zweifelsohne die mit Sympathie gezeichnete Figur des Taugenichts von Josef von
Eichendorff. Eichendorffs harmloser Held, der blind seinen spontanen Einfillen folgend
letztlich durch ein giinstiges Schicksal sein Gliick findet, erscheint aber als eine
unverfangliche Figur, wenn man ihm das radikale Lob der Nutzlosigkeit bei den frithen
Daoisten gegeniiberstellt. Als Beispiele werden etwa im 4. Kapitel des Buches Zhuangzi
alte Bdume angefiihrt, die so krumm verwachsen sind, dass voriibergehende
Zimmerleute sie keines Blickes wiirdigen. Solches Holz ist als Baumaterial unbrauchbar,
das rettet diese Bdume vor der Axt und lésst sie steinalt werden. Der Text scheut aber
auch nicht davor zuriick, schwerste kdrperliche Gebrechen auf dhnliche Weise zu loben:
Shu der Verwachsene — das Kinn verbarg sich im Nabel, die Schultern waren
hoher als der Scheitel, der Haarknoten zeigte zum Himmel, die fiinf Organe
lagen dariiber und die beiden Oberschenkel formten den Oberkorper. Aber mit
Niahen und Waschen hatte er seinen ausreichenden Broterwerb, und wenn er
[zusitzlich noch] das Sieb schiittelte und Reis aussortierte, reichte es aus, um
damit zehn Personen zu erndhren. Wenn die Obrigkeit Krieger rekrutierte,
dann lie der [zum Kriegsdienst untaugliche] Verwachsene zwischen ihnen
die Arme baumeln. Wenn die Obrigkeit ein grofles Bauvorhaben unternahm,
dann erhielt der Verwachsene, der stets krinklich war, kein Arbeitspensum
zugeteilt. Wenn die Obrigkeit unter den Kranken Getreide verteilte, dann
erhielt er drei Scheffel und zehn Biindel Feuerholz. Mit seinem verwachsenen
Korper hat er sich doch hinreichend ernéhrt und seine natiirlichen Jahre
vollendet (...)."”
Es wird eine korperlich stark behinderte Person vorgestellt, deren Erscheinung geradezu
grotesk entstellt ist. Dennoch vermag es Shu, sich durchzuschlagen, und es bleiben ihm
sogar die Schikanen erspart, mit denen die Herrscher des Altertums (und mutatis
mutandis auch heutzutage noch) ihre Untertanen drangsalieren. Es ist gerade die

Untauglichkeit des ,,Verwachsenen®, seine Unfdhigkeit, sich im herkdmmlichen Sinne

7" Aumann a.a.0., S. 69.



in Gesellschaft und Staat einzubringen, die ihn rettet und ihm sein Uberleben sichert.'®

In unserer Welt mogen solche Erzdhlungen kurios wenn nicht gar unsinnig
erscheinen. Wie sollten denn moderne Staaten geleitet, globale Wirtschaftsysteme
erhalten und die Menschen, die sie aufrechterhalten miissen, ausgebildet werden, wenn
nicht anhand der Maximen von Niitzlichkeit und Effizienz? Das Individuum ist
angehalten, sich zum Nutzen des Ganzen zu engagieren, neue Technologien ersetzen die
alten, weil sie effzienter zu sein vorgeben, und wer oder was diesem Primat nicht
entspricht féllt durch das Raster. Selbst Poesie, Kunst, Musik und Religion werden nach
threr Funktionalitit bewertet. Sie dienen der Entspannung, als Geldanlage, zur
Psychohygiene oder der sozialen Integration.

AbschlieBend sei kurz das verbreitete Vorurteil aufgegriffen, dass es sich bei
den Idealen unserer Industriegesellschaft von Effektivitdt, MiBigung und Verlust-
vermeidung um Grundprinzipen handle, die sich auch in der Natur finden und die das
organische Leben bestimmten. Das Gegenteil ist der Fall: Die Photosynthese erreicht
verglichen mit unseren Maschinen mit nur 7 Prozent einen ,,geradezu l4cherlichen
Wirkungsgrad®, und ,,Fische, Amphibien und Insekten miissen Millionen Eier legen,

«19  Die ,Natur ist

um das Uberleben nur weniger Artgenossen zu gewihrleisten
verschwenderisch® und Vergeudung in gewaltigem Ausmal ist an der Tagesordnung.
Aber diese , Ineffizienz der Okosysteme“, die sich letzlich der nahezu grenzenlosen
Versorgung mit Sonnenenergie verdankt, ermdglicht eine Steigerung von Vielfalt und
Lebensintensitdt. Es wichst die Vielfalt der Erscheinungen, die Intensitit der
Erfahrungen und das Leben erreicht eine Tiefendimension, die ,nicht mess- und
wégbar* ist. Wenn wir uns also die Natur zum Vorbild nehmen, von der wir ohnehin ein
integrativer Teil sind, dann bleibt der Leitsatz vom ,,Nutzen der Nutzlosigkeit kein
dunkles Ritselwort sinophiler Esoteriker, sondern verweist auf eines der kostbarsten

Giiter des menschlichen Lebens, denn hier offnet sich ein Weg hin zu mehr

Lebensqualitét.

18 Man schreckt fast ein wenig davor zuriick, solche Stellen anzufiihren, weil natiirlich die
Gefahr besteht, missverstanden zu werden. Aber der Blick auf Behinderte im Buch Zhuangzi ist
— trotz der drastischen Beschreibung ihrer duferlichen Erscheinung — frei von Paternalismus
oder Herablassung. Die im Alltag oft Diskriminierten und Verspotteten, werden vielmehr als
Vorbilder prisentiert, die entscheidende Hinweise darauf geben konnen, wie man mit den
jeweils eigenen Voraussetzungen ein gelingendes Leben zu fithren vermag.

¥ Weber a.a.0., S. 55 f.



Schlussbemerkung

Die angefiihrten ,,daoistischen Fingerzeige* sind weit davon entfernt, gebrauchsfertige
Losungen fiir die Probleme bereitzustellen, denen wir uns zu Beginn des 21.
Jahrhunderts gegeniibersehen. Eher stellen sie Fragen zu dem, was heute infrage zu
stellen kaum noch statthaft ist. Thre Ideen schweben wie Bojen auf dem Ozean der
Handlungsoptionen und ermdglichen uns, die Richtung zu tiberpriifen, in die es gehen
soll. Dabei kommt diesen Gedanken zu Gute, dass ithre Urheber aus einer weiten
historischen Ferne zu uns sprechen, was sie gdnzlich frei macht vom Verdacht aktueller

politischer Voreingenommenbheit.

Literaturnachweise

Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi — Die Inneren Kapitel. Freiburg: Karl Alber.

Buber, Martin 2007. Tschuang-Tse — Reden und Gleichnisse. Ziirich: Manesse ('1910).

Ikeda, Tomohisa i H#1/A 2014. Sgji 17 (2 Bd.). Kodansha-gakujutsu-bunko.

Kanaya, Osamu 44375 2012. Sgji -7+ (4 Bd.). Iwanami-bunko ('1971).

Kubin, Wolfgang 2013. Zhuangzi — Vom Nichtwissen. Freiburg: Herder.

Linck, Gudula 2018. Ruhe in der Bewegung. Freiburg: Karl Alber ('2013).

Mair, Victor 1994. Wandering on the Way. New Y ork: Hawaii University.

Miller, James 2017. China’s Green Religion — Daoism and the Quest for a Sustainable
Future. New York: Columbia University Press.

Paul, Gregor (Hg.) 2016. Staat und Gesellschaft in der Geschichte Chinas.
Baden-Baden: Nomos. Darin Oliver Aumann: ,,Daoismus®, S. 57-66.

Schleichert, Hubert u. Roetz, Heiner 2009. Klassische chinesische Philosophie — Eine
Einfiihrung. Frankfurt am Main: Klostermann ('1980).

StrauB, Victor von 1992. Lao-Tse Tao Té King. Ziirich: Manesse ('1959).

Weber, Andreas 2016. Enlivement — Eine Kultur des Lebens. Berlin: Matthes & Seitz.
Ders. 2014. Alles fiihlt — Mensch, Natur und die Revolution der
Lebenswissenschaften. Klein Jasedow: thinkOya.

Wilhelm, Richard 2011. Dschuang-Dsi, das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland.
K&ln: Anaconda ('1912).





