
Title Die Freude der Fische : Daoistische Fingerzeige
für die Gegenwart

Author(s) Aumann, Oliver

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2019, 2018, p. 1-
10

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/72717

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 

Oliver Aumann 

Die Freude der Fische 
— Daoistische Fingerzeige für die Gegenwart — 

 

Vorbemerkung 
Die westliche Rezeption der klassischen Texte des Daoismus, vor allem des Daodejing 

 und des Zhuangzi , war und ist nicht selten durch einen Zugang 

gekennzeichnet, den man romantisch nennen kann. Damit ist eine auf Aspekte von 

Innerlichkeit und Empfindsamkeit konzentrierte Lektüre der Texte gemeint, aus denen 

die Sehnsucht nach einem idealen Urzustand von Gesellschaft und Kultur sowie eine 

gleichgültige Haltung gegenüber den Angelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens 

herausgelesen wird. Unter diesem Blickwinkel erscheinen die frühen Daoisten als 

weltabgewandte Schwärmer und Taugenichtse, die sich durch den Rückzug aus der 

Welt zum Zwecke meditativer Selbstkultivierung ganz einem individuellen Lebensideal 

verschrieben. Solche nostalgischen Verklärungen historischer Lebensformen tragen oft 

kolonialistische1 Züge und rücken die entsprechenden Texte in weite Ferne, sodass sie 

allenfalls noch für Liebhaber und Philologen von Belang zu sein scheinen. 

Aber die frühe daoistische Bewegung übte immer auch argumentative und 

nicht selten polemische Kritik an den gesellschaftlichen und politischen Verhältnissen 

ihrer Zeit. Diese waren es ja gerade, die eine (tatsächliche oder imaginierte) Weltflucht 

überhaupt erst attraktiv erscheinen ließen. Der daoistische Weg war und ist auch ein 

Weg des Arguments und der Konfrontation. Ohne einer naiven Übernahme von Ideen 

aus dem chinesischen Altertum das Wort reden zu wollen, soll im Folgenden untersucht 

werden, ob Argumente der frühen Daoisten heute noch Gültigkeit beanspruchen können. 

Diese haben ihre kulturkritischen Fingerzeige oft kontraintuitiv und sehr zugespitzt 

formuliert, deshalb erscheint gelegentlich eine übersetzende Vermittlung erforderlich, 

damit ernst gemeinte Aussagen nicht als bloße Rhetorik oder harmlose Spöttelei 

missverstanden werden. 

 

                                                      
1 Mit Kolonialismus meine ich die unbewusste und unkritische Einordnung von Texten und 
Ideen in Interpretations- und Deutungsmuster, die sich in der westlichen Kulturgeschichte 
etabliert haben. Die naive Idee vom „edlen Wilden“ kann hier als ein Beispiel von vielen 
angeführt werden. 

― 1 ―



 

1) Nicht-Handeln wuwei als Alternative? 
Als Ausgangspunkt der Überlegungen soll zunächst der Begriff wuwei  

„Nicht-Handeln“ eingeführt werden, der in der klassischen chinesischen Philosophie 

allgemein und besonders im daoistischen Denken eine wichtige Rolle einnimmt. Das 37. 

Kapitel des Daodejing ist hierfür eine der bekanntesten Quellen: 

Das Dao ist beständiges Nicht-Handeln (wuwei), aber nichts bleibt ungetan. 

Wenn Fürsten und Könige das gleichfalls beherzigen könnten, würde sich das 

Volk von selbst entfalten.“2 

Der erste Satz vom Nicht-Handeln des Dao mag fremd und unverständlich erscheinen. 

Man hat das Wort Dao unter anderem als „Urzustand primärer Weltentstehung“3, „das 

an sich unnennbare, unergründliche Prinzip“4 oder als „abstraktes kosmisches Prinzip“5 

zu erläutern versucht. Wenn dieser Urgrund alles Seins also beständig nicht handelt, 

kann das als Hinweis auf eine emergente Selbstorganisation des Kosmos verstanden 

werden, der nach altchinesischer Vorstellung ohne einen aristotelischen „unbewegten 

Beweger“ oder gar einen personalisierten Schöpfergott auskommt. Aber schon der 

folgende Satz macht klar, dass es sich hierbei nicht nur um ein kosmologisches, sondern 

auch um ein politisches Statement handelt. Denn nach daoistischer Vorstellung ist 

diejenige Regierung die beste, die das Wohl des Volkes durch Nicht-Handeln befördert. 

Man muss hier präzisierend darauf hinweisen, dass mit dem pointiert gemünzten Motto 

wuwei im politischen Kontext keinesfalls völlige Passivität gemeint ist, sondern eher 

eine kluge Zurückhaltung im Tun und der Verzicht auf Aktionismus. „Wer gesehen hat, 

wohin die Regierungskünste unserer Politiker führen können, wird oft daran zweifeln, 

ob die etablierte Art des Regierens prinzipell in Ordnung ist. Wird nicht wirklich sehr 

oft zuviel regiert und nicht zuwenig?“6 Und das, so möchte man Hubert Schleichert und 

Heiner Roetz ergänzen, trifft heute wahrscheinlich nicht nur auf „unsere Politiker“, 

sondern im globalen Maßstab zu. 

 Der zeitgenössische Philosoph und Biologe Andreas Weber kritisiert in seinen 

Schriften scharf die in der Gegenwart vorherrschende Weltsicht vom Anthropozän als 

einer „Epoche der Menschheit“. In diesem Zeitalter sei es im Wesentlichen der Mensch, 
                                                      
2 Hachiya 2015, S. 173 ff, eigene Übersetzung. 
3 Linck 2018, S. 16. 
4 Strauß 1992, S. 33. 
5 Aumann 2018, S. 18. 
6 Schleichert/Roetz 2009, S. 123. 

― 2 ―



 

der aktiv die Prozesse in der Welt steuere und kontrolliere, und der die Aufgabe habe, 

den ganzen Planeten zu hegen und zu verwalten. Dank der Errungenschaften von 

Naturwissenschaft und Technologie stünden Mensch und Natur, so behaupten die 

Verfechter dieser Ideologie, heute auf gleichem Level7, und den vielen Krisen, denen 

wir gegenüberstehen, könnte nun endlich mit technologischen Methoden begegnet 

werden. 

 Hinterfragt man diese Ideologie der Machbarkeit kritisch, dann liegt zunächst 

ein Hinweis auf die unüberschaubare Komplexität der physischen Welt einerseits und 

die Grenzen unseres Erkennens andererseits auf der Hand. Es ist nahezu unmöglich, 

globale Prozesse wie z.B. das Klima, verlässlich einzuschätzen und planmäßig zu 

steuern. Die frühen Daoisten begründen ihre Zurückhaltung hinsichtlich menschlicher 

Einflussnahme übrigens mit einem ihnen eigenen erkenntnistheoretischen Skeptizismus. 

Sie fragen, ob sich überhaupt etwas mit Sicherheit über die Realität aussagen lasse, wie 

folgende Stelle aus dem Buch Zhuangzi illustriert: 

Wie kann ich wissen, ob meine Freude über das Leben nicht eine Täuschung 

ist? Wie kann ich wissen, dass ich, der ich den Tod hasse, nicht bin wie einer, 

der in jungen Jahren die Heimat verlor und den Rückweg nicht mehr kennt? 

(…) Die im Traum Wein trinken, weinen am Morgen. Die im Traum weinen, 

gehen am Morgen zur Jagd. Beim Träumen weiß man nicht, dass es ein 

Traum ist.8 

Wenn wir noch nicht einmal Traum und Wirklichkeit mit Sicherheit unterscheiden 

können, so das Argument, dann ist jeder Versuch die Welt nach unserem Verständnis zu 

formen, von vornherein zum Scheitern verurteilt. Einerseits fehlen uns ganz einfach 

sichere Informationen über die Welt, die wir zu beeinflussen trachten; ebensowenig 

haben wir die Möglichkeit, aus mehreren Handlungsoptionen mit guten Gründen eine 

als die beste auszuwählen. Doch das Argument, so bedenkenswert es in ontologischer 

oder vielleicht psychologischer Hinsicht auch sein mag, bleibt als Ethikkritik schwach. 

Zudem wird eine analoge Realismusdebatte auch in der westlichen Philosophie seit 

vielen Jahrhunderten geführt, und die entsprechenden Positionen sind hinlänglich 

bekannt. Das naturwissenschaftlich-technische Weltbild lässt sich heute mit solchen 

poetischen Argumenten wohl nicht mehr so leicht erschüttern. 
                                                      
7 Weber 2016, S. 11. 
8 Aumann a.a.O., S. 47. 

― 3 ―



 

2) Irrationalität als Entscheidungsgrundlage? 
Fragen wir also weiter, ob es noch andere Argumente gibt, der Ideologie von einem 

Menschenzeitalter entgegenzutreten. Grundsätzlich müsste man sich zunächst darüber 

im Klaren werden, auf welcher materiellen Grundlage und mit welchen Methoden die 

Entscheidungen getroffen werden sollen, mit denen der Mensch seine Kontrolle über 

die Welt ausüben soll? Man wird vermutlich erst einmal nach statistischen Analysen 

vorliegender Daten fragen, um aus diesen rationale und sachliche Schlussfolgerungen 

zu ziehen, die uns zeigen, wie der Probleme Herr zu werden ist. Dabei spielt 

selbstverständlich die Sprache als Kommunikationsmittel ebenso eine zentrale Rolle 

wie – bei der anschließenden Suche nach innovativen Lösungen – Kreativität und 

Fantasie. Denn neue Herausforderungen erfordern neue und originelle Lösungen. Doch 

worin wurzeln Sprache, Kreativität und Fantasie? In Anlehnung an den amerikanischen 

Poeten Gary Snyder gibt Andreas Weber Folgendes zu bedenken: 

Der Mensch ist in all seinen Imaginationen zutiefst von Natur durchzogen, 

von unkontrollierbarer Wildheit, von schöpferischer Selbstorganisation, die 

keiner Kontrolle und keiner „Stewardship“ unterliegen. Sie kann es nicht,weil 

das Unkontrollierbare selbst, von dem Snyder spricht – die Assoziationen der 

Fantasie, die Verdauung, die Komplexität der Sprache, die Absolutheit der 

Gefühle und Instinkte – die Instrumente liefert, mit denen wir versuchen, 

Kontrolle herzustellen.9 

Der „Versuch der Zähmung“ der natürlichen Welt, um sie zu domestizieren und – 

wenngleich mit den besten Absichten und höchsten Idealen von Ökologie, 

Nachhaltigkeit und Humanität – zu kontrollieren, so fährt Weber fort, sei nicht mehr als 

ein weiterer „Akt der Aufklärung“, um „die Welt durch Kontrolle zu verbessern und zu 

beherrschen“. Die daoistischen Denker wussten um den unbegreiflichen Urgrund des 

menschlichen Bewusstseins, lange bevor Sigmund Freud der aufgeklärten Welt darlegte, 

wie wenig sie „Herr im eigenen Hause“ sei. Im Buch Zhuangzi lesen wir: 

Freude und Zorn, Kummer und Glück, Grübeln und Bedauern, Wankelmut 

und Sturheit, Liebreiz und Wildheit, Offenheit und Verstellung entstehen wie 

Musik [einer Flöte] aus der Leere [des Bambus] oder wie Pilze, die in der 

feuchten Hitze [aus dem Nichts] wachsen. Tag und Nacht wechseln [die 

                                                      
9 Weber a.a.O., S. 12. 

― 4 ―



 

Stimmungen und Situationen] einander ab, und wir verstehen nicht, woher sie 

entspringen.10 

Vor dem Hintergrund der Irrationalität und des Unbegreiflichen, in dem unser Denken 

seinen Ursprung hat, lässt sich möglicherweise die Kontingenz menschlicher 

Entscheidungen und folglich die praktische Unzulänglichkeit der politischen 

Maßnahmen zur gut gemeinten „fürsorglichen Kultivierung“ des Planeten besser 

verstehen. Seit mindestens 200 Jahren ist die moderne westliche Kultur streng an 

Rationalität und Wissenschaftlichkeit ausgerichtet, und in wenigen Jahren wird sich die 

Veröffentlichung von Die Grenzen des Wachstums des Club of Rome zum 50. Mal 

jähren. Wohin aber, die Frage muss gestattet sein, haben uns 200 Jahre Aufklärung und 

mehr als 40 Jahre Nachhaltigkeitspolitik geführt? 

Der Artenverlust, gegen den wir längst abgestumpft sind, verlangsamt sich 

nicht, sondern nimmt weiter zu. Die Erderwärmung beschleunigt sich trotz 

mantrahafter Absichtserklärungen so sehr, dass sich kaum noch an ihre 

Eindämmung glauben lässt. Die Verwüstung natürlicher Landschaften 

vernichtet die Subsistenz ganzer Völker, die sich zunehmend zu ökologischen 

und und ökonomischen Völkerwanderungen aufmachen. All das sind Aspekte 

einer tiefgreifenden Blockade.11 

Die Liste ließe sich leicht fortsetzen und z.B. um atomare Katastrophen oder die 

schwerwiegenden sozialen Umbrüche in den Zielländern der vom Klimawandel 

mitverursachten globalen Migration ergänzen. 

 

3) Das dualistische Vorurteil  
Die Vorstellung, durch die wissenschaftlich-technische Methode Kontrolle über die 

Natur zu erlangen, ist eine Folge der Aufklärung und setzt logisch und begrifflich die 

Trennung zwischen dem Kurator und den Objekten seiner Fürsorge voraus. Der Mensch 

wird als eine außerhalb oder über der Welt stehende Instanz verstanden, die in der Lage 

sei, mit Hilfe der Naturwissenschaft die Prozesse des Systems Erde restlos zu 

durchschauen und zu lenken. Dabei wird beharrlich übersehen, dass der Mensch ganz 

und gar und für alle Zeit ein Teil dieses lebendigen Systems ist. 

 
                                                      
10 Aumann a.a.O., S. 37. 
11 Weber a.a.O., S. 21. 

― 5 ―



 

Die Wissenschaften, seien es Natur-, Sozial- oder Wirtschaftwissenschaften, 

versuchen die Welt zu erfassen, als ob es sich bei ihr um einen toten 

Gegenstand handele, der durch statistische oder kybernetische Analysen 

verständlich werden kann. (…) Diese Neigung hat unsere Zivilisation mit 

einem Fluch belegt (…) Alle Dinge, die unsere Zivilisation mit dem 

Röntgenblick der wissenschaftlichen Methode berührt, werden zu 

verwertbaren Objekten – aber sie verlieren dabei ihre Lebendigkeit.12 

Es wäre ein Leichtes, viele Beispiele aus der daoistischen Literatur anzuführen, die 

zeigen, dass der Kosmos in dieser Epoche als belebt wahrgenommen wurde. Es soll hier 

ein kurzes Zitat genügen. Im Buch Zhuangzi ermahnt Meister Ziqi seinen Schüler: 

Du hast zwar die Flöten der Menschen gehört, aber noch nicht die Flöten der 

Erde. Und hast du auch die Flöten der Erde gehört, so hast du doch noch nie 

die Flöten des Himmels vernommen.13 

Die Erkenntnis von der Belebtheit der Natur und ihrer spontanen Mitteilbarkeit ist 

freilich in keiner Weise auf das antike chinesische Denken beschränkt, sondern vielen 

vormodernen Weltbildern gemeinsam. Deshalb müssen wir auch gar nicht weit in die 

Vergangenheit zurückgehen oder zu fernen und exotischen Kulturen reisen, um dem 

Wissen von der Lebendigkeit der Natur und dem „Lied in allen Dingen“ zu begegnen. 

Noch das Weltbild der Romantik ist von dieser Ahnung durchzogen. Was daran aus 

heutiger Sicht zu kritisieren wäre, lässt sich vielleicht so zusammenfassen: Die 

neuzeitlichen Romantiker sahen in den Empfindsamkeit ihrer Protagonisten die Ursache 

einer Trennung oder einer Schranke, die sich abgrenzend zwischen ein tragisch 

vereinzeltes romantisches Individuum und die Gesellschaft oder die Natur schiebt. 

Lebendigkeit und Emotionalität, wie sie unserem heutigen Weltbild Not tun, müssen 

aber im Unterschied dazu gerade als das Verbindende unter den Menschen und 

zwischen ihnen und den anderen Wesen erkannt werden. Denn, um es mit einem 

Buchtitel Andreas Webers zu sagen: „Alles fühlt“. 

Unser Körper, den wir mit allen anderen Wesen teilen, ist ein universelles 

Übersetzungsinstrument für die Regungen des Lebens, für seine Schmerzen, 

für sein Glück. Jeder, der vorgibt, von solchen Regungen nicht betroffen zu 

sein, vergisst sich. (…) Leben als solches ist bereits Gefühl, und das 
                                                      
12 Ebd., S. 25. 
13 Aumann a.a.O., S. 36. 

― 6 ―



 

Bewusstsein spiegelt dieses fühlende Leben wider. Es gibt keine Subjektivität, 

die vom Leib entkoppelt wäre.14 

Diese Erfahrung von der Universalität des Gefühls beschreibt auch eine der 

bekanntesten Geschichten aus dem Buch Zhuangzi: 

Zhuangzi und Huizi überquerten eine Brücke am Fluss Hao, als Zhuangzi 

sagte: „Sieh, wie die Fische hervorkommen und gemächlich das Wasser 

durchschwimmen. Das ist die Freude der Fische!“ Huizi sagte: „Du bist kein 

Fisch. Wie kannst du von der Freude der Fische wissen?“ Zhuangzi sagte: 

„Du bist nicht ich, wie kannst du wissen, dass ich nicht von der Freude der 

Fische weiß?“ Huizi sagte: „Ich bin nicht du, und kann keineswegs wissen, 

was du weißt. Aber du bist keineswegs ein Fisch. Du kannst die Freude der 

Fische nicht kennen.“ Zhuangzi sagte: „Bitte lass uns nochmal zum 

Ausgangspunkt unseres Gesprächs zurückgehen. Du fragtest mich, wie ich 

von der Freude der Fische wissen könne. Da wusstest du schon, dass ich es 

wusste und fragtest mich danach. Ich wusste es, als ich hier über dem Fluss 

Hao stand.“15 

Huizi, ein Vertreter der sophistischen Schule der altchinesischen Philosophie, erscheint 

hier wie ein moderner Denker und stellt die intuitive Gewissheit infrage, mit der 

Zhuangzi ganz unmittelbar die Freude der Fische mitempfindet. Dieser erkennt deren 

Wohlergehen allein dadurch, dass er am Wasser steht und hineinschaut. Er hat teil an 

der Freude der Fische, weil er sich nicht dualistisch von den anderen Lebewesen 

geschieden erlebt, sondern mit ihnen als ein Leib, als ein Leben. Der englische Sinologe 

James Miller formuliert wie folgt: 

From this perspective, it is impossible to imagine that humans somehow 

“stand out” from nature or are distiguished from nature by their possession of 

“consciousness”, “feelings”, or the capacity for self-determination. Rather, 

their possession of subjectivity is their natural state.16 

Zhuangzi empfindet die Freude der Fische nicht obwohl er ein Mensch ist, sondern 

gerade deshalb, weil er als Mensch selbst ein subjektiv empfindendes Wesen ist. Der 

Gärtner erkennt, wenn seine Pflanzen „kränkeln“, und wir alle sind von Natur aus mit 

                                                      
14 Weber 2014, S. 85. 
15 Ikeda 2014, S. 1083, f. (eigene Übersetzung). 
16 Miller 2017, S. 33. 

― 7 ―



 

einem emotionalen Sensorium für die Verfassung anderer Lebewesen ausgestattet. 

 

4) Der Nutzen der Nutzlosigkeit 
Einer der bekanntesten Protagonisten aus der deutschen romantischen Literatur ist 

zweifelsohne die mit Sympathie gezeichnete Figur des Taugenichts von Josef von 

Eichendorff. Eichendorffs harmloser Held, der blind seinen spontanen Einfällen folgend 

letztlich durch ein günstiges Schicksal sein Glück findet, erscheint aber als eine 

unverfängliche Figur, wenn man ihm das radikale Lob der Nutzlosigkeit bei den frühen 

Daoisten gegenüberstellt. Als Beispiele werden etwa im 4. Kapitel des Buches Zhuangzi 

alte Bäume angeführt, die so krumm verwachsen sind, dass vorübergehende 

Zimmerleute sie keines Blickes würdigen. Solches Holz ist als Baumaterial unbrauchbar, 

das rettet diese Bäume vor der Axt und lässt sie steinalt werden. Der Text scheut aber 

auch nicht davor zurück, schwerste körperliche Gebrechen auf ähnliche Weise zu loben: 

Shu der Verwachsene – das Kinn verbarg sich im Nabel, die Schultern waren 

höher als der Scheitel, der Haarknoten zeigte zum Himmel, die fünf Organe 

lagen darüber und die beiden Oberschenkel formten den Oberkörper. Aber mit 

Nähen und Waschen hatte er seinen ausreichenden Broterwerb, und wenn er 

[zusätzlich noch] das Sieb schüttelte und Reis aussortierte, reichte es aus, um 

damit zehn Personen zu ernähren. Wenn die Obrigkeit Krieger rekrutierte, 

dann ließ der [zum Kriegsdienst untaugliche] Verwachsene zwischen ihnen 

die Arme baumeln. Wenn die Obrigkeit ein großes Bauvorhaben unternahm, 

dann erhielt der Verwachsene, der stets kränklich war, kein Arbeitspensum 

zugeteilt. Wenn die Obrigkeit unter den Kranken Getreide verteilte, dann 

erhielt er drei Scheffel und zehn Bündel Feuerholz. Mit seinem verwachsenen 

Körper hat er sich doch hinreichend ernährt und seine natürlichen Jahre 

vollendet (…).17 

Es wird eine körperlich stark behinderte Person vorgestellt, deren Erscheinung geradezu 

grotesk entstellt ist. Dennoch vermag es Shu, sich durchzuschlagen, und es bleiben ihm 

sogar die Schikanen erspart, mit denen die Herrscher des Altertums (und mutatis 

mutandis auch heutzutage noch) ihre Untertanen drangsalieren. Es ist gerade die 

Untauglichkeit des „Verwachsenen“, seine Unfähigkeit, sich im herkömmlichen Sinne 

                                                      
17 Aumann a.a.O., S. 69. 

― 8 ―



 

in Gesellschaft und Staat einzubringen, die ihn rettet und ihm sein Überleben sichert.18 

In unserer Welt mögen solche Erzählungen kurios wenn nicht gar unsinnig 

erscheinen. Wie sollten denn moderne Staaten geleitet, globale Wirtschaftsysteme 

erhalten und die Menschen, die sie aufrechterhalten müssen, ausgebildet werden, wenn 

nicht anhand der Maximen von Nützlichkeit und Effizienz? Das Individuum ist 

angehalten, sich zum Nutzen des Ganzen zu engagieren, neue Technologien ersetzen die 

alten, weil sie effzienter zu sein vorgeben, und wer oder was diesem Primat nicht 

entspricht fällt durch das Raster. Selbst Poesie, Kunst, Musik und Religion werden nach 

ihrer Funktionalität bewertet. Sie dienen der Entspannung, als Geldanlage, zur 

Psychohygiene oder der sozialen Integration. 

Abschließend sei kurz das verbreitete Vorurteil aufgegriffen, dass es sich bei 

den Idealen unserer Industriegesellschaft von Effektivität, Mäßigung und Verlust-

vermeidung um Grundprinzipen handle, die sich auch in der Natur fänden und die das 

organische Leben bestimmten. Das Gegenteil ist der Fall: Die Photosynthese erreicht 

verglichen mit unseren Maschinen mit nur 7 Prozent einen „geradezu lächerlichen 

Wirkungsgrad“, und „Fische, Amphibien und Insekten müssen Millionen Eier legen, 

um das Überleben nur weniger Artgenossen zu gewährleisten“19 . Die „Natur ist 

verschwenderisch“ und Vergeudung in gewaltigem Ausmaß ist an der Tagesordnung. 

Aber diese „Ineffizienz der Ökosysteme“, die sich letzlich der nahezu grenzenlosen 

Versorgung mit Sonnenenergie verdankt, ermöglicht eine Steigerung von Vielfalt und 

Lebensintensität. Es wächst die Vielfalt der Erscheinungen, die Intensität der 

Erfahrungen und das Leben erreicht eine Tiefendimension, die „nicht mess- und 

wägbar“ ist. Wenn wir uns also die Natur zum Vorbild nehmen, von der wir ohnehin ein 

integrativer Teil sind, dann bleibt der Leitsatz vom „Nutzen der Nutzlosigkeit“ kein 

dunkles Rätselwort sinophiler Esoteriker, sondern verweist auf eines der kostbarsten 

Güter des menschlichen Lebens, denn hier öffnet sich ein Weg hin zu mehr 

Lebensqualität. 

 
                                                      
18 Man schreckt fast ein wenig davor zurück, solche Stellen anzuführen, weil natürlich die 
Gefahr besteht, missverstanden zu werden. Aber der Blick auf Behinderte im Buch Zhuangzi ist 
– trotz der drastischen Beschreibung ihrer äußerlichen Erscheinung – frei von Paternalismus 
oder Herablassung. Die im Alltag oft Diskriminierten und Verspotteten, werden vielmehr als 
Vorbilder präsentiert, die entscheidende Hinweise darauf geben können, wie man mit den 
jeweils eigenen Voraussetzungen ein gelingendes Leben zu führen vermag. 
19 Weber a.a.O., S. 55 f. 

― 9 ―



 

Schlussbemerkung 
Die angeführten „daoistischen Fingerzeige“ sind weit davon entfernt, gebrauchsfertige 

Lösungen für die Probleme bereitzustellen, denen wir uns zu Beginn des 21. 

Jahrhunderts gegenübersehen. Eher stellen sie Fragen zu dem, was heute infrage zu 

stellen kaum noch statthaft ist. Ihre Ideen schweben wie Bojen auf dem Ozean der 

Handlungsoptionen und ermöglichen uns, die Richtung zu überprüfen, in die es gehen 

soll. Dabei kommt diesen Gedanken zu Gute, dass ihre Urheber aus einer weiten 

historischen Ferne zu uns sprechen, was sie gänzlich frei macht vom Verdacht aktueller 

politischer Voreingenommenheit. 

 

Literaturnachweise 
Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi – Die Inneren Kapitel. Freiburg: Karl Alber. 

Buber, Martin 2007. Tschuang-Tse – Reden und Gleichnisse. Zürich: Manesse (11910). 

Ikeda, Tomohisa 2014. S ji  (2 Bd.). K dansha-gakujutsu-bunko. 

Kanaya, Osamu 2012. S ji  (4 Bd.). Iwanami-bunko (11971). 

Kubin, Wolfgang 2013. Zhuangzi – Vom Nichtwissen. Freiburg: Herder. 

Linck, Gudula 2018. Ruhe in der Bewegung. Freiburg: Karl Alber (12013). 

Mair, Victor 1994. Wandering on the Way. New York: Hawaii University. 

Miller, James 2017. China’s Green Religion – Daoism and the Quest for a Sustainable  

 Future. New York: Columbia University Press. 

Paul, Gregor (Hg.) 2016. Staat und Gesellschaft in der Geschichte Chinas.  

 Baden-Baden: Nomos. Darin Oliver Aumann: „Daoismus“, S. 57-66. 

Schleichert, Hubert u. Roetz, Heiner 2009. Klassische chinesische Philosophie – Eine  

 Einführung. Frankfurt am Main: Klostermann (11980). 

Strauß, Victor von 1992. Lao-Tse Tao Tê King. Zürich: Manesse (11959). 

Weber, Andreas 2016. Enlivement – Eine Kultur des Lebens. Berlin: Matthes & Seitz. 

Ders. 2014. Alles fühlt – Mensch, Natur und die Revolution der  

Lebenswissenschaften. Klein Jasedow: thinkOya. 

Wilhelm, Richard 2011. Dschuang-Dsi, das wahre Buch vom südlichen Blütenland.  

 Köln: Anaconda (11912). 

― 10 ―




