
Title ノエル神父と空間概念

Author(s) 武田, 裕紀

Citation Gallia. 2019, 58, p. 19-28

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/72867

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



19

ノエル神父と空間概念

武田　裕紀

1647 年 10 月に『真空に関する新実験』を刊行したパスカルに対して、イエズ
ス会士でクレルモン学院の校長であるノエル神父（Étienne Noël, 1581-1659）は、
すぐさま一通の反論を送付した。その後、三信にわたる両者の往復書簡 1）は、パ
スカルが著作では公にせず胸底に秘めていた自然学上の空間概念を表明するきっ
かけとなっただけでなく、ノエル神父も自身の空間概念を間接的な仕方で披露す
る機会となり、その結果、四十歳以上年の離れているこのふたりの学者の思惟枠
そのものの違いを際立たせるたいへん興味深い文書となった。
ノエル神父の依拠していた中世の空間概念の全貌は、1981 年に Edward Grant

のMuch ado about nothing
2 ）が刊行されてようやく把握できるようになってきた。

さらにその後の研究の進展によって、近世初期に特有と思われていた議論がじつ
は中世的な思惟枠の再生であること、逆に、中世的と思われていた諸議論が近世
初期を生き延びていることなど、錯綜した歴史的事象が徐々に明らかになっていっ
た 3）。われわれの目的は、こうした歴史的コンテキストの中から、ノエル神父の思
考に特定のイズム―たしかに濃密なアリストテレス主義の底流を私は否定しな
いが―を見出そうというのではない。そうではなくて、ノエル神父によって残
された空間概念に関する多くはない言明 4）を、歴史的な諸事象に送り返すことに
よって、われわれにとって理解可能なものとすること、そしてそうした思考がノ
エル神父にかぎらず近世初期を生き延びていたこと、したがってノエル神父のパ
スカル批判は 1648 年という日付においてじゅうぶん反論たりうるものであること
を示す、もう少しささやかなものになるであろう。
本論の構成は以下の通りである。第一章では、実際に取り交わされた書簡の流
れに沿って、まずパスカルによって表明された空間概念を簡潔に紹介し、次いで
これに対するノエル神父の応答を見る。そのうえで、第二章では、ノエル神父が

＊ 本研究は「近代初期における学知の方法と論証―メルセンヌからアルノーまで―」（基
盤研究（C）課題番号：16K02223）の研究成果の一部である。

1） パスカルはノエル第二信に対する答弁を神父自身には返送せず、1648 年 2 月にル・パイユー
ルに送付した。

2） E. Grant, Much Ado About Nothing. Theories of Space and Vacuum from the Middle Ages to 

Scientific Revolution, Cambridge, CUP, 1981.
3 ） たとえば、Gianni Paganini, «Gassendi et Hobbes L’espace et l’hypothèse de l’annihilatio 

mundi»（2015 年来日講演。近日中に知泉書館から拙訳により刊行予定）など。
4） ノエル神父の言説を歴史的コンテキストに位置づけパルカルと正当に対置させる試みは、現
在のところ私の知るかぎり、Olivier Jouslin, «Science et baroque : la polémique sur le vide 

entre Blaise Pascal et Étienne Noël（8 octobre 1647- été 1648）» in Études épistèmé, 2006 がもっ
とも行き届いている。



20

提示した 3つの反論の論拠のうち 2つ、すなわち①次元の概念、②想像上の空間
の歴史的背景を示す。そして第三章では、ノエル神父の思惟枠が近世初期におい
ても生き延びて活用されている事例を三点挙げておく。

1．パスカルとノエル神父
1－ 1．パスカルの空間概念
まず、ノエル神父が反論したところのパスカルの主張の核となる箇所を引用し
よう。

私がここで「空虚な空間」と呼ぶものは、縦横高さをもち、不動で同様の
長さと形の物体を受け入れて含むことのできる空間なのです。これは幾何学
では立体 solideと呼ばれていて、そこでは抽象的で非物質的なものを考察す
るのです。したがって、空虚な空間と縦横高さを備えた物体の間にある本質
的な差異とは、一方は不動であり、他方は可動ということなのです。そして
一方は、自身のうちに（空虚な空間の）次元 dimensionsを透入する物体を受
け入れることができますが、他方はそうではありません 5）。

もう一箇所は、ノエル神父からの反論に対して次元について敷衍した箇所であ
る。

分かったことは、神父様が次元を物質から区別できず、また非物質性を無
から区別することもできないということです。［…］神父様の考えを解きほぐ
してさしあげるために、私は空間のこうした定義を示したのでした。それは、
われわれが空虚な空間という言葉によって思い抱き表現しているものは、物
質と無の間の中間であり、そのどちらにも与るものではないということです。
これは、次元によって無とは異なり、その非抵抗性と不動性によって物質か
ら区別されるのです。（MES. II, p. 563）

このテキストから 3つの論点を抽出しよう。
①空間とは、物体の存在する枠組みであるところの「次元」であるということ。
これは、「非抵抗性」と「不動性」という特性をもっている。ただし、「縦横高さ」
という表現によって、かならずしも直交座標が意味されているとはかぎらず、図
形の形状に即した複数の方向が想定されている可能性があるので、いわゆる座標
空間と即断してはならない。
②この空間概念は、「幾何学における立体である」と言明されているように、幾
何学に由来していること。数学の基礎を論じた『幾何学への導入』の冒頭に於い

5） パスカルとノエル神父に関する引用は、Blaise Pascal, Œuvres complètes, établies, présentées 

et annotées par Jean Mesnard, Desclée de Brouwer «Bibliothèque européenne» 1964-, （以下
MESと略記）に拠る。引用中のイタリック強調は本文に、傍点強調は論者による。MES. II, 

p. 526.



21

ても、「純粋幾何学の対象は空間 espaceであり、幾何学はこの空間の三つの異なっ
た方向への広がりすなわち次元を考察する」と述べ、さらに、「この空間はあらゆ
る次元に沿って無限である 6）」と付け加えている。トリチェッリの実験に由来する
自然学上の空間を論じている場において、必ずしも実在を対象とする必要のない
数学上の観念である「立体」を導入することは、存在論的には不適切のように思
われるが、こうした数学的観念は、パスカルの空間概念の出どころのひとつであ
ることはたしかである。上の「次元」と併せて、パスカルの空間概念は、その存
在論的な実在性よりも、測度としての有用性を重視していることは明らかである。
③「真空は無と物質の中間」ということ。この定義は、前世紀のパトリッツィ
に由来するテーゼである 7）。真空＝空虚とは無でありそれゆえ実在しないとする反
論に対して、真空の存在論的身分を確保したいという意図をうかがわせるが、伝
統的な実体、属性、様態、偶有性といったカテゴリーによって十全に説明するこ
とができず、存在論的な曖昧さを払しょくできないことは否めない。パスカルは、
「ある事柄を定義することとその存在を保証することの差異」（MES. II, p. 562）を
強調し、空間という言葉によってある意味対象を指し示そうとする場合には、必
ずしもその存在を確保する必要がないと言明するが、そうだとすると今度は、空
間はたんなる知性による虚構物であって、自然学の対象とはなりえないという批
判も免れ得ない。このように、存在論的にはかなり問題含みの言説である。
こうしたいくつかの疑念や曖昧さにもかかわらず、パスカルの空間概念がわれ
われにとって理解可能なのは、これがニュートンの空間概念へと繋がっていくか
らであろう。ニュートンは、空間を絶対空間と相対空間に区別したうえで、「絶対
空間とはその本性において、いかなる外部のものとも無関係に、常に同一で不動
のまま」であり、「相対空間とは、絶対空間に対しての、ある可動的な測度

0 0

mensuraと次元
0 0

dimensioである。それを、われわれの感覚がその物体に対する位
置によって決定する。絶対空間と相対空間は種と大きさにおいては同じであるが、
しかし数においてはつねに同一ではない。8）」と述べる。空間が不動

0 0

であること、
次元
0 0

とはこれを介して事物の位置関係が測定できるところの枠組みであること、
においてニュートンの空間概念はパスカルの思惟枠を共有している。また、絶対
空間と相対空間の区別はパスカルに直接的には認められないとはいえ、両者は「種
と大きさ」においては同一であるから、存在論的には同一のものを認識論的な見
地から捉えなおしたということができよう。こうしたニュートンの定義を、現代
の読者はマニュアル化した学校教育によって無意識のうちに叩き込まれているの
で、この思惟枠をパスカルの言説に投射させることで一読して了解することがで
きるわけである。

6） B. Pascal, Introduction à la géométrie, in Géométries de Port-Royal, Édition critique par 

Dominique Descotes, Champion, 2009, pp. 85-87. こうした定義はアルノーによる『幾何学の
新原論』にも同様に確認できる。A. Arnauld, Nouveaux Éléments de Géométrie, in Géométries 

de Port-Royal, Édition critique par Dominique Descotes, Champion, 2009, p. 114.
7 ） カッシーラー（村岡晋一他訳）『認識問題 1』みすず書房、2010、229-230 頁。
8）  I. Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, scholium II, 1686. 傍点は論者によ
る。



22

1 － 2．ノエル神父の批判
ただしそれは、もちろんニュートン力学成立以降のことである。古い自然観を
生きるノエル神父は、それゆえ以下のようにパスカルを諭す。

しかしながら、その空虚は、そのようなものがあるとしたら、①アリストテ
レスが論 しようとしたかの古代の哲学者のいうところの間 intervalleのこ
とでしょうか、②あるいは当代の哲学者たちの言う想像上の空間 espace 

imaginaireのことでしょうか、③あるいは誰も否定できない神の広大無辺
―神は遍在するのですから―のことでしょうか。（MES. II, p. 530）

引用中に番号を振った三点は、先にパスカルのテキストを分析した際に提示し
た三つの論点に対応している。三点めについては、自然学の問題を大きく外れる
ので紙幅の関係で省略して、はじめの二点について論点を探ってみよう。
①ここにはパスカルが用いたような「次元」という用語は現れないが、それに
代わって「間 」という語が登場していることに注目しよう。この「次元」と「間
」は双方とも、アリストテレス『自然学』第四巻における διάστημαに由来し、

そのラテン語訳ないし注釈における dimensioや intervallumに対応するフランス
語訳である。
②「想像上の空間」は、空虚の存在論的な身分についての問いかけである。パ
スカルの空間概念は幾何学をモデルにしていた。そうだとすると、それは必ずし
も実在する必要はなく、紙と鉛筆で描かれる空間、あるいは数学者が頭の中で想
像する空間に過ぎないのではないか。ノエル神父は言う、「幾何学者の頭の中にお
いては、知性の抽象によってあらゆる個物的な状態から量を分離して、不動の空
間がたち現れることは小生も存じています。しかしそのような空間はそのすべて
の境界面 circonstancesが取り除かれているので、幾何学者の頭の中にしか存在せ
ず、あなたが管の中に現れたとおっしゃっているその空虚ではありえません」
（MES. II, p. 531）と。ここでは第一に、数学とは対象から量を知性によって抽象
した虚構物であるというアリストテレスの数学観が前提となっており、自然自体
が数学の言葉で書かれているという科学革命期に生まれた物理数学的な発想に対
する共感は窺われない。第二に、「境界面」という語に注目しておこう。次章で見
ることになるが、これもアリストテレス『自然学』第四巻のトポス論に由来する
概念である。第三に「想像上の空間」は、アリストテレスのトポス論に対する後
世の注釈から派生したいわゆる思考実験である。
このように、ノエル神父が空間や真空という概念を思考する枠組みそのものは、
あくまでアリストテレスをベースとしたスコラの諸議論に依拠しているわけであ
るが、その枠内において神父の言説はいかなる意味をもっていたのか、以下では
この点を見ていきたい。



23

2．中世の空間論
2－ 1．アリストテレスの場所の理論
ノエル神父が依拠しているアリストテレス『自然学』第 4巻第 4章を見てみよ
う。有名な「場所（トポス）」の理論を展開しているこの箇所は、さまざまな解釈
上の困難を抱える難所であるが、ここでは、「場所」から「次元」や「間 」の概
念、さらには空間概念が導出される仕方に絞って記述を追跡していこう。
場所とは、何らかの物体がある場所であり、それぞれの物体は固有の場所をもっ
ている。アリストテレスはその固有の場所を、物体 Xとそれを取り囲んでいる物
体 Yとの関係で考察する。そして、場所とは、物体 Yが物体 Xを取り囲む内側の
限界である、と定義する。「以上の結果、取り囲んでいるものの、［囲まれている
ものに直接した］第一の不動の境界面

0 0 0

、それが場所である 9）」。ところで、その囲
んでいるものの内側に間 があるのだろうかないのだろうか？　アリストテレス
の答えは、そのような間 はない、すなわち、境界面の内側にはなんらかの間
＝空間的な広がり（διάστημα）はないというものである。そして、物体と物体の
間に間 はないという場所の理論から導かれた結論が、自然学に応用されると、
真空否定というテーゼを打ち出す前提となってくるわけである。
『自然学』が真空否定の論拠を存在論的な仕方で展開するのは、第四巻第八章で
ある。

水中に立方体のものを入れたら、その立方体のものと同量の水が溢れ出る
ように、それと同じことが空気の場合にも起こるのだが、しかし空気の場合
には感覚上は不明瞭である。［…］このことは中に入れるものが何であれ成り
立つ。しかし、空虚中ではこのことは不可能である。なぜなら、空虚は物体
ではないからである。むしろ、立方体のものと同量で、前に空虚中にあった
間 ＝広がり διάστημαが立方体のものを貫き通すと考えられよう 10）。（216a 

27-b2）

διάστημαという用語が再び登場しているが、ここでは立方体のものと同体積の
空虚のことを指すので、「間 」というよりも「広がり」と解するほうが適切であ
り、伝統的にもそのような訳語が与えられているようである。そのうえで、「立方
体のものと同量で、前に空虚中にあった広がりが立方体のものを貫き通す」とす
ると、ふたつの異なったものが同じところに存在することになり、これは不条理
であり不可能である、と結論づける（216b2-12）。このようにして、「場所」の理
論によって空虚な広がりの存在が退けられる。
また、アリストテレスは『自然学』第二巻第二章で、数学者は立体、面、線を
自然的物体から思惟によって抽象するが、自然学者は自然的物体に付帯するもの

9） アリストテレス『自然学』第 4巻第 4 章、212a20。この箇所の読解については、松浦和也
『アリストテレスの時空論』知泉書館、2018、第 3、4章参照。

10） Belles Lettres版の Henri Carteronによる近代フランス語訳では、διάστημαの訳語として
extension, intervalleがあてられている。



24

として扱う、と言うように、数学的概念を自然的事物から明確に区別し、前者を
後者にあてがうことを戒めている。このことは、ノエル神父が、「空虚は幾何学者
の頭の中にしか存在せず、あなたが管の中に現れたとおっしゃっているその空虚
ではありえない」と述べる根拠ともなっている。逆に、いわゆる「境界面」が現
れるのは自然物においてであり、数学的概念にはそのようなものは存在しないの
で、数学的立体では「境界面が取り除かれている」ということにもなるのである。

2 － 2．フィロポノスと中世の真空肯定論―次元と想像上の空間―
アリストテレスの場所論はその記述を辿るかぎりでは論理的とはいえ、しかし
ながら「取り囲んでいるものの、［囲まれているものに直接した］第一の不動の境
界面」という場所の定義は、「場所」のふつうの語感としては違和感があることも
事実である。また、この問題は空虚という自然学上の根本にかかわってくるので、
真空擁護派はこの場所の理論をなんらかの仕方で修正する必要にもせまられてい
た。そうした試みの中でよく知られ、とくに中世後期以降に影響力をもったのは、
フィロポノスである。
古代末期の新プラトン主義者フィロポノス（490-570）は、『アリストテレス「自

然学」注解』の中で、アリストテレスの著作を註解するという形式をとりながら
も、執拗に場所の理論に対して難色を示している。まずは、取り囲むものの境界
面であるとするアリストテレスの場所の定義を難じ、さらに場所は質料でも形相
でもないとしたうえで、「場所とは広がり διάστημαである」と主張する 11）。続いて
広がりをもつところの空間に目を転じて、「空間 chôraは、常に物体に満たされて
いるにもかかわらず、自身のロゴスにしたがっては、空虚である」、つまり広がり
は、形相をまったく欠きながらも可感的な物体である究極の基体「第一質料」に
よって満たされているのであるが、満たされると言う以上、それに先立つ空虚な
空間があると述べる。
フィロポノスがアリストテレスに逐一反論していくその論拠は省略するが、本
論にとって興味深いことは、次の思考実験である。それは「もし世界のすべての
土、水、木、火がなくなったと想定したならば、その中空には空虚を除いてなに
が残りうるであろうか 12）」というものである。これが中世後期以降、いわゆる「世
界の無化 annihilatio mundi」としてクローズアップされる仮説の典拠となる。
さらにフィロポノスは、数学的なモデルを援用して、「というのも、中心から円

周にどこでも直線を引けるということは明らかであるから、私たちが直線を引い
たところにあるのは、複数の方向をもった空虚な広がり διάστημαではなくてなん
であろうか」（574.17-19）と述べる。これは、思考の虚構物である数学的観念を、
自然学上の真空問題に適用することを戒めたアリストテレスとは、きわめて対照

11） フィロポノス『「自然学」註解』567.33-568.1。該当箇所についての要約は、David Furley, 

Summary of Philoponos’ Corollaries on Place and Void, in R. Sorabji（ed）, Philoponus and the 

rejection of Aristotelian science, Ithaca, N. Y. Cornell University Press, 1987, pp. 121-129 参照。
また、同書所収の David Sedley, Philoponus’  Concept of Space, pp. 140-153 も有益である。

12） 前掲書 574.13。



25

的に、神が「円を描いて、回転する丸い唯一の宇宙を据えた」13）と述べ、数学的観
念を世界の範型とするとするプラトン主義の面目躍如たるところがある。
世界の無化の仮説は時を経て、1277 年に公布されたタンピエの断罪以降に息を
吹き返すことになる。パリ大学総長タンピエによる 219 箇条は、真空が不可能で
あるとすることは神の全能に限界を設けることになるという理由でこれを譴責し
たことで、結果的に真空問題について吟味するきっかけを与えることになった。
とはいえ、神の全能によって世界が生成される前にそこにおかれているものが何
もない広がりつまり真空があったとすることも、神の創造に先立つ世界の存在を
想定しているという理由で同様に断罪されたので、学者たちは、もし仮に、場所
の内側にある物体が、神によって無化されたなら、その内側はどうなるであろう
かという思考実験、すなわち「世界の無化」という仮説を立てることでこの問題
に対処した。この問いに対する回答は二つである。ひとつは内側に空虚な中空が
残るというもの、もうひとつは空虚は不可能ゆえに世界そのものが風船のように
しぼんでしまうというものである。中世における「世界内における」14）真空の議論
は、この「世界の無化」の仮説をめぐって展開されていき、この仮説によって想
定された空間のことを「想像上の空間」と呼ぶようになっていった 15）。グラントは、
14 世紀に「世界の無化」の仮説を取り上げた人物としてビュリダンを挙げていて、
また、この空間を「想像上の空間 spatium imaginarium」と呼んだ人物としては 16
世紀後半から 17 世紀にかけて活躍したガブリエル・ヴァスケス（Gabriel Vasquez, 

1551-1604）を挙げている。ノエル神父が「当代の哲学者」ということで念頭に置
いているのはこの人物かもしれない。
さらに、この空虚となった内部を表す語として intervallum, spatium, distantiaだ

けでなく dimensioが用いられていった。ディメンシオには尺度というもっとも基
本的な意味のほかに、Gaffiotによると地球の軸ないし直径という意味（出典はガ
イウス・ユリウス・ヒュギーヌス Gaius Iulius Hyginus）があったので、こうした
閉じた空間内の広がりを指し示すのにふさわしいと思われたのかもしれない。ディ
メンシオが加わっていった経緯を歴史的に正確に辿るのは難しいが、調査したか
ぎりでは、16 世紀のパトリッツィが「すべての人々にとって空間が存在する、そ
してそれがなにかであるように思われるというのは、共通概念であり、それを
Dimensio, Distantia, Invervallum, Intercapedo, Spacium, Diastasis, Diastemaのよう
な名で呼んでいる 16）」と述べている。ノエル神父が、パスカルの dimensionを受け
て intervalleと同一視し、そのうえでこれを「想像上の空間」と結びつけたのには、
このような歴史的背景がある。ただし、ノエル神父は「次元」という概念を単に
忌避しているわけではない。別の著作では、物体においては、「縦横高さ」が「実

13） プラトン『ティマイオス』34b.

14） 空虚の問題は、このほかに「粒子間に存在する空虚」や「コスモス外空間に存在する空虚」
があった。われわれがここで対象としているのは「コスモス内部」での空虚についてであ
る。

15） E. Grant, Op. Cit., pp. 12-13.
16） Francesco Patrizi, De rerum natura libri ii priores. Aliter de spacio physico, aliter de spacio 

mathematico, 1587, p. 2.



26

在的次元 realis dimensionisの本質 17）」を構成していることは認めており、非物体
においては、次元は実在的ではないという理由で退けているわけである。

3．近世における残滓
世界の無化にまつわるこうしたさまざまの観念の影響を、近世初期のテキスト
に見出すことは容易である。ここでは、ノエル神父との論争が起きた 1647 年時点
でパリに在住ないし逗留していた三人の哲学者―しかもそれぞれ独自の体系を
構築した―からその痕跡を引用するにとどめよう。ひとりはコレージュ・ロワ
イヤル教授として当時はパリに在住していたガッサンディである。原子論に依拠
した真空概念を表明したことで知られるガッサンディであるが、碩学の徒らしく
その論拠はルクレティウスにとどまらず多岐にわたる。彼によると、エピクロス
派のさまざまな著者のみならず、ストア派、ヘルメス主義者、ガレノス、あるい
はフィロポノスのような「混淆的な」ある種のアリストテレス主義、こうした著
作家たちはおしなべて、空間は透過可能で運動とは無関係でそれ自体は作用する
ことのない三次元の枠組みであろうという見解をもっていた 18）。そして、この時期
に執筆にあたっていたと考えられる『ディオゲネス・ラウルティオス十巻本の注
解』では、むしろフィロポノス流の世界の無化に依拠した論拠が目立っている。

ところでこのことから、月下の天空のこうした境界のあいだではなにもな
いことが明らかなのだから、物体的なものも、そうしたものの実体や属性も
ないと解されるべきである。そうした実体や属性ではなくて、なにか場所、
あるいはむしろ、空間、間隔、間 、隔たり、次元 Locum, seu mavis 

Spatium, Intervallum, Intercapedinem, Distantiam, Dimensionemがあると解さ
れることが許されよう 19）。

「月下の天空」という語に端的に現れているように、この引用でのガッサンディ
は、地球を中心とする中世的な閉じたコスモスに沿って思考している。したがっ
て、「物体的なもののない」そうした「場所」とは、原子論的な斉一に広がる無限
の開かれた空間のことではなくて、フィロポノス的な中空の「場所」の概念であ
ることは明らかである。さらに「場所」は空間、間隔、間 、隔たり、次元と言
い換えられているが、これは先に見たように、パトリッツィが列挙した言い換え
をほぼ踏襲したものである。パスカルの言う「次元」に対して、ノエル神父がこ
れを「間 」と置き換えたのも、ガッサンディまで及ぶ一つの系譜に依拠してい
る。
もう一人は、1640 年以来パリに亡命していたホッブズである。彼の『物体論』

17） Étienne Noël, Plenum experimentis novis confirmatum, pp. 4-5.
18） G. Paganini, «Le néant et le vide. Les parcours croisés de Gassendi et Hobbes», in S. Taussig

（éd）, Gassendi et la modernité, Turnhout, Brepols, 2008, pp. 177-214.
19） P. Gassendi, Animadversiones in Decimum Librum Diogenis Laertii, qui est de vita, moribus 

platicisque Epicuri, Lugduni, Guillelmum Barbier 1649, pp. 613-614.



27

の刊行は 1655 年だが、すでに 1637 年ごろには構想を得て執筆に入っていたこと
が知られている。このイギリスの哲学者は自身の自然学の冒頭で、世界の無化の
仮説と想像上の空間を打ちたてる。ホッブズは言う、「自然哲学を教えることにお
いて、（私がすでに示したように）宇宙の虚構された奪取すなわち消去よりほかに
よいものを考えることができない」と。そしてこの事態を「事物の無化 rerum 

annihilatio」と呼ぶ。そのさいに一人の人間がこの無化を生き延びることができた
として、そして、その人間がもともとあった世界についての記憶や像をもってい
るとするならば、それを拠り所としてある空間を想像することができるが、そう
して想像された空間は、かつて存在した空間のコピーのようなものになるであろ
う。ホッブズは続ける、「したがってわれわれが、外的事物消去の仮定以前に存在
したある事物について思い出したり、それについてのファンタスマ（想像）をも
つとしたら、［…］われわれはかつて存在したものを手に入れるが、それはしかし
精神の外部に端的に存在したものであって、われわれが実際のところ想像的な空

0 0 0 0 0

間
0

と呼ぶようなものを手に入れるであろう 20）」と。このような世界の無化およびそ
れに引き続く想像上の空間の内に、ホッブズの物体論は展開することになる。こ
れは中世的な枠組みを借りた、世界の唯名論的再構成とも呼べるものであり、ア
リストテレス的実在論をとるノエル神父には容認しがたいものであった。
最後にデカルトを見ておこう。当時オランダに居を構えていたデカルトは、
1647 年 9 月にパリに旅行した際にパスカル家を訪問し、ロベルヴァルを交えて真
空問題について議論を交わした。充満論者であるこの哲学者が真空を否定する論
拠は、いうまでもなく物体の延長は空間の延長と異ならないという物体＝延長の
テーゼによるわけであるが、「世界の無化」を念頭に置いた仕方で真空否定を述べ
るテキストも存在する。たとえば、1639 年のメルセンヌ宛書簡では、空虚という
ことは、「部屋の両側の壁がくっついてしまうという状況を思い浮かべることであ
り、そうでなければあなたの考えは矛盾をきたす 21）」と言う。また、学校での教科
書として採用されることを願って執筆された『哲学の原理』では、第 2部 18 項で
真空否定の思考実験として、「もし神がある容器の内にある物体をすべて取り除き、
他の物体が入ってこないようにした場合、何が起きるかと尋ねられたならば、わ
れわれは、容器の側壁はとても近づいて、じかに触れることになってしまうと答
えることになろう」（AT IX, II, p. 63）と述べている。ここには、世界の無化とい
う討論命題に対して、空虚は不可能ゆえに世界そのものが風船のようにしぼんで
しまうという、中世以来の典型的な真空否定の答弁が生き延びているのを看取で
きる。
また、「想像上の空間」については、『世界論』第六章で自身の宇宙論を展開す

20） Thomas Hobbes, De corpore, Pars II, Caput VII, in Opera Latina I, pp. 81-82. 傍点は論者によ
る。ただし、充満論者であるホッブズは、「想像上の空間」の中に空虚を見ることはない。
その意味では、ノエル神父の直接の参照先はホッブズではなく、おそらくは先に挙げた真空
論者ヴァスケスの方がふさわしいかもしれない。

21） Œuvres de Descartes, publiées par Ch. Adam & P. Tannery, Paris, la nouvelle édition, 1996.（＝
AT版）による。以下、AT版の巻数とページ数を記す。1639 年 1 月 9 日メルセンヌ宛（AT. 

II, p. 482）。



28

るさいに「哲学者（スコラの哲学者）は、想像上の空間は無限であると言う」（AT. 

XI, p. 31）と述べることで知られている。この空間は「無限」とされるように、デ
カルトの場合は、本稿で主題的に取り上げている「コスモス内空間」とはやや系
譜が異なり、コスモスを包み込む無際限空間、すなわち「コスモス外空間」のこ
とを念頭に置いているように思われる。これは、アリストテレスがコスモスの外
部を「思考の上では existimatio可能」と述べていることから展開していった理論
であり、想像上の場 locum imaginatumとも呼ばれた広がりであった。
ただしデカルトにとっては、宇宙は斉一な無際限空間であり、それゆえコスモ
スの内部と外部という区別自体がナンセンスである。つまり、「コスモス外空間」
を無限の広がりとして想像できるのならば、コスモスそのものが無際限であると
認めない理由があろうかという、スコラの議論を逆手にとって自らの宇宙観を正
当化するしかけとなっているのである。ホッブズの「想像的な空間」と同様に、
古い革袋に新しいブドウ酒を注いだ例といえるであろう。

（追手門学院大学教授）


