
Title スタール夫人における北の文学とメランコリー

Author(s) 植村, 実江

Citation Gallia. 2019, 58, p. 39-48

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/72869

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



39

スタール夫人における北の文学とメランコリー

植村　実江

序論
「人間精神の進歩」。この概念は、スタール夫人が生涯貫いた基本理念である。
これは、知の蓄積により、古代より現代、現代より未来へと、人類が進歩しなが
ら完成に近づくという考えである。フランス革命が終結したとき、革命を否定的
に捉える人々によって、18 世紀の啓蒙思想にその責を負わせようとする論調があ
らわれた。このような革命否定論者は、啓蒙思想は人類の進歩という意味では逆
行であるとし、「人間精神の進歩説」を否定したのだ。18 世紀のフィロゾフたち
に囲まれて育ち、数々の代償を鑑みてもなお、革命の必然性を信じていたスター
ル夫人は、何としても「人間精神の進歩説」を論証するという使命に駆られてい
た。革命後の荒廃した社会においては、パンフレット、誹謗文書、新聞といった
短命のメディアがもてはやされ、趣味の規範は忘れ去られた。文学の低俗化は、
文学者の地位の転落を意味していた。文学者が民衆を導く役目を負うと信じてい
た彼女にとって、由々しき事態である。失墜したフィロゾフの名誉を挽回し、選
ばれし者としての文学者の地位を取り戻すには、理想の「文学」のあり方を提示
することが不可欠であった。これらの差し迫った問題意識のもと、1800 年に発表
した『文学論 1）』において、スタール夫人は「南の文学」を「古代の文学」、「北の
文学」を「近代の文学」と図式化した上で、時代が必要とするのは、近代の文学
である「北の文学」だと主張する。彼女は、自らの思い描く優れた文学のよりど
ころを、北の人々の精神性に見出そうとした。スタール夫人が『文学論』で示し
た「北の文学」の要素は、確実にロマン主義の芸術に引き継がれていく。本稿は、
北の人々のもつ精神性が、どのように「北の文学の優越性」の根拠となったのか
明らかにすることを目的として、考察をすすめる。

1．北の文学と南の文学
スタール夫人は「北の文学と南の文学」を定義し、それらをそれぞれ、「近代の
文学」、「古代の文学」であると図式化する。ここではこの理論にのっとって、そ
れぞれの文学の特徴を考察する。
『文学論』の「北の文学について」の章で、南北二つの文学をスタール夫人はこ

1） スタール夫人のテクストは以下を使用。Madame de Staël, Œuvres ; édition établie par 
Catriona Seth, avec la collaboration de Valérie Cossy, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 

2017. 本稿における日本語訳はすべて拙訳を使用した。引用文に付した下線はすべて論者に
よる。なお、『文学論』において、「文学」は「自然科学を除く、すべての哲学的な著作と、
想像による作品」を指す（De la littérature, «Discours préliminaire», p. 14）。



40

のように定義する。

明確に区別することができる二つの文学が存在すると、私には思われる。ホ
メロスを源流とする南の文学と、オシアンを祖とする北の文学である。ギリ
シャ、ラテン、イタリア、スペインそしてルイ 14 世時代のフランスの人々の
それは、私のいうところの南の文学である。イギリス、ドイツ、またいくつ
かのデンマークやスウェーデンの著作は、北の文学と分類できるだろう 2）。

このようにスタール夫人は、アルプスを境にそれを含む国々の文学を「南の文学」、
それよりも北の国々の文学を「北の文学」と分類している。ここで注意したいの
は、フランスに「ルイ 14 世時代の」という但し書きがつくことである。これは、
18 世紀のルソーや、フランスの詩人に、すでに北の文学の要素が見られることの
伏線であると言えるだろう。
スタール夫人が「北の文学」の源流であるとする『オシアン』は、スコットラ
ンドの作家マクファーソンが、古代の詩人によるゲール語の英雄譚を採集した作
品で、1760 年に刊行が始まった。これは、その語り手である英雄の名をとって
『オシアン』と呼ばれている。ヨーロッパで大変な成功をおさめ、フランスでも
1777年にル・トゥルヌールの翻訳版が出版された 3）。この作品はヨーロッパで大人
気を博し、スタール夫人もかなり熱心な読者であった。『文学論』では、この後も
しばしば言及され、シェ一クスピアと並んで、スタール夫人の「北の文学」のイ
メージの大部分を形成していることが示される。
スタール夫人は、イタリア人が東洋の人々をしばしば模倣してきたと指摘した
上で、東洋の人々と北の人々の「メランコリー」の違いを次のように説明する。

メランコリー、この多くの天才の作品を生み出す感情は、ほぼ例外なく、北
の風土にのみ属するように思われる。[...] 東洋における宗教的思想は、マホ
メットのものであれ、ユダヤ人のものであれ、魂を支え、導くポジティブな
感情である。それは、魂に、より哲学的でより陰鬱な印象をもたらす（1）甚だ
しい感情の波ではない。東洋の国々のメランコリーは、あらゆる喜びを享受
している幸福な人々のそれである。彼らは、栄華を誇るものの急速な移り変
わりや人生の短さについて、哀惜の念をもって、思いめぐらせるのみである。
北の人々のメランコリーは、魂の苦悩や、感受性が存在の中に見出させる虚
無や、生の消耗から死という未知なるものへと、想念を絶えず歩ませる夢
想（2）によって呼び起こされる

4）。

2） Madame de Staël, De la littérature, Œuvres, pp. 128-129.
3 ） この作品は、F.メンデルスゾーンの『フィンガルの洞窟』（1830）に代表されるように、19
世紀ロマン主義の芸術に大きな影響を与えた。

4） Ibid., pp. 128-129.



41

この文に付された注 5）において「ヘブライの詩は、北の詩に見出されるメランコ
リーとは全く違う特徴をもっている」と説明されているように、スタール夫人は
「東洋の文学」を「北の文学」と対立するものとして、「南の文学」と同列にして
扱っている。下線（1）では東洋の文学に欠けている要素として「哲学的」「陰鬱」
があげられているが、このふたつは『文学論』において、「北の文学」の特徴とし
て、繰り返し強調される要素である。下線（2）では、「北の文学」の重要な要素
であり、天才の作品を生み出す感情である「メランコリー」が提示される。この
文章に示されている「メランコリー」の特徴は「魂の苦悩」「虚無」「夢想」の三
点にまとめることができる。三つ目の「夢想」の中では、「想念」はつねに死へと
向かっていく傾向がある。
「北の文学と南の文学」の対比は、スタール夫人が 1807 年に発表した『コリン
ヌあるいはイタリア』にも見られる。この小説では、イタリアが南、イギリスが
北を表す。この作品の中で「北の文学と南の文学」の対比は、コリンヌの言葉と
して表現される。次の引用文では、イタリアの血をひくコリンヌが、英国人であ
るオズワルドに向けて話しており、コリンヌのわが国は「イタリア」つまり南を、
「あなたがた」は北方の人々を指している。

ダンテ、ペトラルカ [...]、これらの南の詩人たちは、芸術と自然のすばらし
さを、言葉による絵画に導入することができます。わが国の詩人には、あな
たがたの特徴である、あの深いメランコリーや、あの人間の心についての知
識（1）はないでしょう。しかし、この種の卓越は詩人よりむしろ、哲学的な作
家に属すものではないでしょうか。輝かしいイタリアの旋律は、深い思索に
よりも、外から見える事物のきらめきに、より調和するのです（2）

6 ）。

下線（1）に見られる「深いメランコリー」と「人間の心の知識」が、『文学論』
と同じく、スタール夫人が探求するテーマとしてここでも示されている。人間の
心 « le cœur humain» は、«âme» の同義語として、スタール夫人の作品の中でよ
く使用される。また下線（2）には、これら、北の特徴とは対照的に、南の詩人は
美しい自然を描写することには長けているが、内面の「メランコリー」を描くこ
とは得意ではないということや、南の詩がそれに適合しないという考えが示され
ている。下線部の「イタリアの旋律は外から見える事物のきらめきに調和する」
には、「外側」を表す «extérieur» という語が使われている。スタール夫人の南北、
二つの文学の対比には人間の「内」と「外」という語がよく使われる。また、内
側である心に言及するときによく現れるのが «profond» 「深い」という形容詞であ
る。この語の繰り返しには「心の奥深くまで」探求することをめざすという、ス
タール夫人の方向性が示されている。

5） Ibid., p. 128.
6 ） Madame de Staël, Corinne ou l’Italie, Œuvres, p. 1122.



42

2．メランコリーの語義の変遷
「メランコリー」という語の起源は、古代医学のヒポクラテス（前 460 年頃 -前
373 年頃）までさかのぼる。それによると「メランコリー」は四体液のひとつの、
黒胆汁であった。古代から 19 世紀末までの「メランコリー」の語義の変化は、
Dictionnaire Littré 7 ）の「メランコリー」の定義を参照することで、たどることがで
きる。Littréには 5つの項目が挙げられている。要約すると、「1. 古代の医学用語
で、黒い胆汁。心気症の原因。2. 知性の病変であり、偏執狂の変化したもの。3. 
身体的、心理的な原因による悲しみの性向（いわゆる脳の蒸気）。4．過酷な喪失
を過ぎて和らいだ痛み。5. 漠然とした悲しみ。つねに甘美さが付与されている。
特定の人々、とくに若者が見舞われやすく、ヨーロッパの近代詩に欠かせない」
となっている。
このリトレの定義から意味の変化をたどると、「メランコリー」は、古代におい

て医学用語で黒胆汁が原因となる心の病であったが、次に悲しみに支配される心
身の病気とされ、その後、4、5 の定義に見られるように、悲しみに「和らぎ」や
「甘美さ」が加わるようになる。
5番目の定義には「ヨーロッパの近代詩」があらわれるが、スタール夫人は、

「メランコリー」とイギリスの詩人を結びつけている。『文学論』の第二版に付さ
れた序文の中で、「今世紀のほとんどすべてのフランスの詩人は、英国の詩人の影
響を受けている 8）」と指摘し、フランスの詩人の例としてサン＝ランベール 9）とド
リール 10）の名を挙げている。ドリールは、『想像力』（1806）を発表するが、その
中には「メランコリー礼賛」のくだりが見られ、「メランコリー」は甘美な感情と
して描かれている。

絶望は涙を見つけるやいなや、
メランコリーにそれをあずけにくる
その苦痛を和らげるためにであって、忘れるためではない
メランコリーこそが、煩わしい喜びよりもずっとやさしく
苦しみを体験した不幸な者を迎えてくれるのだ
それは、悲しげだが柔和な表情で、不幸に微笑みかけに来て
悲しみを癒し、痛みを和らげてくれる 11）

このようなドリールの主張や、前述の Littréによる「メランコリー」の定義にも
あるように、時代が下るにつれて、「メランコリー」を心地よく、甘美な感情と捉
える傾向が強くなる。では、スタール夫人の「メランコリー」も、これらのよう
に甘美な感情としての「メランコリー」なのだろうか。先に述べた、スタール夫

7） https://www.littre.org/definition/mélancolie（2018 年 10 月 15 日閲覧）
8） Mme de Staël, De la littérature, Œuvres, p. 6.
9 ） Jean François de Saint-Lambert（1716-1803）
10） Jacques Delille（1738-1813）
11） Jacques Delille, L’Imagination, Tome 1 deuxième édition, L. G. Michaud, 1825, p. 148.



43

人による「メランコリー」の特徴である「心の苦悩」や「想像力が見出す虚無」
には、人間が心地よいと感じる要素は見られない。もうひとつの特徴である「夢
想」に関しては、ルソーより前は夢想を「狂気」と捉えていたが、ルソーやドリー
ルは「夢想」に肯定的な意味を付与している 12）という指摘がある。すなわち、「夢
想」と「メランコリー」はともに、心地よい感覚という意味が付与されるように
なり、二つの語のイメージの変化には関係がみとめられる。スタール夫人の「メ
ランコリー」に見られる「甘美」については後述する。

3．メランコリーと心の苦悩
スタール夫人が『文学論』において主張した「北の文学の優越性」によると、天
才を生み出す感情は「メランコリー」であり、この感情は北の人々のみに属す。 

スタール夫人の考えでは、「メランコリー」という心の動きは本質的に近代的なも
のであり、古代人には見られないものである 13）。「メランコリー」のテーマを追求
したシャトーブリアンの『ルネ』が 1802 年、セナンクールの『オーベルマン』が
1804 年に出版される。
『文学論』の 7年後に発表された『コリンヌあるいはイタリア』の冒頭では、英
国人オズワルド卿の姿が描かれる。この小説においては、イギリスが北、イタリ
アが南を象徴している。したがって、英国人であるオズワルドの人物描写には、
スタール夫人の考える北方の人々の気質が表現されている。

彼 [オズワルド]は気高く美しい顔立ちで、才気に富み、立派な家柄に生まれ、
自由な生活ができる財産をもっていた。しかし、彼の健康は深い心の痛手に
よって損なわれており、医者たちは彼の胸の病状が悪化するのをおそれて、
南の空気を吸う療養をすすめた 14）。

下線部の「深い心の痛手」が「メランコリー」のテーマを象徴的に示している。
すでに示したように、スタール夫人は、「メランコリー」を呼び起こす要素として、
「魂の苦悩（les souffrances de l’âme）」、「感受性が見出す虚無」、「夢想」の三つを
あげている。このオズワルドの描写に使われている「深い心の痛手（un profond 

sentiment de peine）」は 「魂の苦悩」と共通のイメージをもっている。
«sentiment»と «âme»、«peine»と «souffrance»をそれぞれ類義語と考えると、
「心の痛手」は「魂の苦悩」の言い換えであると言えるだろう。
人間の内面の苦悩を探求する動きは、『文学論』や『コリンヌ』より少し先駆け、
18 世紀後半からみとめることができる。1774 年に発表されたウォルフガング・

12） 井上櫻子「啓蒙期の感受性論からロマン主義の叙情詩へ：ジャック・ドリールの『想像力』
（1806）を中心に」、『慶應義塾大学日吉紀要 . フランス語フランス文学』第 49/50 号、慶應
義塾大学日吉紀要刊行委員会、2009 年、9-28 頁、15 頁。

13） Béatrice Didier, Corrine ou l’Italie de Mme de Staël, Folio, 1999, p. 130.
14） Mme de Staël, Corinne ou l’Italie, Œuvres, p. 1005.



44

フォン・ゲーテの『若きウェルテルの悩み 15）』（Die Leiden des jungen Werthers、フ
ランス語タイトル Les souffrances de jeune Werther、以下『ウェルテル』と略記）
は、ヨーロッパ中で成功をおさめ、ウェルテルをまねて自殺者が出るという社会
現象さえ引き起こした。スタール夫人は、ルソーの『新エロイーズ』（1761）と並
んで、『ウェルテル』から大きな影響を受けたと言われており、彼女の作品中でも
よく言及される。この小説のタイトルは「苦悩する青年」のイメージを想起させ、
「魂の苦悩」のテーマの流行を先取りしていると言える。
このように、「メランコリー」の特徴であるとした「魂の苦悩」は、「メランコ
リー」と密接に結びつき、あるいは「メランコリー」そのものとして、文学の潮
流の中心的なテーマとなっていく。«souffrance» に類似する語として、«douleur» 

や «peine» という語も、「オズワルド」や「オーベルマン」の人物描写に多用され
る。そしてそれらは最終的には病、苦痛を表す «mal» という語に還元される。ロ
マン主義の先駆けとなるこの時代において、「メランコリー」の感情に支配される
症状は「世紀病（mal du siècle）」と呼ばれるようになる。『ロマン主義の精神』
（1966）の著者であるシェンクは、世紀病の根源は、キリスト教という精神的基盤
を失うことにより、何の信仰ももたない人々が空虚さや無意味を感じることだと
している 16）。

4. 北の文学とメランコリー
スタール夫人は、ロマン主義の主要なテーマとなる「メランコリー」を、「北の
人々の感情」であるとし、「北の文学の優越性」を唱えた。ここからは、スタール
夫人が「メランコリー」と「北の文学」をどのように結びつけたのか見ていきた
い。
スタール夫人は、北の人々を次のように描写している。

北の陰鬱な風土は、北の人々の想像力に嵐や闇しか与えない。彼らは日数を
夜で数え、年数は冬で数える 17）。

すでに見てきたように、スタール夫人は、南の詩人は美しい自然を色鮮やかに描
き、南の人々は幸せを享受する人々であると説明していた。「北の人々」には陰鬱
な世界に住むストイックな人間というイメージが付与され、南の詩人に描かれる
色鮮やかな世界や、そこに住む幸せを謳歌する人々との対比をなしている。
前述のように、スタール夫人によると「北の文学」は『オシアン』を源流とし
ている。スタール夫人はキリスト教の宗教的な瞑想（méditation）が哲学的な思考
を導き、様々な学問や思想的領域において、人類の知的能力の向上に役立ってき

15） 『若きウェルテルの悩み』。この作品は、主人公のウェルテルが人妻へのかなわぬ思いに苦悩
した挙句、自殺するというストーリーの書簡体小説である。

16） H. G.シェンク『ロマン主義の精神』生松敬三、塚本明子訳、みすず書房、1975 年、66 頁。
17） Mme de Staël, De la littérature, Œuvres, p. 96.



45

たと考えており 18）、次の引用では、『オシアン』の詩学がそのような精神活動に合
致すると述べられている。

オシアンには宗教的な思想がないと言われてきた。神話もない。しかし、そ
こに絶えず見出されるものは、魂の高揚であり、死者への敬意であり、来世
の存在の確信である。これらの感情は、南の異教よりもずっと、キリスト教
がもたらす心の動きに近いのだ 19）。

この引用にも見られるように、スタール夫人は『オシアン』に見出される魂の高
揚と、キリスト教がもたらす心の動きに、共通の精神性を見出している。スター
ル夫人の描く北の人々のイメージの中では、この精神性は北の風土と結びついて
いる。

スコットランドの吟唱詩人を継承するイギリスの詩人たち [...]は、北の想像
力を持ち続けた。海辺、風の音、ヒースの原野。これらへの愛着を抱かせる
のは、この想像力である。すなわち、北の想像力は来世という別の世界へと、
運命によって疲れきった魂を連れてゆく。北の人間の想像力は、彼らが住む
この世の最果てから、さらに遠くへと身を投じる。この想像力は、彼らの水
平線を縁取り、生から永遠への薄暗い通路を形作っているかのような雲を突
き抜けて、身を投じるのだ 20）。

北の人々が住むのはこの世の最果てであり、死の世界との境界はすぐそばにある。
つまり、北の人々の生は、死と隣り合わせなのだ。死を身近に感じる世界観は、
キリスト教の瞑想の世界と親和性をもつ。これが、北の詩学がキリスト教に近い
というスタール夫人の考えの根拠である。
さらに、スタール夫人は南と対比することによって、北の詩学が南の詩学より
すぐれていることを強調している。

哲学的な思考は、いわば、それ自体を陰鬱なイメージへと集約する。南の詩
は北の詩とは違って、瞑想の調和とは程遠い。何かを明らかにする深い思索
を促すことも、めったにないと言えるだろう。すなわち、快楽の詩は、ほぼ
すべての秩序だった考えを排除してしまうのだ 21）。

スタール夫人はまた、北の詩は、アレゴリーがもつ表面的な効果に頼らず、深
い思索に根差すものだと説明する。そして、深い思索という精神的活動から生ま
れる魂の高揚は万人がもつものでありながら、それを表現し、作品として具現化

18） Ibid., p. 95.
19） Ibid., p. 131.
20） Ibid., p. 129.
21） Ibid., pp. 132-133.



46

するのは天才だと述べている。

北の詩には、ほとんどアレゴリーが見られない。北の詩は、その効果におい
て、想像力を刺激するための局所的な思い込み（des superstitions locales）を
必要としない。深い思索によって精神が純粋に高まり、魂の高揚を覚えるこ
とができる。それは、真に詩的な霊感の源であり、その感情はすべての人々
の心の中にある。しかし、それを表現することは、天才のなせる業である。
天才の手にかかると、北の詩がもつ霊感は、天上の夢想を持続させ、田園と
孤独を愛する気持ちを促す。そしてしばしば、心を宗教的な想念へと運び、
選ばれし者たちの心の中で、美徳への献身と、崇高な想念の霊感を掻き立て
ることとなるのだ 22）。

誰もが抱く、深い思索から生まれる魂の高揚を、天才は宗教的な心境へと導く。
天才がその状態を維持する「天上の夢想」という表現は、ロマン主義の「夢想」
の主題を先取りしており、天才が夢想の状態から作品を生み出すイメージが描か
れている。
下線部の「田園と孤独を愛する気持ち」はルソーを想起させる。ルソーは『告
白』（1782）と『孤独な散歩者の夢想』（1778）で、メランコリックな感情を描い
た。井上 23）の指摘によると、過ぎ去った日々を回想する甘美な感情が、『告白』で
は繰り返し描かれる。ドリールの詩にも見られるように、過去を思い出し、涙を
流すとき、人間は甘美な感情にひたる。古代の「病」を意味していた「メランコ
リー」は、「甘美」の要素を帯びることによりロマン主義的な「メランコリー」へ
と変化したと言えるだろう。スタール夫人の「メランコリー」の要素である「夢
想」は、ルソーが描く、追憶するときに喚起される甘美な感覚をともなう「メラ
ンコリー」の状態と類似しており、その境界はあいまいである。つまり、ルソー
的な「夢想」の状態にある感情を「メランコリックな感情」と、捉えるようになっ
てきたと言えるのではないか。スタール夫人が「メランコリー」に「甘美」な要
素をみとめていることは、次の文章に表現されている。

メランコリックな詩は、絶えず様々に変化する。ある自然の美に触れたとき、
私たちの心の中で生まれる静かな震動は、いつも、ひとつの同じ感覚である。
私たちにその感覚を想起させる詩の源泉となる感情は、アルモニカの音色の
効果によく似ている。魂はやさしく揺さぶられ、その音色が魂を支えてくれ
る状態が、可能な限り長く続いてほしいと願うのだ 24）。

アルモニカは、1761 年にベンジャミン・フランクリンによって考案された。グラ

22） Ibid., pp. 131-132.
23） 井上, p. 15.
24） Mme de Staël, De la littérature, Œuvres, p. 133.



47

スハープを改良したこの楽器は、その甘美な音色で、当時高い人気を得ていた 25）。
メランコリックな詩が心を震わせる現象を、アルモニカの甘美な音色と重ねてい
ることや、「やさしく揺さぶられ」という表現から、スタール夫人が、「メランコ
リー」を、甘美な感覚をともなうものと捉えていることがわかる。

5. メランコリックな詩と哲学
以上のように、スタール夫人は北の人々のもつ「メランコリー」という感情と、
深い思索という精神活動を結びつけ、北の詩を「メランコリックな詩」であると
定義した。

メランコリックな詩は、哲学に最もよく調和する。悲しみは人間がもつ、い
かなる他の感情よりも、その人となりや宿命に、より深く浸透するものなの
だ 26）。

フランス革命後、アンシャン・レジームの規範は崩壊した。啓蒙主義を否定する
者も現れ、文学者の地位は転落した。文学者の地位を回復させるためには、理想
の文学を世に示す必要があった。スタール夫人が「深い思索」や「哲学的な思考」
を強調するのは、このような差し迫った必要性からである。

物事への注意深いまなざしと、抽象的な思考は、思想家にとって実に大きな
武器である。これらの能力のみが、人類の精神的進歩に役立つことができる。
想像力や才能はそれらに由来し、記憶を喚起するに過ぎない。しかし、本当
に新しい考えに達することを可能にするのは、形而上学的な方法だけなの
だ 27）。

結論
フランス革命直後の荒廃した社会において、スタール夫人は、哲学的な思考こそ
近代の文学に必要であると確信していた。そして、「北の文学と南の文学」を対比
させ、「北の文学」が哲学的な思考を促すと主張した。「メランコリー」の感情は、
深い思索の土壌であり、哲学的な思考を導く。「メランコリー」はまた、田園と孤
独を愛する感情と親和性をもち、夢想の状態をつくり出す。この感情は、北の風

25） アルモニカは熱狂的な人気を得たが、その音色や過度の練習のせいで精神に異常をきたす者
が現れた。また、近代催眠療法の始祖とされるドイツの医師メスメル（Franz Mesmer, 1734-
1815）が、自らの療法にアルモニカの演奏を用いたことが問題視されたことも相まって、危
険な楽器とみなされるようになる。やがて、この楽器は 1830 年頃に衰退する。アルモニカ
のこのような騒動や歴史については、以下の文献に詳しい。冨田晃「グラスハープとグラス
ハーモニカの概略史」、『弘前大学教育学部紀要』第 103 号、弘前大学教育学部、2010 年 3
月、73-77 頁。田村治美「18 世紀における「生命科学」と音楽の関わり：アルモニカの流行
と凋落、B.フランクリンと F. A.メスメルをめぐって」、『人文科学研究：キリスト教と文化』
第 49 号、国際基督教大学キリスト教と文化研究所、2017 年 12 月、77-121 頁。

26） Mme de Staël, De la littérature, Œuvres, p. 129.
27） Ibid., p. 104.



48

土が育む人々に特有のものであるとスタール夫人は考えており、「北の文学の優越
性」の根拠を、ここに見出すことができる。

（大阪大学博士後期課程在学中）


