
Title シラーの『生理学の哲学』における心身問題 : その
中間力構想と神経精気論の思想的背景

Author(s) 津田, 保夫

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2004, 4, p. 27-38

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/73814

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 はじめに

シラーの『生理学の哲学』における心身問題

その中間力構想と神経精気論の思想的背景―

津田保夫

18世紀半ば頃のドイツにおいて人間学という新しい学問が成立してきたことは、前年度

の本共同研究プロジェクトの報告の中ですでに述べた。 1もう一度その状況を略述すると、

17世紀のデカルト的心身二元論により人間は思惟実体 (rescogitans)としての精神と延長

実体 (resextensa) としての身体とに峻別され、前者は哲学や心理学によって、後者は医

学や生理学によって、それぞれ別々に扱われるようになっていたが、 18世紀中頃になると、

人間を精神と身体の交流する総体として捉えようとする動きが起こったのである。

その理論的主導者の一人であったエルンスト・プラトナーは主著『医師と哲学者のため

の人間学』 (1772)において、この新しい学問に対して「人間学」 (Anthropologie)という

名を与えた。これはいわば従来の哲学と医学を統合するような学問分野であり、それに携

わる者は哲学者であると同時に医学者でもあるため「哲学的医師」 (philosophischerArzt) 

と呼ばれた。この哲学的医師たちによる人間学の研究は幅広い分野に及び、医学や哲学の

みならず文学の領域にまで入り込み、プラトナーから直接教えを受けたジャン・パウルを

はじめとして、多くの文学者も関わるようになった。カール学院で師のアーベルらから当

時の最新の人間学を学んだシラーもその一人である。とくに彼がカール学院の卒業論文と

して書いた『生理学の哲学』と『人間の動物的本性と精神的本性の連関について』は、精

神と身体の相互連関という人間学の核心的問題を扱っている。

人間の精神と身体が相互に交渉しあっていることは、身体が受けた刺激を感覚として精

神が感受したり、精神の意志を身体が行動として実現したりすることなどにより、経験的

事実として明らかであるが、デカルト的二元論によれば精神と身体はまった＜本性を異に

する実体であるから、それらが相互に交渉しあっているという事実をうまく説明できない

という問題が生じたのである。これがいわゆる心身問題というデカルト的二元論が残した

難問であり、この解決の試みとしては、ゲーリンクスやマールブランシュらの機会原因説、

ライプニッツの予定調和説などが出されたが、これらはいずれも神の力によって説明しよ

うとするものであった。これに対して 18世紀ドイツの人間学は、神のような超自然的力の

介在を否定し、精神と身体との間に自然の物理的な力の作用を認めようとする物理的影響

説の立場をとり、心身の相互作用が現実にあるという経験的事実を重視して、その原理的

-27-



な説明は無益な思弁として斥けたのである。

シラーの受理された卒業論文である『人間の動物的本性と精神的本性の連関について』

も、基本的にはそれと同じ傾向のものである。ところがその前年に提出された『生理学の

哲学』では、シラーは心身問題の原理的説明という難問に真っ向から取り組み、中間力構

想と神経精気論によって自分なりの答えを出そうとした。もちろんこれは、内容が経験科

の領域を超えていくぶん形而上学的なものになってしまったため、医学部の卒業論文と

しては却下されるのだが、そこには『人間の動物的本性と精神的本性の連関について』で

は欠落したきわめて興味深い思想が残存しているように思われるのである。

したがって、この『生理学の哲学』はシラーの思想的発展の過程を知る上できわめて重

要な資料なのだが、そこにはいくつかの重大な問題がある。まず、シラーはこの『生理学

の哲学』をドイツ語とラテン語で書いたのだが、残存しているのはドイツ語で書かれたも

のの全5章のうち第 1節の一部のみであり、しかもそれはシラー自身の手によるものでは

なく、他人が書き写したものである。したがって、そこから『生理学の哲学』の全体像を

再構成するのはきわめて困難であろう。また、その中心概念をなす中間力や神経精気の理

論は、その後のシラーの著作の中ではまったく現れず、それ以降放棄されてしまったかの

ように見える。しかし、たとえば『美的教育書簡』における遊戯衝動などには明らかに中

間力構想との関連を見て取ることもできるのであり、その基本的な考え方はその後のシラ

ーの思想の中でも生き続けていると考えられるのである。そして、そのようなシラーの思

考原理のいくつかは、『生理学の哲学』のわずかに残存している部分にも十分に現れている

ように思われる。

そこで本稿では、シラーの『生理学の哲学』で扱われている心身問題に対するシラーの

考えを、とくに中間力構想と神経精気論を中心に、同時代の思想的背景との関連において

考察したいと思う。そして、神経精気については当時の医学界の権威であったハラーの影

響がすでに指摘されているが、人体を目に見えない微細な精気が流れているという考え方

はもっと古くから存在しているのである。次章ではそのような心身問題と精気説の系譜を

歴史的にたどり、その思想史的背景との関連においてシラーの生理学思想の特質を明らか

にしたい。

2 心身問題と精気説の歴史的系譜

人間を魂と身体の結合として捉える考え方は古くから存在している。すでに古代ギリシ

ア時代のプラトンは、人間の魂は不死で身体は死すべきものであるが、現世に生きる人間

においてその両者は分かちがたく結びついていると考えた。プラトン哲学では魂にとって

身体は牢獄なのであり、身体の死によってようやく不死の魂は身体から解き放たれるので

ある。そしてプラトンは『国家』において魂を知性と気概と欲望の三つの部分に分けてい

るのだが、『ティマイオス』ではさらにそれぞれの部分に対して身体における存在場所を割

-28-



り当て、知性は頭部、気概は胸部、欲望は腹部に住むと考えたのである。 2

一方、アリストテレスもまた人間の魂と身体は不可分だとしたが、プラトンのように魂

に対して身体を否定的に捉えるのではなく、魂を形相として身体をそれに対する質料であ

るとみなした。 3魂と身体はそのようにして互いに必要としあっているのである。また彼は

魂を五つの能力、すなわち、栄養的能力、感覚的能力、欲求的能力、運動可能的能力、思

考的能力に区分した。 4 このうち、植物は栄養的能力のみを持ち、動物はそれに加えて感覚

的能力と欲求的能力および運動可能的能力を持つが、人間だけがさらに思考的能力をも持

つ。そして、有血動物においては感覚的能力と栄養的能力の場所は心臓にあると主張する

のである。 5 さらにアリストテレスは、すべての生きた動物はその身体の全体に本性的な熱

（いわゆる内在熱）を持っていると考え、その熱の源泉も心臓であるとした。 6彼によれば

この熱こそが生命の本源であり、その消滅が死なのである。

その後、生理学の父とも呼ばれるエラシストラトスは、精気説の考え方を初めて生理学

に取り入れて体系的に論じた。彼は人体のすべての器官に静脈、動脈、神経という三つの

導管がゆきわたり、人体はそれらの導管を通る血液と二種類の精気（プネウマ）によって

養われていると考える。 7 つまり血液は静脈によって運ばれ、プネウマは動脈と神経によっ

て運ばれるのだが、肺で取り込まれた空気がプネウマの原料となり心臓で「生命精気（生

命のプネウマ）」 (pneumazotikon, spiritus vitalis)が作られ、動脈で体内に送られる。こ

れが脳へ達すると「霊魂精気（心のプネウマ）」 (pneumapsychikon, spiritus animalis) 

となり、神経によって体の方々へ運ばれるのである。 8そして、血液が過多になって動脈に

入り込みプネウマの流れを妨げることによって、様々な病の症状が現れるという血液過多

病因論を唱えた。 9

これらの考え方を受け継ぎながらも、とくにエラシストラトスの精気説を批判的に修正

して生理学の体系を集大成したのが、ペルガモンのガレノスである。エラシストラトスが

動脈には血液ではなくプネウマだけが流れていると考えたのに対し、 10ガレノスは動脈に

も血液が存在すると主張する。そして病気の原因は血液過多ではなく血液中の栄養の残滓

（不浄物）によるものだとする栄養残滓病因論を唱えた。 11 なお彼は動脈内のプネウマは

血液の中に含まれているとし、それが脳内に達すると血液と混じらない純粋な霊魂精気が

発生し、これが神経に沿って運ばれて、身体の高次の諸機能を営むと考えたのである。 12

ガレノスはまた合目的性を持つ身体の生理機能を魂の統御力の表れと見なして、アリス

トテレスの運動概念とプラトンの魂の三区分説を踏襲し、さらにエラシストラトスの精気

説をも取り入れて、魂による身体の統御機構について論じるのである。つまり、身体の運

動は随意運動および知覚、不随意運動、栄養運動の三種類に分けられ、それぞれを統御す

る魂の部分として理性、欲望および自然力が割り当てられる。 13 これらの身体における場

所はそれぞれ脳と心識と肝臓であるが、彼はこれら三つの臓器がその魂の機能を伝達し実

現するための精気を持つと考え、エラシストラトスの二つのプネウマに「自然精気（自然

のプネウマ）」 (pneumaphysicon, spiritus naturalis)を加え、肝臓での自然精気、心臓で

-29-



の生命精気、脳での霊魂精気という三つのプネウマによる転換系を構築したのである。 14そ

してそれらの精気が担う魂の機能を具現するものとして、自然の諸力（自然生命力）が身

体各部にその目的に応じて配分されていると考えた。 15 このようにしてガレノスの生理学

体系では魂と身体は密接に関連し一体となって生命を形成しているのであり、それ以降近

代にいたるまで、医学や生理学の古典的規範としての地位を保ち続けたのである。

しかしすでに述べたように、 17世紀に入るとデカルトの心身二元論によって、人間の魂

と身体はまったく異なる実体として峻別されてしまう。デカルトは「我思う」思惟実体と

しての精神の明証性から出発し、演繹的に推論して物心分離の二元論に到達した。つまり

魂（精神）は空間に延長を占めない思惟のみを本性とする単一の実体であり、身体なしに

も存在しうる。また身体（物体）は魂と関わりなく空間に延長を占めることによってのみ

存在しうる合成された実体である。このようにして魂はまった＜非物質的な存在となり、

その不死性の証明の前提が得られ、一方身体は延長のみを本性とするたんなる物質として

一切の霊的性質が排除され、物理的力学法則によって機械論的に説明しうるようになる。

実際、デカルトは思惟する精神を持たない動物を一種の自働機械とみなしたし、また精神

を持っている人間についても、身体部分は心臓の熱機関を中心とする精巧な自働機械だと

考えた。そのメカニズムを彼は『人間論』で、同時代にハーヴェイによって発見された血

液循環の理論とともに、ガレノスから続く精気論を用いて説明するである。ただし、デカ

ルトが用いているのはガレノスの三つの精気のうち霊魂精気 (pneumapsychikon)に相当

する動物精気 (espritanimaux)のみであり、生命精気と自然精気の機能は血液に割り与

えられていると考えられる。 16

『人間論』において動物精気は血液と並んで重要な要素として扱われているのだが、そ

れは「血液の最も微細な粒子」からなる「一種のきわめて微細な風」もしくは「きわめて

活発で純粋な炎」のようなものであり、動脈を通って脳に上がってきた血液が脳の松果腺

で濾過されることによって作られる。 17つまり、デカルトのいう動物精気はもともとは血

液なのだが、血液の微細な粒子が「より粗大な粒子から分離」され、「心臓の熱によって与

えられた極度の速さを保持している」ことで、一般の血液の性質を失うので、動物精気と

いう別の名で呼ばれるのである。 18脳内で作られた動物精気は脳の空室から脳実質の孔を

通って神経に入っていくのだが、この動物精気の量の多少やその傾向に応じて、「これらの

神経が挿入されている筋肉の形を変え、またこの手段によって全肢体を動かす力をもつ」

という。 19 このようにして身体各部の動きは動物精気によって調整されるのだが、また逆

に、動物精気は身体各部の状態や感覚を脳に伝える役割も果たすのである。 20そしてその

ために、動物精気を通して脳に伝えられた身体の感覚や状態は精神に様々な感情（情念）

を引き起こすのであり、この問題は『人間論』の続編ともいえる『情念論』で詳しく論じ

られることになる。

『情念論』のテーマである情念 (passion) とは、身体を能動者として精神が受ける受動

(passion) としての意識、つまり「精神の知覚、感覚または感動であって、特に精神自身

30-



に関係づけられ、かつ精気のある運動によってひき起こされ維持され強められるところの

もの」 21である。この情念には様々なものがあるのだが、デカルトは基本的な情念として、

「驚き」、「愛」、「憎み」、「欲望」、「喜び」、「悲しみ」の六つを挙げている。 22 このような

身体からの精神の受動としての情念の存在は、精神と身体が何らかの形で結合しているこ

とを前提とするが、デカルトの精神は単一不可分であるから、プラトンやガレノスの魂の

＝部分説のように魂をいくつかの部分に分けて、それぞれに身体の各部を割り当てるとい

うことはできず、精神と身体はーカ所のみで結合していると考える。その場所、すなわち

身体における魂の座は、動物精気が精製される脳の松果腺である。この松果腺で精神は身

体からの動物精気の運動によって情念を受ける。そしてまた逆に、精神には能動として意

志作用もあるのであり、これもまた松果腺で運動精気に働きかけて身体の運動を起こすこ

ともできるのである。しかし、松果腺における精神の受動としての情念と能動としての自

由意志とが相反して互いに争う場合があるのであり、そのときには精神が情念を支配する

ことが必要となる。こうしてデカルトの情念論は道徳論へとつながるのである。

以上のようにデカルトは、脳の松果腺における動物精気の運動によって精神と身体の相

互作用を説明したのだが、思惟実体として延長をもたない精神が延長をもつ物質としての

松果腺において、同じく延長をもつ物質である動物精気とどのように作用しあっているの

か、ということについては明快な答えを出していない。そしてこのことは、初めに述べた

ように、心身問題として議論を引き起こすとともに、心身二元論の首尾一貫性をも揺るが

す結果にもなった。その結果、身体を精神に還元する唯心論（シュタールなど）や精神を

身体に還元する唯物論（ラ・メトリなど）といった極端な一元論も現れてくるようになっ

たのである。しかし一方でまた、哲学と医学はその対象をそれぞれ精神および身体に限定

することによって、学問として確立発展することにもなった。医学の分野ではオランダの

ブールハーフェが近代臨床医学の基礎を築き、その一番弟子であったアルブレヒト・フォ

ン・ハラーは神経のはたらきに重点を置いた生理学体系を作り上げた。そのさいに彼はガ

レノスからデカルトヘと続いた精気論を取り入れているのだが、神経を動く精気に対して

神経液 (Nervensaft)という概念を用い、それを神経精気 (Nervengeister)とも言い換え

ているのである。 23

ハラーは身体の運動と感覚的感受は神経を介して行われると考え、神経の起点となる脳

髄に魂の座があると見なした。 24 しかし神経自体は繊維質であるから、脳から出て神経を

通り素早く流れるような物質が存在しなければならないと考え、それを神経液と呼んだの

である。 25彼は「この液の性質は未知である」 26 と述べているが、それは脳の動脈から来

ており、顕微鏡でも見ることのできないような神経の微細な導管を通っていくものだと推

測している。 27 またこの神経液は「感受と運動の道具」 28であるから、きわめて流動的で

感覚の印象や意志の命令を遅滞なく伝達できなければならず、目に見えないほど微細で、

他の体液とは区別されなければならないとしている。 29

人間学の提唱者であるエルンスト・プラトナーもそのような考えを継承した。彼は神経

31-



を流れる物質を神経液もしくは生命精気 (Lebensgeister) と呼び、人間の精神や身体の活

動、また天才や病なども、神経液あるいは生命精気の運動と関連させて説明している。 3いし

かし、ハラーもプラトナーも精神が神経液をどのようにして動かすのか、あるいは神経液

はどのようにして精神に働きかけるのかといった問題には立ち入らず、彼らはそれをただ

経験的事実として受け入れて、具体的な事象の記述のみに留まるのであり、デカルトが残

した心身問題は解決されずにむしろ回避されている。それに対して、シラーの『生理学の

哲学』はそのような精気論の流れを継承しつつも、デカルトが残した心身問題に取り組ん

でいるのであり、次章ではシラーのその試みを検討してみたいと思う。

3 『生理学の哲学』における中間力構想と神経精気論

1)中間力による力学的説明

シラーの『生理学の哲学』の全体構成は、「精神的生活」、「栄養的生活」、「生殖」、「これ

ら三体系の関連」、「睡眠と自然死」という 5章から成り立っているが、残存しているのは

このうち第 1章「精神的生活」の第 11節途中までである。そこでは感覚的感受や表象、思

考など人間の精神のはたらきが身体との関連において考察されているのだが、その最初に

扱われているのは「人間の使命」 (dieBestimmung des Menschen)の問題である。「人間

の使命」というのは、 1748年に出版されたシュパルディングによる同名の書物によって、

すでに当時のドイツの啓蒙主義者たちの間に広まっていたテーマであった。 31

この問題に関してシラーはまず、「宇宙は永遠なる知性の作品であり、見事な計画にした

がって構想されている」 32 と述べ、人間の精神はその「偉大なる計画のすべてを発見し、

その計画から創造主を認め、愛し、讃えなければならない」 (8.37)とする。したがって、「人

間はその創造主の偉大さを求めて努力し、創造主が世界を捉えるのと同じ眼差しで世界を

捉えるために存在する」 (ebd.)のであり、その意味において「神と等しくなること

(Gottgleichheit)が人間の使命なのだ」 (ebd.)と答えるのである。そして、「この理想は

無限だが、精神は永遠だ。永遠は無限の尺度である。すなわち、精神は永遠に成長を続け

るが、その理想へは永遠に到達することはないだろう」 (8.38)という。つまり、人間の使

命は神の完全性に到達することなのだが、それは永遠に努力されるべき課題なのであり、

そのためには魂の不死が前提とされるのである。このようにシラーは、人間の使命の問題

から形而上学的に魂の不死を導き出したのだが、魂がその使命を果たすためには、神が創

造した世界を感受する必要がある。そこから、この物質的世界を非物質的な魂がどのよう

にして感受するのかというデカルト以来の心身問題へと移るのである。

そしてまず次の第 2節では物質から精神への作用が論じられる。魂の外部つまり物質世

界での作用はすべて物質の運動であるが、これは物質の「不可入性」

(U nd urchdringlichkeit) という性質に基づいている。不可入性というのは、延長実体で

ある物質が空間内に占める延長部分には他の物質は入り込むことができない

-32-



(undurchdringlich) という性質であり、この性質によって物質どうしは互いに作用する

ことができるわけである。一方、空間内に延長をもたない精神は不可入的ではないので、

物質は精神に対して作用することができないはずなのだが、実際には物質と精神の間での

相互作用は起こっている。そこでシラーは、このようなデカルト的物心二元論がもたらし

た矛盾を説明する諸説を一つずつ検討していくのである。

まず彼は、「精神は物質であることなく、不可入でありえなければならない」 (S.40)とい

う考え方を挙げる。これはシラーの師アーベルが提示したテーゼだが、 33シラーは物質の

概念を不可入性と切り離すことはできないと主張するのである。かといって、・「さもなくば

精神自体が物質でなければならない」 (ebd.)という唯物論の考え方は、人間の使命の前提

となる魂の不死と矛盾しており、とうてい受け入れられるものではない。そのような説は

「愚か者や悪人だけを魅了し、賢者はそんなものは嘲笑する」 (ebd.)のである。次に、「世

界についての我々のすべての表象は我々の自我のみから紡ぎ出された織物である」 (ebd.)

とする考え方は、世界と我々との完全な分離独立を前提としており、そこから主張される

予定調和説を認めるならば、「世界は意図なく存在することになり、自由も道徳的是認も幻

想にすぎない」 (ebd.)ものになる。また、「我々に作用する力を物質に与えたのは全能の神

の直接的影響である」 (ebd.)とする機会原因説をとるならば、「私の表象はどれも奇跡とい

うことになり、第一の自然法則に反する」 (ebd.)ことになるのであり、また「奇跡は世界

の計画における欠陥を露呈する」 (ebd.)ことになるのである。

このようにしてシラーは、精神の不可入性説（アーベル）、唯物論（ラ・メトリなど）、

予定調和説（ライプニッツ）、機会原因説（マールブランシュ、ゲーリンクス）といった従

来の諸説をすべて拒絶した後で、彼独自の考え方を提示する。それは、精神と物質を媒介

する第三のものを想定するというものである。「そして最後に、さもなくば精神と物質の間

に入って両者を結びつけるょうな、一つの力が存在しなければならない。それは物質によ

って変化させられ、精神を変化しうるような、一つの力である。それゆえこれは、一部は

物質的で一部は精神的であるような力、一部は可入的で一部は不可入的であるような存在、

ということになろう。」 (S.40f) シラーはこれを「中間力」 (Mittelkraft) と名付けるので

ある。

だがこのような物質的であると同時に精神的でもあるような力の存在は、物心二元論の

立場からは想像しがたいものであろう。シラー自身も第 3節の中間力に関する説明の中で、

「中間力の存在は考えがたいということは喜んで認めよう」 (8.41)と述べている。その理

由を彼は、精神や物質の作用は直接あるいは間接に感じ取ることができるが、中間力はそ

れらの媒介物に過ぎないため、それ自体を感じ取ることができないからだと考える。しか

し、だからといって中間力が存在しないということにはならないと主張するのである。彼

にとって中間力が実際に存在するということは、経験的事実であった。「経験がそれを証明

している。理論がどうしてそれを拒絶できようか。」 (8.42)

精神と物質との間ではたらく中間力は、物質間でのみはたらく通常の機械的力とは異な

-33-



る性質のものであるから、シラーは続く第 4節で中間力と機械的な力との関係について説

明する。機械的力には様々な種類があり、それぞれ別々の法則に従っていて、中間力に対

してもそれぞれ異なった方向を持っているわけだが、シラーはそのような機械的力のうち、

世界と中間力との間に置かれる機械的力を「機械的下部力」 (mechanischeUnterkrafte) 

と名付ける (ebd.)。しかしこの機械的下部力や中間力は外部の力の破壊的な影響や対象の

過剰につねに曝されているので、それを守るための力が存在し、それが「防護力」

(Sch utzkrafte) と呼ばれるものである (ebd.)。そしてこれらすべての機械的下部力と防

御力を結び合わせたものが「組織」 <Bau)であり、この構造と中間力を結び合わせたもの

が「器官」 (Organ)である (ebd.)。そして力は異ならないが組織が異なることによって、

異なる種類の器官が存在する。外界の対象の変化はこれらの器官において組織と中間力を

経て魂に到達し、「表象」 (Vorstellung)が生じるのである (ebd.)。この表象の作業全体が

「感覚」 (Sensorium)であり、組織における変化は「方向」 (Richtung) と呼ばれ、中間

力における変化は「物質的観念」 (materielleIdee) と呼ばれる。そして、それらに誘発さ

れた精神の変化が、もっとも厳密な意味での「観念」 (Idee) と呼ばれるものだとするので

ある (8.43)。

2)神経精気論による生理学的説明

以上のようにシラーはまず、物質から精神への作用の過程を中間力という概念を用いて、

他の機械的諸力と関連させながら、いわば力学的に説明したわけだが、第 5節での表象器

の分類の説明を挟んだあと、第 6章では生理学的説明へと転じる。そこで用いられるの

が、すでにハラーらによって当時の医学界に広まっていた神経医学の理論である。

シラーは中間力を神経と結びつけて次のように述べる。「私自身は幾千もの懐疑を経て、

次のことをはっきりと確信するに至った。すなわち、中間力は限りなく微細で単純で流動

的なものの中に住んでいて、それは神経の中の導管を流れている。それは元素的な火では

なく、光やエーテルでもなく、電気的あるいは磁力的物質でもないのであり、神経精気

(Nervengeist)と私はそれを名付ける。そして今後は中間力のことをそう呼ぶことにしよ

う。」 (8.44) ここで述べられている神経精気の性質は、ハラーのいう神経液、あるいはプ

ラトナーのいう生命精気とほぼ同じであり、シラーはそのような当時の神経医学で認めら

れていた神経精気論を取り入れて、それを自分の中間力の概念と同一視するのである。つ

まり力学的機能としてみれば中間力であり、生理学的機能としてみれば神経精気というこ

とになるのだろう。したがってそのあとの生理学的説明においては、中間力は神経精気と

呼ばれることになる。

シラーによれば、この神経精気はどの器官においても同じ種類であり、器官によって異

なるのはその組織内で与えられる「方向」であるという (ebd.)。「方向」とは、中間力に関

する説明では対象の「組織における変化」のことであったが、第 7節でシラーは各感覚器

官での対象の感覚感受における方向の相違を、「機械的下部力」や「防護力」の概念をも用

34-



いながら具体的に説明する。たとえば眼という感覚器官における視覚の場合を例に取ると、

対象物の表面の光の振動はまず眼の下部力によって神経精気に伝えられる。これは眼の湿

潤性 (Feuchtigkeiten)によって起こるのであり、この潤湿性を規定し維持する力は「助力」

(Hilfskriifte) と呼ばれ、眼の場合これに相当するのは薄膜である。そして「防護力」と

なるのは瞼、眉、睫、涙などである (8.45)。このように、力の概念はそれに相当する身体

各部位に置き換えられて、生理学的に説明されるのである。

こうして外界の対象は感覚器官において神経精気まで達するのだが、それに引き続いて

第 8節では、神経精気から精神における過程が説明される。まず、外界の対象の変化は神

経精気を経て魂に同様の変化を引き起こし、これによって生じるのが「表象」 (Vorstellung)

である。しかし「この表象は悟性が活動し創造するための素材に過ぎない」(8.47)ので、「こ

の提供された感覚的素材における悟性の活動、すなわち思惟 (Denken)が第二の主要な作

業となる」 (ebd.)のである。ところが、このような表象は感覚のさいの神経精気の感覚的

変化によって誘発されたもので、それはすぐに消失してしまうものであるから、「この神経

精気の感覚的変化を引き留め、持続させるような新しい中間力が存在しなければならなか

った」 (8.48)。それは「感覚でも魂でもない、新しい器官」 (ebd.)であり、「普遍的感覚」

(allgemeine Sensation)と呼ばれるものだが、シラーはそれを「思惟器官」 (Denkorgan)

と名付けるのである (ebd.)。これが悟性の活動である思惟の道具となるのであり、シラー

はそれを「想像」 (Phantasie) とも言い換えている。

そして「この思惟器官あるいは想像の物質的観念は何であり、それはどのようにして感

覚の物質的観念から産み出されるのか」 (ebd.)という問題を提起し、それに対する従来の

諸説を三つ挙げる。それは「神経精気の圧迫によって引き起こされた、神経精気の導管で

ある神経における印象」 (ebd.)であるとする説と、「感覚的精気における本源的運動と調和

した神経精気の運動」 (8.50)であるとする説、そして「全体で関連して思惟器官をなしてい

る、ぴんと張られた弦楽器の弦の振動」 (ebd.)だとする説の三つであるが、 34シラーはま

たこれらをすべて否定する。そして彼はこの問題を第 9説で「連想」 (Assoziation)によっ

て説明しようとするのである。つまり、感覚の物質的観念は連想作用によって、記憶の中

に眠っている観念の中から類似する想像の物質的観念を呼び起こすわけである。したがっ

て、「物質的連想は思惟が成り立つ根拠である。想像する悟性の指導原理である。これによ

ってのみ悟性は観念を結合し、区分し、比較し、推論し、意志を欲求にしたり拒絶したり

することができる。」 (8.55)

だが、このように悟性や思惟が物質的なものからの作用によってのみ規定されるとする

ならば、人間の意志の自由が存在しなくなりはしないだろうか。そこでシラーは、魂の側

からも思惟器官に対して能動的な作用があることを示そうとする。それが第 10節のテーマ

であり、その仕事をする役割は「注意力」 (Aufmerksamkeit)に与えられている。こうし

て人間の魂の能動的作用の説明に移るのだが、第 11節で魂自体の感情の問題を論じ始めた

ところで、『生理学の哲学』の残存部分は途切れるのである。

-35-



それ以降の失われた部分に何が書かれていたのかは今となっては推測するしかないが、

第9節までは主として外界の物質から魂への作用が論じられ、第 10節から魂の能動的な作

用に移っているので、おそらくこの続きでは魂から外界への作用や意志行為などの問題が

扱われていたのではないかと思われる。そして第 2章「栄養的生活」以降でも、たんなる

身体の生理学的説明ではなく、精神から身体の生理的活動への作用など、心身の相互連関

という観点から論述されていたであろうと考えられるのである。

このように、シラーの『生理学の哲学』のわずかながらも残存する部分を通観してみる

と、シラーは人間を精神と身体の連関する統合体として捉え、それを哲学的に論じるとと

もに生理学的にも論じることによって、生理学と哲学を統合しようとしていたことが感じ

られる。しかし、その中心となっている中間力構想と神経精気論によってデカルト以来の

難問である心身問題を解消しようとする試みは、結局のところ中間力と神経精気という新

しい謎を残しただけに終わってしまったように思われる。つまり、デカルトの動物精気は

あきらかに物質であったし、ハラーの神経理論は生理学的領域にのみ限定されていたが、

シラーの神経精気や中間力は精神と物質のいずれでもないような性格を帯びてしまったの

であり、それがどのようにして精神と物質を媒介しているのかは解明されないままなので

ある。その意味で、シラーの試みは生理学の側からも哲学の側からも不徹底に終わってし

まっているのであり、そこに方法論的限界あるいはこの問題自体の限界があったともいえ

るのではないだろうか。

4 その後のシラーにおける心身問題

『生理学の哲学』は結局のところ卒業論文としては却下された。その理由としては、内

容が大胆で思弁的に過ぎることや医学界の権威を批判したことなどが挙げられるが、いず

れにせよ翌年シラーは、『人間の動物的本性と精神的本性の連関について』という新たな卒

業論文を提出して受理されることになる。これも同じく人間の身体と精神の連関の問題を

扱っているものであるが、ここでは中間力理論も精神精気論も用いられず、人間の使命を

めぐる形而上学的議論も行われず、具体的事象の観察と記述が中心となっている。

また、『生理学の哲学』の冒頭で行われた人間の使命に関する問題は、後に『哲学的書簡』

に付けられた『ユーリウスの神智学』で、より詳細に論じられている。しかしそれは『哲

学的書簡』全体の枠組みの中では、若き熱狂の産物としていささか否定的なニュアンスが

与えられているのである。そしてそこではむしろ、熱狂の結果として生じたメランコリー

という心身の不調和状態の治癒が問題となっている。

中間力構想に見られるような、対立する二つのものを媒介する第三のものを設定する考

え方は、さらに後の『美的教育書間』における遊戯衝動などにもつながっているといえよ

う。しかしこれもまたシラーにとっては、心身の調和を喪失した現代人に調和を回復させ

るための教育という観点から用いられている。

-36-



人間の心身の連関という問題は、『生理学の哲学』以降もシラーにとって主要な関心事で

あった。しかしその後のシラーの関心は心身問題の思弁的な解明ではなく、具体的な人間

の心身相関あるいは心身不調和といった現象に向けられるようになっていったように思わ

れる。『生理学の哲学』はそのような意味において、人間学者シラーが通過した一つの道標

だったということができるだろう。

1津田保夫「エルンスト・プラトナーの『医師と哲学者のための人間学』一後期啓蒙主義における新しい

人間観とその学問の試みー」（大阪大学言語文化部・大阪大学大学院言語文化研究科『言語文化共同研究

プロジェクト 20 0 2 ドイツ啓蒙主義研究3』平成 15年 S.1-16)
. 2 プラトン（種山恭子訳）「テイマイオス」（『プラトン全集 12』（昭和 50年 岩波書店） S.126ff. 
3 アリストテレス（山本光雄訳）「霊魂論」（『アリストテレス全集6』昭和 43年岩波書店） S.38ff. 参照。
4 Ebd. S.46£. 
5 アリストテレス（副島民雄訳）「青年と老人について、生と死について」（『アリストテレス全集6』昭
和43年岩波書店） S.290ff. 参照。
6 Ebd. S.292f. 
7梶田昭『医学の歴史』（平成 15年講談社） S.77f. 
8 Ebd. S.78. 
9 二宮陸雄『ガレノス 霊魂の解剖学』（平成 5年 平河出版社） S.9f. 
10なお、動脈と静脈の違いを発見し、静脈には血液が流れ、動脈には精気が流れていることを最初に主張

したのは、ディオクレス門下でその学派の継承者であるプラクサゴラスだとされている。これについて

は、 ebd.S.90参照。エラシストラトスはこのプラクサゴラスの考え方を継承しているのである。
11 Ebd. S.546ff. 
12 Ebd. S.444£. 
13 Ebd. S.19f. 
14 Ebd. S.326. 
15二宮陸雄『ガレノス 自然生命力』（平成 10年平河出版社） S.392. なお、ガレノスはそのような自然
力として、引き寄せ力、留保力、駆出（排出）力、変質力の四つを挙げ、これらが身体各部に存在する

ことを論じている。これについては、 Ebd.S.277ff. および S.332参照。
16いずれもラテン語では spiritusanimalisであるが、デカルトの動物精気はガレノスの霊魂精気に相当
するとはいえまったく同一とは言えず、またデカルトの場合は「動物精気」の訳語が定着しているので、
ここでは動物精気の訳語を用いた。

17デカルト（伊東俊太郎・塩川徹也共訳）「人間論」（『デカルト著作集4』 昭和 48年白水社） S.231. 
18 Ebd. S.232. 
19 Ebd. 
20 Ebd. S.242ff. 
21デカルト（野田又夫訳）「情念論」（『世界の名著デカルト』 昭和 53年中央公論社） S.427. 
22 Ebd. S.447. 

23 Haller, Albrecht von: GrundriB der Physiologie fur Vorlesungen. Nach der vierten latinischen 
Ausgabe. 伽 ersetztvon Konrad Friedrich Uden. 1784. S.300£. なお、このラテン語のオリジナル版である
Primae linea physiologiaeは1747年に出版されている。
24 Ebd. S.296ff. 
25 Ebd. S.300. 
26 Ebd. S.301. 
27 Ebd. 
28 Ebd. S.303. 
29 Ebd. 
30プラトナーの理論については、拙稿（註 1)参照。

31 シュパルディングと当時の「人間の使命」の問題の扱われ方については、 2001年度の本研究プロジェク
ト報告における拙稿「ドイツ啓蒙主義における『人間の使命』の問題—シュパルディングの『人間の使
命』とその影響ー」（大阪大学言語文化部・大阪大学大学院言語文化研究科『言語文化共同研究プロジ

ェクト 20 0 1 ドイツ啓蒙主義研究2』平成 14年 S.11-24)参照。
32 Schiller, Friedrich: Philosophie der Physiologie. In: Schillers Werke und Briefe. Bd.8. Frankfurt 

-37-



a.M. S.37. 以下、『生理学の哲学』のテキストからの引用等はこの版から行い、括弧内にページ数を記載する。

33アーベルによる魂の不可入性説については、 Riedel,Wolfgang: Die Anthropologie des jungen Schiller. 

Zur Ideengeschichte der medizinischen Schriften und der≫Philosophischen Briefe≪. Wiirzburg 1985. 

S.9lff. 参照。
34なお、このうち最初のものはハラーの説であり、二番目のものはシラーの師アーベルあるいはフランス

の医師ル・カ OeCat, Claude・Nicolas)の説だとされる。それについては、 Ebd.S.1155および、 Alt,

Peter-Andre: Schiller. Leben -Werk -Zeit. Eine Biographie. Bd. l. Miinchen 200. S.162参照。

-38 


