
Title 日本のキリスト教という語り : 虚構から内なる他者
へ

Author(s) 村山, 由美

Citation 文化/批評. 2014, 6, p. 3-32

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/75718

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



日本のキリスト教という語り

日本のキリスト教という語り
—虚構から内なる他者へ＿＿

村山由美

序一「日本」と「キリスト教」という問題

「日本とキリスト教」というテーマは、日本でキリスト教神学を学ぶ者であれば誰もが

一度は真剣に考えなければならない問題のようである。テーマ自体は決して新しいもので

はない。古いものでは江戸時代の排耶書や、新井白石がジョヴァンニ・バティスタ・シ

ドッチからキリスト教事情を聞き出して記した『西洋紀聞』、平田篤胤によるキリスト教

の神道神学への応用などが挙げられるし、キリスト教宣教が再び可能になった明治初期か

ら昭和にいたるまで、「キリスト教」と「日本」について論じた著作は無数にある。しかし、

そうして時代を超えても、日本キリスト教研究の分野でこの議論が過疎化することはない。

それは、日本という国が、宣教師が自由に出入りし、布教も自由な国であるにもかかわら

ず、キリスト教人口が戦後つねに 1%未満にとどまっているという、キリスト教にとって

不可解な国であるからなのかもしれない。

国民国家としての近代化という課題が突き付けられたのと同時期に日本にやってきたプ

ロテスタンテイズムは、いわゆる第一世代キリスト者、すなわち、改宗した元武士階級の

子息達に受け入れられた。彼らにとって自分たちの新しい宗教が国家のためにどのように

役に立つ思想であるのかというテーマはその信仰の根幹に関わる問題であり、彼らのキリ

スト教受容は近代日本を担う者としての自負からくる、愛国心が動機となっていたという

のはよく指摘される事である心「日本国とキリスト教」「武士道とキリスト教」といった

テーマについて、当時のキリスト教界の指導者たちは議論を重ねてきた。しかし、彼等の

意志に反して、キリスト教が大々的に「反国家的」な宗教として取り沙汰されたのが、い

わゆる内村鑑三の「不敬事件」の後に出版された井上哲次郎の『教育卜宗教ノ衝突』 (1893

年）に始まる論争であり、それは近代日本におけるキリスト教の立ち位置の明確化を迫ら

れたという点において、国家と宗教の関係を見ていく上で象徴的な出来事であった。その

後も戦中の「日本的基督教」 2)に代表されるような、国家とキリスト教の共存とそのあり

方は、日本におけるキリスト教の神学的課題であったばかりではなく、社会での実践にお

いて常に具体的な意思決定を迫られる問題であったということができるだろう。

-3-



文化/批評 2014年第6号

1991年、大木英夫・古屋安雄によって出版された「日本の祁学」も、捌、上に述べたような、

日本プロテスタント史を通して受け継がれてきた問題意識の中から生まれたものである。

しかしそれはまた、敗戦後の連合軍による占領政策によって、また新憲法によって「信教

の自由」があたえられたなかで、キリスト教が戦後45年を経過してもなおかつ存在した、

また今も存在しているであろう、「キリスト教」と「国家」あるいは「日本的なもの」と

の気疎い関係の神学的表出であるということもできる。両氏が取り組んだ試みは、一言で

言えぱ日本人が神学をすることとは何を意味するのかという問題にーつの答えを与えるこ

とであった。しかしその作業には、「日本」あるいは「日本人」とはなにかということは

もちろん、キリスト教杣学の「日本」に対する倫理的な関係性が深く関わってくる。

大木英夫と古屋安雄が各々たどり着いた答えは驚くほど調和している。その理由は二人

ともアジア太平洋戦争を青年期に経験しているという個人史に帰することも出来るであろ

うが、それはまた、当時の日本の神学界という文脈を反映していることは間述いない。「日

本の神学」が行き着いた結論は、それまで「日本とキリスト教」の枠組みで語られてきた

本質主義的な日本観を打ち破る可能性を秘めていた。それと同時に、「戦争資任」という

問題意識を視野に入れたうえでの「日本の神学」は、当時の教会、特に彼らの所属してい

た日本基督教団の課題を充分に意識した議論がなされている。

しかし同時に、両氏の出した結論はそれまでの神学史で漠然と前提とされていた要素を

強化した結果になり、それがその後の日本キリスト教研究に課題として残されることに

なった。そのーつがキリスト教を語るときの「西洋/日本」の二項対立である。この、

見無害とも思える思想の構造は、実は大木・古屋が最も激しく批判したキリスト教とナシヨ

ナリズムの問題をかたるうえで、予期せぬ足かせとして残されてしまった。また、その二

項対立を止揚するために、「徹底的唯一神信仰」、あるいは「教会的主体」といったフィク

ションを設定し、そのフィクションの立場を「神の視点」と呼んで、その実証不可能な虚

構をもとに日本の歴史における教会と神学を批判するという手法も、今日のキリスト教研

究でしぱしば使われる理論構造を徹底化するという結果となった。「日本の神学」は今日

まで全く無批判であったわけではなかったが、日本に於ける神学の分野ではまだ具体的な

理論や歴史記述によってのりこえられていないところに、この著作の影等力があると考え

られる。

本市高では、珀本の神学」の背景となった世界における神学の動向を確認した後、大木

古屋の議論を追いながら、その成果と日本キリスト教史研究における課題について考察し

たい。

4



1.イデオロギーと神学する主体^第三世界の神学と日本
「日本とキリスト教」というテーマが今日まで受け継がれる神学的課題である事は確認

した通りだが、戦後になると、「日本とキリスト教」というテーマに取り組む祁学者たち

の動機と問題意識が変化してくる。戦後のカトリック神学を方向付けた第ニヴァチカン公

会議 a962年・1965イ月が諸宗教、諸民族文化との積極的対話を推進することを目指す

ものであったことをうけて、プロテスタント/カトリック双方において 19印年代から主

に笑践杣学、宣教学の分野で、福音の「士着化」、「インカルチュアリゼーション」、「コン

テクスチユアリゼーシヨン」といったことがしきりに議論されるようになってくる劭そ

して、日本のキリスト教人口の低さがこの士着化の問題に誘K関わってぃると考えられる

ようになるの。また、第ニヴァチカン以降のもうーつのキリスト教利1学の動向として注目

すべきなのは、「解放の神学」にはじまる、第三世界、もしくは非キリスト教世界から発

生した祁学の登場である。それまでキリスト教世界、あるいは神学界の周辺におかれてぃ

た人々が「神学する主体」として、自らの文脈、立場性を意識した神学議論を展開するよ

うになったのである。「フェミニスト神学」、「黒人の袖学」、轉国における「民衆の神学」、

アメリカ合衆国内のアフり力系女性たちによる「ウーマニスト神学」、同じくアメリカ国

内のラテン'アメリカ系女性による「ムへりスタの神学」などはその例であり、それは世

界各地の非西洋地域の訓1学者たちに飛び火して、今日の「第=世界の神学」、「ポストコロ

ニアル神学」といった、杣学のカテゴリーをうみだした。こうした世界的動向のなかで、「日

本で日本人が神学をするとはどういう亊か」と言う問題が1硴羊中心の神学との関わりで、

再び問われることとなったのである。

大木'古屋の議論もこうした世界における神学の動向に触発されたものであると考える

事・は的外れではない。しかし、注目すべきなのは彼等が「日本の判1学」というときに、こ

の神学界の傾向を知りっっ、あえてその方法論を避け、むしろ批判することによって、そ

の方法論を提示していることである。つまり、「土着化」を目的としてキリスト教と日本

文化の「対話」及び「融合」といったことを目指すのでも、「神学をする主体」としてのΠヨ

本人」を定義するのでもないが、それでもあえて「日本の利吟劃と呼ぱれるべき神学の方

法論を打ち立てようとしているのである。

その理由は、大木・古屋が天邪鬼で神学の流行にのることを断固として拒否してぃると

いうようなことでは、もちろノVない。そこには日本のキリスト教史の事例に照らして、ま

た彼等自身の個人史のゆえに、上のような新しい神学的視座を受け入れる耶1跡踏させる

理由を彼らが感じ取っていたことを意味する。

大木'古屋が r日本の判柊河を発表する少し前に「日本」で「神学をする」ということ

日本のキリスト教という語り

5



文化/批評 20N年第6号

を考えたのが、北森嘉蔵(1916-1998)であった。彼の代表作で世界的にも知られるよう

になった、『神の痛みの神学』はいわぱその結実であるということができる。そして、大木・

古屋が「日本の袖学』でまず乗り越えようとしたのが、まさしく北森の「日本的神学」で

あった。大木・古屋の議論の根拠と目的、影蒋を老察する前に、まず北森の袖学的試みと、

大木・古屋が北森の祁学の何を問題としたのかと言うところから見ていきたい。

2.北森嘉蔵の日本的神学

「神の痛みの神学』は19価年にその英訳が出版される6年前、カール・マイケルソンの『基

督教神学への日本人の貢削易のなかで紹介されたことによって世界的に知られるように

なった。北森の問題意識は、神から疎外された罪人は、どのようにしてその愛のうちに受

け入れられるか、という、キリスト教の最も基礎的な信条にかかわる問いから派生してい

る。その答えはもちろん、「キリストの十字架上の死によって」であるが、愛されるべき

でない者が愛されるとき、十字架は何を意味するのか。北森は「神の痛み」である、という。

北森がいう「神の痛み」は、従来の神学で言われてきたような、キリストの苦しみを判功§

共有するという Communicatioidiomatum (属性の共有)によるものではない。怒りの対

象である罪人を愛するときに袖のうちに深い自己矛盾がうまれ、その結果、神は「痛む」。

神が永遠に義であり、愛であるが故に、神は永遠に「痛む神」なのである。痛みが祁の永

遠の属性であることによってはじめて、愛されるべきでないものが愛されることが可能に

なる。当時日本の神学者の多くが傾倒していた力ール・ノ勺レト(1認6-1968)は利功ゞ人間

にとって「絶対的他者」であり、他の何ものも必要としない、全く欠けのない完全に充足

された存在であることを強訊した。一方ノ勺レトが批判した、りツチェル、シュライエルマツ

ハ、ハルナックらドイッ自由主義祁学老は、「神の怒り」を覆い尽くす「神の愛」が罪の

解決であるとして、「愛なる判U を強調した。北森によれぱ、どちらも「キリストの十字架」

の意義を軽視してぃる励。

我々が罪人である限り(そしてこの事実はパウロにとってと同様にイエスにとって

もまた硫定的なこととして承認されている)、祁の愛は我々に向かっては来たり得な

いのである。否むしろ袖の愛が罪人への反応として表れるとき、それは神の怒りで

ある(然してこの事実もまたパウロと同様にイエスにおいて承認されている)。然る

に神はこの怒りの対象たる我々を愛し給うた。かく怒りを克服せる神の愛こそ神の

痛みである。パウロはこの神の痛みの亊実をぱイエス・キリストの人格において見た。

しかし注意すべきは、イエスもまたこの痛みの事実を明税斜こ語り、そしてその事実

6



をぱ内己の人格と結びつけたということである。

北森にとってキリストの十字架は袖の痛みの原因ではない。むしろ、それは跳百みに基礎

付けられた神の愛」の具現化である。ルターの「十字架の神学寸はそのことを示唆してぃ

るとして、北森は続ける。

十字架は決して何らか外化された神の行為ではなく、神の内なる行為である。

救いの決意には、御子の自己犠牲の絶対的にして神のうちにチ'礎付けられし必然

'性(eine absolute,innergottlich begTuendete Notwendigkent der Dahingabe des

Sohnes)が前提されていると、ルターは主張する。彼によれば世界の救いという事

実において問題とされるのは、単に神と世界や神と悪魔ではなく、世界への関係に
励

於ける判1と神である。

ここまでの議論であるならぱ、北森の功縦は「日本人特有の」ものであるとは見なされ

なかっただろう。彼の神学が「日本的」であると百'われる所捌、は、杣の「辛さ」を日本独

特のコンセプトであるとし、近松門充衛門の人形浄瑠璃、特に曾根1崎心中に見られるよう

な義理と人情の相反に身を切られるほどの痛みの経験であると説明したことによる。北森

によれぱ、ギリシャ、ゲルマン民族の例にあるように神学とは個人ではなく、民族によっ

て担われるべきものであるという。

フ〕

日本のキリスト教という語り

「国人」が主体となって杣の姿を捉え、これを仰ぐとき問題となるのは、この国人の

もつ心である。その「こころ」は感覚ともいうべきものである。それは思想や理論

ではない、さらには「精判U でさえもない!精神よりもさらに深く貝イ本的なるもの、

すなわち感覚である。「精判U は、ともすれぱ国人のうちの上解の者●%妾あるもの

修養をっめるもののみの所有であって、庶民のものではない場合がある。庶民には

「精祁」を教え込まねばならぬと老えられるのはこのためである。しかし教え込まれ

ねばならぬものは、米だ真にその国人のこころではない。国人のこころは庶民によっ

てこそ代表される如きものでなけれぱならない。下層の者・教養なき者・修養をっ

まぬ者、そして宗教心もなき者一かかる最も低き者さえも偽らぬ純粋さにおいて所

有するごときこころ、このこころこそ国人の心であり、真実の心である。このここ
9)

ろは感覚が真にその国人の思惟を決定するのである。

7



文化/批評 2014年第6号

そのこころはどこにみいだせるか、それは文学においてであると北森は言う。しかし、こ

れも庶民の心を代表するものであるべきだし、同時に大衆文学のような下世話なもので

あってはならない。「他のいかなる文学にもおとらぬ高さを持ち、しかも動じに最も低き

庶民の胸にまで浸透するごとき文学でなければならない。」そしてそれを見いだすことが

]0)
出来るのは、戯曲文学(古単岫り演劇)においてであるという。

'戈曲文学はその文学性においては国人の心の最高の芸術的表現に属すると同時に、

それが他方劇として演ぜられるかぎり、市井の民にも充分浸透するものである。ギ

リシャの精神がその哲学と共に、またその悲劇によって代表されると考えられるの

ID
も、もっともである。

もし日本人でありながらその概念が分からないとするならば、それはその人が「日本人ら

しからぬ」人物であるということになる功。浄瑠璃は、武士が好んで観劇したという能

とはちがい、日本人のすべての階級が楽しんだもので、曾根崎心中の徳兵衛が主人への義

理とお初への情に引き裂かれたように、袖もまた義と愛に引き裂かれた。杣の「痛み」が

袖の本性なので、人問の経験するすべての苦しみは、袖の痛みを間接的に証するものであ

る。この神の「辛さ」は日本人によって、よりょく理解され、伝えられるがゆえに、福音

宣教において日本は特別な使命を担っているというわけである 0

北森はこの「日本的な神学」を r日本のキリスト教』(創文社、 1966年)でさらに詳し

く説明している。例えば、「ギリシャのキリスト教」という場合、それはギリシャにおけ

るキリスト教を意味するだけではなく、「ギリシャはキリスト教にとって単に宣教の対象

にとどまらず、キリスト教の主体的な体質形成に参与した」という意味でも使われる W。

「ギリシャ的、思惟」のキリスト教への貢献は、神論、キリスト論の中核を「本質(ギ:ウー

シア)」という概念に求めたことであった。それと同様に宗教改革袖学に貢献したゲルマ

ン的思惟の特質は信仰主体としての自己、すなわち、「わたしはいかにして神の前に義と

されるか」ということを根源的な問いとした、実存的な主体的、思惟であった。そして、北

森が「日本のキリスト教」というときに目指されるべきであるとするのは「日本的、思惟」

が「ギリシャ的、思惟」、「ゲルマン的,1忍惟」がなしたようなキリスト教神学への貢献をする

ことに他ならない。「日本がキリスト教にとって単に外延的な意味をもつにとどまるか、

それとも内包的な意味をもつようになるか」は、「歴史的キリスト教の体質規定にかかわる」

問題で、北森によれぱ、それが達成されたときに始めて、日本に「日本のキリスト教」と

呼ばれるべきものが現れることになる拓)。

8



北森の議論は一見して先に述べた宣教学的視点からの神学の「土着化」に類似してぃる

かのように見える。しかし、「「日本の袖学J ということ」と言う論文で、彼自身は自らの

立場を、明治期のキリスト者の唱えた「日本的キリスト教」(例としてあげられてぃるの

力斗直村正久と内村鑑三)を「今日から見ても驚くべきほどに的確な問題把握」であるとし

ながらも、「福音と内が上有機的に結びついてはいない」と批判し、自らの立場とは区別

している。それはつまり、内村や植村の「日本的キリスト教」は発想の契機が神学的問題

にあったのではなく、むしろ日本という国の独立と発展がその冽"幾となっており、とくに

内卞Nこはその傾向が強いと批判する拘。割って、北森の「神の痛みの神学」は「福音と内的

有機的に結びっいている」ということになるわけだが、その根拠は「祁の痛みの袖学」が、

北森が定義する「福音」(「福音とは、人問から断絶・超越したもうべき聖なる袖が、人問

と連帯化して人間の世界に内在化したもうということである。」功)が、いかに日本人と「対

話」したかを表しているところにある。

日本のキリスト教という語り

対話は必然的に「問い」をふくんでいる。福音が日本人と対話をするときには、日

本人に対して問いをも発するのである。もちろん、福音は究極的には答えであるか

ら、問うために問うことはしない。答えるために問うのである。しかし、依然とし

て問うことは硫かである。問うということは、日本の現状を肯定しないことである。

福音は日本人に対して答を与えるとき、必ず日本のもっ問題点に対して問いを発し、

日本の現状を変革するのである。例えば、「ネ1阿とか「愛」とかいう聖轡のメッセー

ジは、日本人が従来もっていた神や愛という既成概念を媒介にして対話にはいるの

でなけれぱ、日本人に伝えられ得ないが、しかしこの対話によって日本人に福音の

答が与えられるとき、「神」や「愛」という日本語は必ずや従来の内容を変革されて
】 8)

いるのである。

その福音との対話の過程を具体的に表したのが、「神の痛みの神学」である、ということ

だろうか。

北森本人がどう評価するかはさだかではないが、北森の「辛さ」による「杣の痛み」の

解羽Uよ、その後の「日本とキリスト教」、あるいは「日本と祁学」のテーマへの取り組み

にーつの劉を提供したといえる。その「型」とは、(北森の直接的影縛とのみに還元でき

るかは別として)小山晃祐の「水牛の袖学」や栗林輝夫の「日本民話の神学」にみられる

手法で、ある地域に起源をもつ、もしくは由来する思想をっかってなされる杣学である剛。

もちろん、各々の著者の文脈は異なっており、したがって、全く別の問題意識から出発し

9



文化/批評 20H年第6号

てぃるが、その解決法は似ている。小山の場合はタイの農村にいかにしてキリスト教を文

脈化させるかが問題であり、栗林は当時の彼の祁学の目的を「日本の歴史と文化のコンテ

キストを土台にして、聖沓やキリスト教伝統の理解をすすめること」だと述べる却。北

森自身も 1995年に 1日本人と聖書」と題する本を出版している。カルチャーセンターの

講巽をテープ起こししたものということもあるかもしれないが、その序文を見る限り、「神

の痛みの袖学」のころよりも、さらにキリスト教の「士着化」を意識しているように思わ

れる。

聖書を読むとき、キリスト教信仰に触れるときに、日木の伝統と雜れていくような

仕方でその道を勧めるのではなく、キリスト教に触れること、聖書を読むことが日

本の伝統と結びつくような道はないだろうか、こういうことです。そしてこれはさ

らに広い視野に移しますならば、一般的な日本の近代化というものが、日本の脱伝

統化にならない、日本の伝統と結びつく近代化というものはないだろうかというこ
2D

とです。

せっかく日本に生まれてきてキリスト教に触れるのならぱ、ユダヤ人やギリシャ人

やイギリス人、アメリカ人やドイッ人が探して見出したキリスト教徒は述うものを

見出して、世界のキリスト教に貢献できないだろうかという聖なる明,心を持つこと
22)

は許されると思、うのです。

以上のような発言を見た限りでも、晩年に出版されたこの珀本人と聖書』には、北森の

「第三世界の神学」と共通する問題意識と目的意識を見いだすことが出来る。内容も、聖

昏勺こあらわれてくる杣学概念を「「いき」と野暮」、「義理と人情」、「もののあわれ」など、

日本の文化史のコンセプトを用いて説明しようと試みたものになっている。

第二次大戦後のこうした日本への士着化を目指す神学的作業は日本の祁学者たちに新し

い領域と方法論を提供した。それまでヨーロッパにおけるキリスト教の伝統の中でうまれ

てきた袖学や教理が、別の地域になじみのある用語と概念によって説明されるだけでな

く、さらに豊かにされて、普遍的なキリスト教祁学に還元されることが求められるように

なったのである。1970年代以降、神学が永遠の真理の探求であるよりもむしろ「神学を

する主体」による構築物であるという理解が一般化する前、まだ日本の神学の「ゲルマン

23)
捕囚」器ということが言われていた時イ弌に、袖学的主体の問題に取り組んだ北森や小山

の功績は大きい。しかし、この方法論を危険視する声も聞かれるようになる。それは、先

にふれた戦前、戦中の「日本的基督教」が同様の手法で日本の帝国主義を支持した事例に

10



代表される、国粋主義とキリスト教の結びっきを戦後どのように分析して反省するかが日

本の教会と神学界で重要なテーマとなってきたからである。「士着化」をめざす神学にお

いて、なにを「日本的」と呼んで肯定し、キリスト教神学と抱き合わせの概念に精製する

かは、主体である神学者の感性、あるいはその恋意性にたよらざるをえない。その結果、

ローカルな材料で構築されたキリスト教袖学が国家主義と無批判に結びっいてしまったー

例を「日本的基督教」は提示している。日本の帝国主義とファシズムが日本と元植民地の

教会に大きなトラウマを残し、しかも日本の教会のほとんどは1940年に施行された宗教

団体法のもとに「日本基督教団」として政府の主導で統括され、多くの教会が戦争に協力

したという事実が、日本の伝統や文化を神学に反映させようとするときに未解決のまま亡

霊のように浮かび上がってくるのである。

北森は r神の痛みの神学」をアジア太平洋戦争末期に構想し、戦後すぐに出版してぃる

にもかかわらず、その軸イ乍からは、彼自身がいう福音の対話の相手としての、当時の日本

の「具体的な人惜U を見いだすことができない幼。しかしキリスト者の戦争責任の問題

は教団教派が取り組むべき最優先亊項となり、日本キリスト教団内でも「第二次大戦下に

おける日本基督教団の戦争'賀任についての告白」が、教団総会でかなり議論が難航した後

で、1968年10打に承認された。日本の神学界においては、戦中の戦争協力を「悔改める」

ことなくしては「日本」と「キリスト教」というテーマについて語ることが出来ないと言

う、暗黙の了解が日木のキリスト教史研究を稜うようになる。1989年に出版された大木

古屋の『日本の神学』は、この戦争・責任の問題をうけとめっつ、「日本とキリスト教」のテー

マに新たな司、能性を開くことを目指したものだった。

日本のキリスト教という語り

3.古屋安雄と大木英夫に共通の問題意識

『日本の神学」の執筆に関して、「まえがき」で大木は次のように言う。

この共著の計画は、古屋安雄氏の提案によるものであった。われわれは、古屋氏が

国際基督教大学、わたしが東京神学大学と、同じ三鷹市大沢の上に住み、長い友恬

と討論(時には断交寸前の激論もあったが、いっも神の恩寵によって救われっつ)

の冏柄であるが、その記念としてこの共著を出すことは喜ぱしいことである。罰

大木英夫(1928・)と古屋安雄 a926・)は、北森男荊箴も所属した日本基督教団の神学者/

大学教貝で、年齢が近いこともあって共通点が多い。まず、二人とも戦前の生まれで戦争

体験がある。1928年会津に生まれた大木英夫は、東京陸軍幼年学校最上級生として敗戦

U



文化/批評 2014年第6号

を迎えてぃる。キリスト教の信仰を持ったのはその後のことであるが、自らの戦争イ本験は

大木の思想の根底に横たわり彼の神学を方向づけているということができる。戦後五十年

を機に富岡幸一郎との共著で出版された珀本は変わるか?戦後日本の終末論的考察」で

は、「敗戦」を「終戦」とよんで軍閥だけに責任を押し付け、また、アジアの国々に対す

る行いの責任を取らない日本国民の欺備に対して警笛をならしている。その中に納められ

てぃる富岡との対談で、大木は敗戦ど哉後の日本について語っている印象深いエピソード

を語ってぃる。少し長いが、大木の日本観を見ていくために重要であると思われるので引

用する。

戦争直後のことでした。その頃、アメリカ軍の府中キャンプのためかな、化学肥料

だけの水で野菜を作る農園があったんですよ、土を使わない非常にきれいな野菜を。

それを見に行ったんです。その婦りに是政線は、とにかく一日に何本も通らないよ

うな列車で、乗り遅れちゃったんです。しょうがないから武蔵境まで歩こうと思っ

て。天気のよい・ー・一五河頃だと思うな。でね、毛虫が路線の上で櫟かれて平たくなっ

ちゃっているんですね。何となく、戦後ですからね、これでーつの命が消えたなん

ていうセンチメンタルな感想をもって、疲れたから、それでぽさっと眺めてた。そ

したら、もう一匹の毛虫がわきから上がってきて、同僚の毛虫の平たくなった死骸

の上を平気ではって行くわけですね。「なるほどなあ、虫は平気で同僚の死の上を超

えてぃくんだなあ」と。ちょうど日本ね、八月十五日ね、そういうぉしつぶされた

ような一日だったんだけどね、その日もまた、たとい長い一日であっても、暮れゆ

く一日なんですよね。(笑い)その上を平気でこう、歩いていっちゃって五十年もたっ

た。

しかし私だってこれはキリスト教というものにふれなかったら、こういう歴史の

問題って言うものを考えるようにはなりませんでしたな。だからこれはキリスト教
26)

のおかげであって、日本人であるゆえではないですね。

以上の発言は対談でのものであるので、漠然とした印象が否めないが、「日本」を語ると

きに、アジア太平洋戦争についての責任を負いきれていない、という問題意識が大木の神

学的結論にも深く関わっていることがわかる。

同じく古屋も、戦争中を小学生、中学生、高校生として生きてきた。彼の父親は当時の

教会指導者たちとも親交がある、上海の日本人教会牧師であり、安雄は1926年に上海で

生まれた。自らの信仰の契機については、「敗戦後の新日本のためにはキリスト教しかな

12



いと信じていた私は、誰にも言われずに神学校細本基督教神学専門学校、現在の東京神

学大学)に入った。」と後に語っている翻。キリスト教と常に近い場所で生きてきた古屋

にとっても、アジア太平洋戦争は彼の思想、と神学に深く関わる歴史的問題であり、古屋に

とってはとくに「なぜ日木の教会はあの戦争に妥協してしまったのか」という問いは日本

のキリスト教会という存在の根源を問う重要な歴史問題であると考えられている。

ゆえに古屋は、2000年に出版した1日本の将来とキリスト教」で北森の「祁の痛みの神学」

について、「それはただ日本的な杣学を提唱したのではなく、日本あるいは日本人という「国

人」を媒介として永遠かつ普遍的な福音の真理を明らかにしょうと意図されたのであった。

ここに北森神学のエキュメニカルなー一時間的に世界教会史的のみならず空問的にも全世

界教会的な^意義と性格があると思われるのである。」劉と評価しながらも、以下のよ

うな批判を述べている。

日本のキリスト教という語り

周知のように胖φの痛みの祁学』は敗戦の翌年、1946年に出版された。ということ

はこの轡物は戦前、戦中、戦後にわたって執筆されたということである。したがっ

て「痛み」という題名からして人々は戦争の痛みと関係があるだろうと感じたとし

ても無理はないであろう。・・・けれども本書のどこにも、広島と長崎への言及はな

い。この点は私が外国で『神の痛みの神学.1について部蒔烏してぃる時に少なからぬ人々

からも質問された点である。さらには本書のどこにも出てこないのは、あの戦争中

いや戦争以前からの長年にわたって日本人がアジアの隣国に与えた痛みや苦しみの

ことである。それらのことはあたかも無かったかのようである。日本帝国主裟下の

彰熊牟人や台湾人の痛みや苦しみ、中国本土での虐殺事件、マニラやシンガポールな

どのアジア各地の民衆がこうむった痛みや苦しみについては一行もふれられてぃな

あの敗戦直後の日本人はいわぱ「虚脱状態」にあったし、戦前戦中に日本い。・

人がアジア各地で何をしたかという真相もまだ知らされていなかったからであろう

か。いずれにせよ、現時点で敗戦直後に出版された r神の痛みの神学」を読むとき、

あの職争で苦しんだアジア民衆の痛みについて全く言及のないことは、理鯛.に苦し
゛.

むと言わざるをえない。

そして、日本人が「戦後経済大国となって「ネオ・コロニアリズム」のもと、さらにアジ

アの民衆に苦しみと痛みを与えつつぁるのである。現在の日本の経済的繁栄は実にアジア

の貧しい民衆の痛みと苦しみという犠牲の上に成り立ったものにほかならない。」刈とい

うように、戦中の問題が日木とアジア諸国の現在に異イ本的に影郷を及ぽしており、そのこ

玲



文化/批評 2014年第6号

とをどのように捉えていくかが歴史的にも神学的にも課題として残されていることを想起

してぃる。また神学的にその問題と取り組むためには第三世界の神学と言われる、「解放

の杣学」「民衆の神学」との対話を提案する。

神学的には『神の捕みの神学』とこれらアジアの民衆の苦しみと痛みから生まれて

きた「解放の神学」や「民衆の神学」との対話を行ケ必要があろう。それは、「神の

痛みの祁学」が今日なお現実性をもつためでもあり、さらに「解放の神学」や「民
3】)

衆の神学」をたんなる政治社会運動のイデオロギーに堕.とさないためでもある。

珀本の将来とキリスト教』は古屋が珀本の神学』を執筆した約10年後に書かれたもの

である。狗木の神学』を執第したときの古屋は、そして大木も、m剛攻の神学」「民衆の袖学」

にはより批判的であった。『日本の神学』で、古屋は次のように述べている。

私がここで追求しようとしている日本の神学とは英語で言えばThe010釘 ofJapan

であって、たんに日本における神学 The010gyin JaP即ではない。あるいは日本の

神学と教会は云々というときの日本の利]学でもない。まして最近流行のいわゆる属

格gen迦Veの神学ではない。いわく、政治の神学、革命の神学、匁到攻の杣学、黒人

のようにただ00のための神学や、神学のの神学、女性の神学、民衆の杣学

00化を目指した神学ではないのである。つまり日本の袖学とはただ日木のための

32)
神学ではないし、まして杣学の日本化ではないのである。

大木も少なくとも珀本の神学』の時点では、「00の神学」に批判的である。「日木の神

学」の方法論的考察のなかで次のように言われている。

「神学」のテーマとは何かという問題は、神学序説にとっての基本的な問題である。

最近はこの神学序説(プロレゴメナ)つまり祁学方法論の反省を経ない「神学」な

る用語の乱用であるようだが、それは問題である。「女性神学」「黒人神学」など、

そのたぐぃの乱用である。それでは「日本の祁学」はその乱用にさらに一例を加え

るだけであろうか。ここでの課題は「日本の神学」を祁学方法論的に硫立すること

である。結論を先に言えば、神学とはあくまでも陸秘を主題とすることによって、

つまり袖学がネ1和学となることによってのみ、「利1から」の視点において「日本」を神

33)
学的に取り上け'ることが司'能となる、ということである。

N



この二人に共通する「解放の神学」や「女性の神学」(フェミニスト神学のことかと思

われる。)に対する批判的姿勢の理由は、一体どこにあるのだろうか。両者に共通点が多

いからと言って、共通の影郷をさがすのは論理的誤謬であることを認めた上であえて考え

てみたいのは、大木、古屋両者が学生紛争を大学側の人闇として経験している、という点

である。大木は1962年に東京神学大学講師となり、学生運動が落ち着いた1979年に学長

を北森劣翫糊から引き継いだ。古屋も学オE運動の激しいさなか、国際lg醤教大学でチャプレ

ンをしていた。それだけではなく、日本基督教団は全国の学生紛争・と期を同じくして、い

わゆる「教団紛争」と言われる混乱期に突入することになる。「教団紛争」は、 1970年に

大阪で開催された日本万国博覧会に「キリスト教貧劇をΠ本キリスト教協議会として出展

することを決めた日本基督教団の196S年10月の教会総会に対して激しい反発が起こった

ことに始まり、]970年の東京神学大学への機動隊遵入などもふくめ、その後の日本基督

教団の「教会派」と「社会派」に分裂した際の原因として、長く教団内に況乱をもたらし

た。問題の終結がはっきりとしたかたちである時点でおとずれたというよりも、70年代

からの「正常化」に向けた努力の中で少しずつ斗野諜が収拾されていったという「教邑侍分争」

は、狛本の神学』が冉功、れた80年代後半にあっても、教団内に分製と混乱の跡をのこし

ていた'ゆ。大木にとって、「日本の教会が当時の日本の軍国主幾的ナショナリズムの圧迫

に屈した」ということと「1968-70年に最高潮に達した学生紛争」と、その後の教団の

分製問題は無関係の事柄ではない。

日本のキリスト教という語り

この混乱は、現象的には第二次世界大戦の時捌の問題と大局的なあらわれをもって

いますが、本質的には、それと同一のものと判断され得るのであります。それはこ

こに言う「教会的主イ本陛」力杯雀立されていないということから生じたとみられるか

石)
らであります。

なぜわれわれの敦会は、このようにあるいは右へあるいは左へゆれ動くのか。そこ

に「教会的主体」への問いが発生してくるのであります。

「教会的主体」という言染で大木が何を言おうとしているのかは以下で見ることになるが、

ここで彼が言おうとしているのは、教会のかつての国家主裟への迎合と「教団紛争」は、

教会と言う主体が硫立していなかったことが原因であり、真の教会的主体は、国粋的思想

と外来の思想の「両極の間を壬i往左往することから脱却し、そしてH本において、あるい

は東北アジアにおいて、教会がいかなる役割を果たすべきかを考えることが出来るように」・W

15



文化/批評 2014年第6号

ならなければならない、ということであろう。いずれにせよ、紛争と分裂を経験した日本

基督教団の聖職者、神学教師であった二人は、のちの教団の「正常化」の流れもあって、

政治的イデオロギー色の強い神学を警戒したのではないだろうか。

大木・古屋が「日本の杣学」を語るときの前提としてある問題意識は以下のようにまと

めることができる。

(1)日木人と教会は、アジア太平洋戦争をどのように悔い改め、今後どのように変わる

べきなのかが重要な課題としてとらえられている。また、戦争・体験者としても、こ

の問題にっいて問いつづけ、語りっづけてぃくことへの自負がある翻。

(2)1と関連していることだが、対戦中にキリスト教神学の国粋主毅的表現として現れた、

「日本的基督教」の誤りを繰り返してはならないと考えている。北森の「祁の痛みの

祁学」を充分としない理由も、その方法論において「日本的基督教」と類似点力靖忍

められるからである。

(3)また、 2とも関連して、民族やグループ(彼等の場合は日本)の政治的立場性を全

面に出した神学に否定的である。

4.「欧化」と「国粋」

大木・古屋の「日本の神学」

う。大木英夫は『日本の袖学」

本書の題の言う「日本の祁学」
テオロ、ギーレン

「神学する」ことである。「日本」

16

つまり、大木によれぱ、古屋と大木が取り組もうとしている神学的イ乍業は、日本に固有の

概念を用いて神学を再枇築しようという試みとは一線を画すものである。北森に代表され

る神学を大木は「日本の神学」の<の>が属格の袖学、であるという。それに対して、大

木らがなそうとしている神学は対格の<の>の袖学であり、そこでは日本は神学の方法論

や材料を供給する源ではなく、「トータルかっラディカルに対象化」される矧。そこでは

日本の「白愛」、そして自己批判の欠如は批判され、袖学のメスを入れられる対象となる。

大木は「まえがき」で、「(大木と古屋の)冏には少なくとも f漠然たる一致」が生じて

いる。ただやりかたが述っている。」と述べている。二人のアプローチの述いは「日本の

神学』の二部構成にあらわれており、前半は古屋がキリスト教と日本という国家は歴史的

にどのような関係を持ってきたのかを概観し、後半は大木が「日本の神学」の主体を定巽

「やまとこころ」と「からこころ」

の背景を確認したところで、その内容を見ていきたいと思

の冒頭で次のように述べている。

とは何か。それは、端的に言えば、「日本」を
"、"、

を神学の対象とするのである。



している。

古屋の歴史的考察が、日本を対象とした批判的学問としてではなく、あえて「神学的」

ぎ察とされているのはなぜか。古屋本人が祁学者だからと言ってしまえばそれまでだが、

キリスト教宣教の問題として、「なぜ日本のキリスト教人口は 1%をこえないのか」とい

う問題を古屋は神学の課題だと考えており、袖学的に答えようとしてぃるからであると言

うことが出来る。その過程で、日本から見た神学とキリスト教信仰の問題も明らかにする

ことが目指されている。

仟愛国主義という宗教」こそはキリスト教の最大の相手あるいは敵」刈「我が国のキ

リスト教史は少なくとも敗戦までは、この国家神道との攻防史」 W と言った表現からわ

かるように、古屋はキリスト教と国家主義を二っの対立する桃造としてみてぃる。それは

また、インターナシヨナリズムとナショナリズムという対立概念でも言いかえられる。そ

うなると当然、国家神道と抱き合わせの天皇制はキリスト教にとって最大の障害だという

ことになる。日本人の多くがキリスト教徒にならない最も主要な原因を、古屋は「天皇制U

に掃している。そして、キリスト教の将来的な役御Ⅱこおいて重要なのはナショナリズムと

天皇制に対抗するための、キリスト者の「政治に対する発言桃の増大」であり、そのため

には少なくとも人口の10パーセントはキリスト教徒にならなければなけれぱならないと
1 ])

いう結論につながる 0

「なぜあのとき我が国のキリスト教およびキリスト者のインターナショナリズムがいと

もたやすくナショナリズムに迎合し屈従していったか」鋤というのは、先にも述べたよ

うに、古屋が本書の中でたびたび提示する問いである。日本のキリスト教史の考察の中で

も、戦時下のキリスト教にっいて特に詳しく論じられていることからも、あの時期の教会

と国家の関係においてこそ、「日本の神学」が対象とする「日本」の問題が明確になった

と言う古屋の歴史観をみることができる。

古屋は「日本の神学』の中で一貫して、アメリカの教会を日本にキリスト教をもたら

した「母教会(Mother church)」として捉えている。そしてとくに日本基督教団はアメ

り力系の教会が多く占めていたため、教団が戦時中「二っの M」(Mother country and

MotherchⅢ'ch)で苦しまねばならなかったことが、日本基督教団のその後の戦争協力を

説明する一因であったと論じている。つまり、日本の教会の母国と母教会のどちらにっく

かせまられた。それを古屋は、ドイツの教会と比べてつぎのように述べる。

日本のキリスト教という語り

17

ドイツの教会のなかからは告白教会のような抵抗運動がおこったのに、なぜ日本の

教会のなかからはそれがおこらなかったのか。もちろんそれには多くの理由がある



文化/批評 20N年第6号

であろうが、大きな理由はドイツの教会の場合は、日本の教会のような母国と母教

会のどちらにつくか、という問題はなかった。教会はもちろん英米系の教会ではな

国とほとんど同一の教会であって、敵い。れっきとしたドイツの教会である。

国と通じているのではないか、と国から疑われるような教会ではなかった。したがっ

てそこでの問題は、教会をいかに国の弾圧から守るかではなく、あまりに国と同一

化している教会をいかに真性の教会にするか、という教会内の問題であった。

日本の教会はそれに対して、ドイッにおけるユダヤ人のような存在で、妥協か屈従するか

の道以外残されてぃなかった、というのが、古屋の見解である卿。

戦中のキリスト教界の指導者たちは(古屋は個人的に彼等と面識があるようだが)海外、

特にアメリカからの宣教師や教育者をよく知っており、当時にしてはかなりの割合のプロ

テスタントの牧師や教師がアメリカに留学した。また、太平洋戦争開戦の年、 1941年4

月には日本基督教連盟主導で賀川豊彦、河井道らを含む9名の遣米使節団が派遣され、4

月20日から6日問開かれたりバーサイド日米キリスト者会議で日米問の平和を協議する

というようなことも行われ、古屋はそれをキリスト教の「インターナショナリズム」の枠

組みで捉え、評価している。

ところが、アジア・太平洋戦争末期、その「インターナショナリズム」はアメリカを代

表する白人国家批判に一転する。19"年には、舶本基督教団より大東亜共栄圈にあるキ

リスト教徒に送る書簡』が発行されたが、その内容は、まず、以下のような「敵国人」批

判に始まる。

玲

彼ら敵国人は白人種の優越性といふ聖書に惇る思想の上に立って、諸君の国と士地

との収益を型断し、口に人道と平和とを唱えつつ我らを人種的差別待遇の下に繋ぎ

留め、東亜の諸民族に向かって王者のごとく君臨せんと欲し、皮膚の色の差別をもっ

て人間そのものの相違ででもあるかのやうに妄断し、かくして我ら東洋人を自己の

安逸と享楽のために願使し奴隷化せんと欲し、ついに東亜をして時刻の領土的延長

M)
たらしめようとする非望を敢てした。

そして、「確かに彼らは我らよりも一日早く主イエスの福音を知ったのであり、我らも始

め信仰に召されたのは彼らの福音宣教に負うものであることを率直に認めるに齊かではな

いが」としつつも、「飽くなき貪りと支配慾との誘惑に打ち負かされ、聖なる福音から脱

落して様々の誇と騎慢とに陥り、如何に貪埜と偽善と不信仰とを作り出した」とアメリカ



教会を非難して、「なぜ、人を教えて自分を教えないのか」という口ーマ霄2章17-22節

を引用している。それは本来のキリスト教のインターナショナリズムがナショナリズムに

取って代わられた現象としてとらえられ、りバーサイド日米キリスト者会議の際にアメリ

力の教会に送られた「アメリカ教会への感誘判犬」と対比させられてぃる均。

この議論をさらに展開していく上で、古屋は無教会の藤井武のアメリカ批判を考察の対

象とする。藤井は 1920年代、特に 1924年の排日移民法案後にさらに激しく、アメリカの

近代の特徴を享楽主義であるとして批判した。米国のキリスト教について、藤井の見解

は、「針の穴を通らんとする谿駝の宗教」、「現世教」、「事業教」、「機械教」、 R莞薄そのもの」

ということになる。

神を信じながらプk遠を思、わず、ただ此の世の改善、此の世の幸福のみを目あてとす

るところのアメリカ的基督教、それがモダーニズムの源泉であると私は信じます。

もろもろの享楽主峩はみなそこから生まれた子供に過ぎません。母はひとりの大な

る淫婦であります。その名をアメリカ的キリスト教と呼びます。もしくは単.にアメ

4b)
り力と呼びます。

日本のキリスト教という語り

したがって、日本はアメリカ化売避け、特に日本のキリスト教は「アメリカ央味を根絶」

せねばならない。その観点からすると、アメリカの排日移民法はむしろ「大なる未来ある

日本を米国の堕落の感化よ川悦却させしめんがための神の摂理」であったという。

ここで注目したいのは、古屋の藤井批判である。古屋はここでも藤井のアメリカ教会批

判をインターナシヨナリズムをしりぞけるナショナリズムの噴出であり、「このようなア

メリカ批判が、教会と無教会とをとわず日本の基督者の多くをしてあの戦争を「聖戦」と

信ぜしめる、少なからぬ要因となったと思われる」と述べている。そして、藤井の発言と「大

東亜共栄圏への書翰」には言辞や思想とあまり大差のないものを見いだして驚かざるを得

ないのである。」と言い、二者の共通点とはすなわち、「アメリカとそのキリスト教にたい

する批判と表袈一体の日本とその国体に対する讃美である。J と評価してぃる側。

しかし、藤井のアメリカ批半Ⅲよ1920年代後半から 1930年にかけてのものであり、「大

東亜共栄圈への書翰」よりも年代を 10年以上さかのぼる。その問の日米関係、および日

本の国際関係の変化は著しく、藤井の言述に大戦末期のΠ本とアメリカの関係を読み込む

のはアナクロニズムだと言える。すなわち、古屋はアメリカとの戦争がはじまっていなかっ

た時期の藤井の発言に後の火戦を読み込みすぎている。しかも、1920年代のアメリカの

キリスト教批判はただちに日本国家への迎合につながると言えるだろうか。むしろ、
^^

、^、^

19



文化/批評 20H年第6号

で古屋がこのように分析するのは、彼自身の中に日本/アメリカの二項対立がまず存在す

ることを意味しているのではないだろうか。

古屋のこの日/歐二項対立は実は明治以来の彼の日本のキリスト教の記述に一貫して現

れてくる。古屋にとっては、「日本のキリスト教にとって最大の問題はまさに日本そのも

の」であり、基督教の唯一神教と相容れない単一神主義(Henotheism)の一牙野謀として

の「日本の国家主義あるいは日本の精神的中核である、天皇を中心とする神道」は、彼が

推奨する(表現としてはりチャード・ニーバーの発案である)「徹底的唯一袖信仰」によって、

駆逐されるべきである冊。その目標の達成にとって肯定的要素は、国際関係に於ける外

国からの日本への干渉、すなわち、カトリック宣教の開始、プロテスタントの宣教師によっ

て基督教がもたらされ、基督教禁教が外国の圧力によって鯛.かれた明治初1切などをふくみ、

戦後の迎合軍による占領も、「キリスト教と日本の交渉史からいえぱ、戦後の占領政策に

49)
よって、キリスト教は三度目にやっと日本で自由を与えられた、といってよい。」とい

うように解釈される。ここには、キリスト教の敵は日本国家のみであり、外国は助けてく

れるという図式がなりたっている。そして、「日木」が敵ということは、日本の文化のみ

ならず政治や国際関係も打倒される対象になり、そこに迅速かつ決定的な影将を与えるた

めには、「せめて 10パーセント」という発想につながるのである。

これまでのように国民人口のわずか1パーセントのキリスト者人口のままでは、国

民の意思と心理に影郷力を及ぼすことは不可能に近い。私はかねてより、宗教社会

学的にいっても、ーつの国の人口の少なくとも 10パーセントにならなけれぱ、ーつ

50)
の宗教がその国の動向を左右する政治社会的劃リJにはなり得ない。

彼のこの姿勢はしぱしぱキリスト教は「少数精鋭」の教会をめざすべきだという立場から

批判される脚。しかし、戦時中、国家権力に屈服させられたキリスト教の二の舞を踏ま

ないためには、キリスト教会が自らの主張を国家の政治的決断に反映させることが出来る

までの勢力をもつ必要がある、というのが古屋の主張である。

そして、「日本」と刷う際の彼のイデオロギー的バックボーンは徹底的唯一信仰である。

われわれが伝道せねぱならないと考えているのは、徹底的唯一信仰のキリスト教で

あるということである。ニーバーが指摘しているように、これは本来のあるべきキ

リスト教の信仰形態である。しぱしば単一神信仰や多神信仰に変質してしまってい

る、あれこれのキリスト教を伝道しようとしているのではない。具体的には、たと

20



えぱアメリカ至上主義と結びついた日本の単一杣信仰のキリスト教でもない。また

現代の相対主義と結びっいた現代の価値多元主義のキリスト教ではない。そうでは

なくて、旧新約聖書に啓示されている徹底的唯一神信仰のキリスト教である。それ

は歴史上にあらわれた、すべてのキリスト教形態を審くとともに、本来あるべき形

態へど晦改めさせて、導くところのキリスト教である。

さらに、その絶対1准一神信仰の根拠は「イエス・キリストにおいて啓示された神が、徹底

的唯一神であったから、そしてそのことをわたしは信ずるから、という以外にはない。」

ということになるのである謎) 0

一方、大木は、「日本の神学」の方法論を担当し、「神学をする主体」にっいてさらに議

論を深めていく。日本を「トータルかっラディカルに」対象化する『日本の神学」を担う

主体は、一体どのような主体でなくてはならないのか。大木はドイッの哲学者で、1936

年から五年闇日本に滞在して教えた、カール・レーヴィット a8釘、1973)が日本人にっ

いて述べた見解を非常に重く受けとめている。レーヴィットは軸汽静、「ヨーロッパのニヒ

リズム」のなかで、日本人は日木人的自愛のゆえに、ヨーロッパの哲学者たちのように自

己や自国民を批判的に見ることが出来ないと述べた謝。古屋が目指す主体は、民族を超

える超越神を認識することができる主体であり、それによってぃわば、民族というアイデ

ンティティーから自由な「神の視点」をもつことを目指す主体である訟。ここでもやはり、

日本のナシヨナリズムや愛国心の相対イヒの必要性が言われている。「日木の杣学」は、単

に日本、もしくは日本人が「主体」であってはならないのである。なぜなら、風家とキリ

スト教を対立関係として捉える大木にとって、日本が主体となって判畔斗ゴ乍用するのでは、

本末転倒であるからだ。
、"、.、

大木は「愛国心」をのりこえる主体を形成する作業は円ヨ本人のこころの問題」である

として、「日本精神史全体にチャレンジする」と宣言する。その具体例として、大木がま

ず取り上げるのが小林秀雄の f本居宣長』であり、そこではまず、小林が国学によって認

識されていたとする、「やまとごころ」と「からごころ」の対立に柱目する。「和魂漢才」、

そして近代の「和魂洋才」の立場は、テーゼをテーゼとして守ろうとするため、「やまと

ごころ」を守るのに「からごころ」を排する。「やまとごころ」を追求することは、必然
、、 ,、"、

的に「からごころ」との対立、その排斥とならざるを得なくなるのである。大木は、これ
、、、

こそが日本人の中にある内的葛藤であるとして、結局は「からごころ」の排斥だけが鮮明
、、

となり、「やまとごころ」と「からごころ」の対立だけが残ることになる。大木のいう日

本人の精神、性はこの主観性の閉鎖というととに染約される。

日本のキリスト教という語り

2]



文化/批評 20]4年第6・号

それに対して大木は、日本人はもっと「魂を危険にさらすべきではないだろうか。」と、

「和魂」というテーゼと「洋才」というアンチテーゼをジュンテーゼに止揚する必要を説く。

問題は、これまで何故テーゼが「和魂洋才」的に単純な自己肯定の中に留まりつづ

けたのだろうかということである。それは、単に訓読と言う外来文化の摂取の仕方

のせいだけでなく、アンチテーゼが「アンチ」テーゼの力をもっていなかったから

ではないだろうか。それ故にテーゼをより高次のジュンテーゼへと促迫することが

55)
できなかったのではないだろうか。

そして、キリスト教こそがテーゼをより高次なジュンテーゼへと引き上げることが出来る

要素を持った、アンチテーゼであるとする。すると、キリスト教は「回心」となって、「や

まとごころ」におよぶ。するとそれは、「回心したやまとごころ」になる。それゆえ、大

木が探求している神学的実存とは次のようなものとなる。

日本的なものを適宜ちりばめて主イ本性を日本的に装うのではなく、日本人の魂にお

けるテーゼとアンチテーゼとのポラリテートを超克することによって、つまり、日

本の心の内から突破して、外へ立つこと、そしてそれによって、旺本を古い日本か

ら新しい日本へと転換せしむるアルキメデス的点をその主体の中にもつ、そのよう

な祁学的実存である。このようなアルキメデス的点から、日本は対象化されるので

ある。

つまり、日本はキリスト教の「回心」と出会うことによって自発的に「回心したやまとご

ころ」が生まれるのではなく、「日本を古い日本から新しい註本へと転換せしむるアルキ

メデス的点をその主体の中にもつ神学的実存」があって初めて止揚がおこる 0

主体が見えてきたところ.で、次に問題になるのは祁学の「場'所」である。「場所」とい

うときに大木が考えているのは務台理作に媒介された西田幾多郎のいう、「場所」に他な

らない。大木が務台を通して西田を理解したところによれぱ、個は「死の自党」によって

もたらされる深い自己矛盾の初においてあらわになる。そこで佃としての人間が直面する

のは、自己についての絶対の無、絶対の否定である。しかしその奥底にどこまでも自己を

超えたものがある。それにふれることで、無は一転して、真の自己が成立する。その場所

が、「絶対矛盾的自己同一的場所」である。

しかし、大木にとっては「真の自己」の成立の<場所>は西田の「歴史的現実」よりも

22

6-D



さらにりアルな歴史的世界でなければならない。そして、大木にとっての[日本の神学」

の場とは、仟抑舌老キリストのからだ」である教会である。

「真の自己」の成立の<場所>は、西田の「歴史的現実」よりももっと「現笑」的な

歴史的世界t その終末論全構造を大きく張った救済史的世界、その究極に「復活の

キリスト」をもつ歴史的世界=救済史的世界として捉えられねぱならないのである。

その後活の「キリストの体」としての教会、"en christo"という場所、それこそ人

問の「神の自己」いや伽己をとりまく過界全体の真尖が成立する<場所>となるの

57)
である。

つまり、教会こそが神学の、<座>であり、そこで言われる教会とは、絶刻的な神との結

びつきのゆえに、自己相対化の力を持つ教会であるとする。「日本の神学U の主体は「教

会的主体」なのである矧。この「教会的主体」を古屋はさらに詳しく定裟してぃる。

23

日本のキリスト教という語り

最近の神学は「主イ本性」とか「実存」という言葉でただちにブルトマンの災存論的

神学を思い起こします。しかし「教会的主体性」とは、ブルトマンの弘リ凋する「実存」

とはちがいますひ何よりも後者の「実存」が「個人的主体性」であるのに対し、わ

れわれは「教会的主体性」というのであります。たとえぱ牧師の主体性は鄭.1,こ、キ

リスト者個人としてあるのではなく、教会的責任を自覚したもっと大きな主体性で

あります。 キリストとの関係も、個人的でなく、教会的共同体的に自党されな

けれぱなりません。すべてキリストへと召された者は、そのような「教会的主イ本性」

を潜在的にもっているのであり、それを顕在化させることが神学教育の課題となる

59〕
のであります。

「教会的主体」は「和塊洋才」の両極性、テーゼとアンチテーゼの対立を克1恨し、より高いジュ

ンテーゼに立って新しい生き力を確立する必要があり、この両極性の克服されるところに

教会は成立する。そこでなされる神学はキリスト教の学問に留まらず、「むしろ国民教育

がそれを成すべくして果たし得ないでいることを実現することによって、国民教育を成就

するところの教育であり、その限りにおいて国民教育の極致、その冠共言うべき教育のわ

ざ」であると大木は大胆に主張してぃる側。

さらに大木によれぱ杣学が両極性のどちらかに巻き込まれる時、神学はその任務を遂げ

ることが出来ず、むしろ孔予題の一部と化す。キリスト教会が、外来宗教の・一要素とみられ、



文化/批評 20H年第6号

したがってテーゼに対するアンチテーゼの構成要素のひとつとして受け取られているの

は、教会がこの両極構造をこれまで乗りこえられないできた司モ拠であって、それは教会の

本来の姿ではない。あくまで「教会は歴史的にはアンチテーゼに属しているとしても、そ

の本来の場はその克服としてのジュンテーゼに」あるのであり、「このジュンテーゼとい

う高次なーを神学的に確保することによって、教会は、あるいは欧化主巽の一翼をになっ

たり、あるいは逆に国粋主義に迎合したりするような、両極の間を右往左往することから

脱却し、そして日本において、あるいは東北アジアにおいて、救会がいかなる1劣剖を果た

すべきかを考えることが出来るようになる」釦というのが、大木の考える r日本の神学」

の主体である。

5.批判と期待

古谷は狛本の杣学』の後も、「日本の将来とキリスト教』(2001年)、珀本のキリスト教』

(2003年)、「キリスト教と日本人』(2005年)、「なぜ日本にキリスト教は広まらないのか』

(2009年)、「日本のキリスト教は本物か閉(2011年)という具合に、同様のテーマで精

力的に執筆しているが、基本的な理論枇造は「日本のネ喉挺で提示されたものを受け継い

でいる。大木も富岡幸一郎と共著で、珀本は変わるか?戦後日本の週末論的考察』 Q996

年)を出していて、これも被が珀本の袖学』で展開した議論の延長になると考えること

が出来る。

冒頭で述べたように、「日本人とキリスト教」というテーマは新しいものではなく、『日

本の神学」自体も25年梯Πこ出版された、古い本である。しかし、彼らが取りくんだ課題は、

日本で神学を志す人々に今も問われつづけている問題であって、大木・古屋がこの神学的

課題について『日本の祁学』で出した結論は議論を一歩進展させたことは疑うべくも無い。

まず、大木・古屋は「日本」を主体の特性や判畔.の特徴とするのではなく、「対象」とし

たことで、「日木的杣学」の例にみられるような、ナショナリズムとの融合を避けただけ

でなく、袖学が国家や民族の「益」となるべきであると説くような、御用学問になる道を

排除した。そして、民族的アイデンティティーの模索とその表出にとどまらない神学の可

能性を開いたのである。主体の民族的アイデンティティーはここでは重要ではなく、「日本」

を批判的に考察するということが月的とされている。それは自己批判的視点と過去への反

省を促すと同時に、「日本」にも「神学(者)」にも属さない人々との対話を必要とする営

みとしての「日本の神学」という可能性を提示している。歴史研究の分野だけに限っても、

今日多くのアジアの研究者が日本の帝国主巽下のキリスト教について研究の成果を積んで

いる。そうした成果をとりいれ、アジアのキリスト教研究者と恊働してぃくことは、大木

24



と古屋が描いた「日本の祁学」の延長線上にあると言うことが出来る。

6.西洋と日本の二項対立

しかし、『日本の神学』は解決されるべき課題を残したことも事実である。まず、先に

指摘した、古屋における「欧化」と「国粋」の二項対立の問題がある。それはしばしぱ、

彼の理論の中で「インターナショナルとナショナル」、「西洋と日本」といった対立に糧き

換えられている。それは「日本的なもの」に対する「キリスト教」をテーゼとアンチテー

ゼとしてジュンテーゼを導きだそうとした大木の理論にもみることができる。

この点を理解するうぇで、やや唐突に思われるかもしれないが、永岡崇のマヨネーズ論

を参照してみたい。マヨネーズの原料・は、いうまでもなく卵黄、油、酢で、自家製でっく

ることもできるこのなじみ深いソースは、今日、日本の食卓に欠かせない調味料である。

しかし、その起源はヨーロッパであり、最も受け入れられている説によれば、スペイン領

メノルカ島の港町「マオン」に伝わるソースで、 18世紀にフランスに伝えられたと言う硲。

すなわち西洋由来のソースであることは疑う余地もない。それが例えばおにぎりの具に用

いられたり、「マヨポン」など、「ポン酢」(原料はおもに醤油と柑橘果汁)という日本生

まれのソースと共に用いられる際、「和食」に「洋匝U のソースがかけられることによって、

あたかも「手Π食」がそれまでの伝統的枠組みから解き放たれると同時に、マヨネーズとい

う西洋由来の調1床料の「日本化」が起きている・・・かのように見える。

キリスト教の役割をこのマヨネーズに比べることができないだろうか。

永岡は戦後日本におけるマヨネーズの歴史をたどるなかで、西洋由来のソースが矛Π食に

用いられて日本化したという、よく語られる説に疑問を呈する。和/洋の二項対立は自明

の分類ではない。料理が現在の姿になるまでには「和」「洋」の分類に還元できない複雑

な過程を経ていることがおおい。

つまり、ある料理が「洋食」あるいは「和食」であるということは、料理の実体を指示

しているというよりも、歴史の中の特定の文脈において構築された分類であり、その分類

そのものが「そうしたものを"洋食"と名付ける社会的過程のことであるといったほうが
b3)

よい。」と永岡は指摘する。「和食」「洋食」の分類を問わずもちいられるマヨネーズは

それらのコンセプトを脱構築するのに有効な素材であり、マヨネーズそれ自体の、歴史を

通して変化する流捌"生によって、和/洋の境界線の虚構性を明らかにしてきたと言える。

ここで、話をキリスト教にもどしたい。

北森の「神の痛みの神学」や珀本のキリスト教」も、大木・古屋の胸本の神学」も、「キ

リスト教」という「外来の宗教の介入によって「日本」と「西洋」の境界線の再構成をめ

日本のキリスト教という語り

25



文化/批評 2014年第6号

ざしたのではなかっただろうか。しかし、属格の杣学も対格の神学も、「日本」というコ

ンセプトの「実体」を信じて疑わなかった結果として、「日本」と「西洋」の二項対立は

依然として存在する。結果、キリスト教は「西洋」に分類され、その流動性や両義性が現

れてこない。あるのは、本居宣長と西田を「日本」と名付け、アメリカを「西洋」と名付

ける社会的過程であり、洋に分類されたキリスト教という宗教がある。

船曳建夫は日本人論を「日本がいわゆる「西洋』近代に外部のものである」ことから来

るアイデンティティーの不安を、それを説明することで和らげ、打ち消す機能を持つもの

のことである。」と定義してぃる帥。船曳の定峩に即していうならぱ、キリスト教徒、と

くにプロテスタントキリスト教徒は、西洋近代の産物であるプロテスタンティズムとの接

触によって生じる自らのうちの他者性を払拭できずに、未だ不安を抱えている状態と言え

るのかもしれない。しかし、キリスト教徒が自らのアイデンティティーを確立しようとす

る時、はからずもそこに「日本人論」が語られるときのぢ阿也性とある種の暴力性が無批判

に存在するのではないだろうか。そしてそれは、日本のプロテスタント教団が戦後一貫し

て批判し拒絶しようとしてきた「国民主義」と、似たような構造をもってはいないだろうか。

生まれた時代と、知識人という立場からの要請があって、「日本」について語ることを

余儀なくされた思想家の一人に、丸山眞男 a9141996)がいる。丸山の関心は、近代の

国民共同体のなかで、決断をする主体性のある個を確立することであったということがで

きるが、その方法は「西洋近代」に対する日本の「遅れ」を指摘するというものだった。

この点を酒井直樹は丸山の「自己の知的投企の位置づけにおいて民族的なものがどのよう

に彼の議論の枠組みになってきたか」を分析し、丸山が「国民共同体にかかわる者の立場」

から、「日本の思想情況を日本の知識人が引き受けざるをえない存在被拘束性」のゆえに、

「西洋」とのに関係において日本を批判的に見ていくという方法論を批判している岡。す

なわち、「日本思想の「内」と「外」という区別が、区別そのものがいかに構成されてき

たかという視点からではなく、いわば実体の「内」と「外」であるかのように、かれの思

想史の枠組みとして受け入れられてしまってぃる」碕ことによって、丸山が日本を批判

的に見る過程で、(戦略的にではあっても)「西洋」との二項対立によって比較することで、

「西洋」と「日本」の溝を決定的なものとし、闇接的に、西洋の剛F他的でナルシシスティッ

クな自己構成に協力することになって」しまったと指摘している側。そして、それゆえ、

「ふつう、丸山教授を民族主義者と呼ぶ人はいないでしょうが、彼の議論には民族的なも

のが見え隠れしていると考えざるをえないのはこのためです。しかも、古代日本から始まっ

て、連続するものとして存在被拘束性がとらえられてしまう傾向が、彼の歴史論の語りの

構成にはあるように思えます。」といわれてぃるのである固。つまり、酒井によれぱ、丸

26



山の批判は「批判的国民主義」の立場からのものであり、「国民主義的でない批判」の可

能性を摘み取ってしまったのである刷。そうなると、「西洋」と「日本」が共に問題とし

て抱えている、「人種主義や帝国主巽の遺制、そして、判阿也的国民主義」といったものも、

批判されなけれぱならないにもかかわらず、そこでは「西洋」を理想化する丸山の批判構

造は効力を発揮することができない。キリスト教の場合は、日本とキリスト教(あるいは

「西洋」)の両方が批判されなけれぱならない部分が存在した場合、そこでは、どちらかを

基準として足りない方を批判する方法論では問題の核心に迫ることができない。対極にあ

るどちらかに一方を解消するという、「他者への同一化は結局商己への偏執的かつ村N也的

な回辯を婦結する」と酒井が予測している状態に陥る可能性が譜Kなる糊。

先に見てきた「キリスト教と日本人」のテーマの著作、この場合特に『日本の神学』に

ついても、酒井の丸山批判はあてはまるのではないだろうか。つまり、「日本」を「トー

タルかつラディカルに」対象化する過程で、「日本(的)」というカテゴリーを自明のもの

としてしまったのである。

日本のキリスト教という語り

フ,徹底的唯一神信仰と教会の本質

大木・古屋への批判としてもうーつ重要であると思われる点は、1990年に書かれた「日

本の神学』の霄評の中で久保田浩によって指摘されている。久保田は古屋の言う「徹底的

唯一神信仰jという概念は、理念としてのみ意味をもつもので、その理念は歴史上のキリ

スト教の諸形態の解釈原理としての機能性はあったとしても、現実にあるものとして想定

されるべきではないと述べる。それが意識されなし寸昜合、「徹底的1准一神信仰」が現実に

存在するある信伯1升封諜と取り述えられるという危険がある。「あたかも《徹底的唯一杣主

巽》が実体的に存在するかのごとくに、そして、それが自己の立場であるかのように誤解

し、かつ主張する」排他主義的なキリスト教の立ぢXよ、「日本国民の人口のせめて10パー

セントをキリスト者に」という古屋のスローガンの実現を妨げるものであると示唆してぃ

るか。久保田は指摘しなかったが、大木の「教会的主体」にも同様の批判が当てはまる

と思われる。

久保田の指摘は今日、一見してあまりにも当然の批判のように思われるかもしれない。

しかし、古屋の議論と構造を同じくする概念が、しぱしぱ日本キリスト教史研究で用いら

れていることを考えたときに、その批判は軽視されるべきものではない。今日においても

「福音の本質」という言葉がもちいられ、教会が「誤った」決断^たとえば、戦時中の

キリスト教会の国家への協力など^をしたとされる時に、それが「福音の本質からの逸

脱だった」という語られ方をすることが、キリスト教史研究の中でも多々見受けられる。

27



文化/批評 2014年第6号

そのような事例を分析した例として、たとえぱ万博問題について論じる中で川口莱子は、

最終的にキリスト教館が出展されるまでの過程において万博問題が教会の「本質」から切

り籬されて「政治的判断」とみなされることで、キリスト教鮪の出展が推進されたことを

指摘し、教会の「本質」の措定の政治性を明らかにした。教会内の問題、あるいは意見を

社会的政治的であって、教会の「本質」にかかわるものではないとすることで、本質的な

問題としての議論を放棄するのである剛。

日本という国家に対する姿勢や意見を表明している大木・古屋の「日本の杣学』は、誰

が見ても政治的発言だが、国や政府に意見するということと同様に、「日本的基督教」や「解

放の神学」を否定することにおいてもその政治性は明らかにされている。しかし、大木

古屋の目指した「国家主義」や「愛国心」を相対化して日本を批判するという課題は、「徹

底的唯一神信仰」や「教会的主体」という実証不可能な概念を措定することで本当に達成

できるものなのだろうか。「本質」の措定が自己の意見や立場の投影と絶対化にすぎない

とすれば、プロジェクトは失敗におわるだろう。

これまでの議論で大木・古屋の「日本のキリスト教」の形成過程における「日本」とい

う概念の問題と、「キリスト教」を考えるときの「本質」という虚梯Hこついて言及してき

た。神の啓示と人問の理性から、究極の真善美を思索する神学という営みにおいて、そこ

で構築されたものを信仰の「本質」と呼ぶことは、何ら奇異なことではなく、それこそが

神学の神髄であるというとらえかたもあるだろう。しかしそれは、西洋に対抗するものと

しての日本、あるいは日本に対抗するものとしてのキリスト教という概念同様、削除され

るべき逸脱した存在を定義することでなりたつ支配的な言説である。袖学を国家という権

力構造から解放しようとした大木・古屋の祁学者としての試みですらも、彼らの考える信

仰の「本質」を提示する為に、戦前の日木のキリスト教会で主流であったはずの、愛国者

のキリスト教、ナショナリスティックなキリスト教は「逸脱」として排除される。「日本

的基督教」、「解放の神学」、そして戦後の日本基督教団内の「社会派」は、大木・古屋にとっ

ては神学的「他者」であり、自分たちこそが「本質」を捉えていると考える立場からは、

排除されるべき存在なのだろう。しかし、それらは「日本のキリスト教」が歴史記述とし

て、あるいは祁学的概念として構築される過程で排除されていった内なる他者である。む

しろ、そうした他老が斥けられた境界、切り取られ排除されていく思想と「本質」との関

係性をさぐることで、「日本の神学」あるいは日本キリスト教史研究の新たな可能性が生

まれてくるのではないだろうか。

28



注

D 土肥昭夫 r日本プロテスタントキリスト教史』新教出版社、 1980年、 42-47頁。

2)太平1調汝争中にあらわれて終戦とともに消えていったこの少数派の国粋主義的キリス

ト教徒による運動は、しばしば軍国主幾の時代に、ナチスのDeutchchristen に比べら

れる。天皇制、国家袖道と基督教を混合させようとした試みであり、キリスト教のいう

「神の御国」とはとりもなおさず「泉国」のことであり、天皇とキリストは同一、日本

人にとっての旧約聖轡はへプル語聖霄ではなく古牙藷己であるとした。この運動は敗単戈

後には全く顧みられることなく消えていった。古屋安雄は『日本の神学」の序文で言

及し、「日本の神学」が「日本的基督教」とは全く別のものであることを強調してぃる。

大木英夫・古屋安雄 r日本の神学」ヨルダン社、 1989年、 29頁。

3)これらの単語はキリスト教神学においてはほぼ同義に使われる。岩波キリスト教辞

典の「インカルチュアリゼーション」の項によれば1960年代からキリスト教神学の

分野で使われだした言葉で、カトリック教会の公文書ではヨハネ・パウロニ世が回勅

S1α卯地魏AつOsbi(1985)で用いたのが最初であるとされている。「インカルチュアリゼー

シヨン」は「ーつの宗教が発祥の地から他の地にもたらされ、その他の文化の中で新

しい表現形態を見いだす事」とされる「士着化」と同様のコンテクストでもちいられ、「広

義では複数の文化の交流によりある文化内に深い変化がもたらされる現象をさすが、

狭義では「福音ないし信イ卯のインカルチュアリゼーション」をさし、福音がある文化

内に受肉し、教会生活にそれらの文化が導きいれられる現象および活匝力をさす」また、

「福音のメッセージおよび生き方が特定の文化圈においてその文化特有の要素によって

表現される分か適応という面だけでなく、福音がその文化を育成・統合する創造的働

きをたすことをも意味する。」と定義されている。菅原裕二「インカルチュアリゼーショ

ン上百瀬文晃「士着化」、大貫隆他編「岩波キリスト教辞,嫡岩波書店、 2002年。

4)たとえぱ、武田清子『土着と背教一伝統的エトスとプロテスタント」新教出版社、1967年。

5) carl Michaelson,ノ'αつαπιSι Cωltアih1ιtiのIs to chア太hαナ1 rhe010g),(westminster press,

1959)

6)北森嘉蔵 f祁の痛みの料稔瀕新教"_リ阪社、 1946年、 31頁。

フ)北森前掲 r神の痛みの神学』、 55頁。

8)北森前掲『神の痛みの杣学』、 71頁。

9)北森前掲 r初の痛みの神学』、 227-228頁。

10)北森前掲 r祁の痛みの杣学」、 228頁。

日本のキリスト教という語り

29



文化/批評 2014年第6号

ID 北森前掲『判W)痛みの袖学』、 229頁。

12)北森前掲「神の痛みの祁学』、 230頁。

13)北森前掲『袖の痛みの神学』、 234頁。

14)北森嘉蔵「日本のキリスト教』創文社、 1966年、 3頁。

15)北森前掲 1日本のキリスト教』、 56頁。

16)北森前掲狛本のキリスト教」、 26頁。

17)北森前掲「日本のキリスト教』、 27頁。

18)北森市H易『日本のキリスト教」、 3132頁。

19) Kosuke Koyama' 1Vatιア召14グα10 rhι010gy,(25th A即iversary Edition, Revised & EX・

Panded, otbis Books,1999).栗林仰夫「日本民話の杣学」日本基督教団出版局、1997年。

2の栗林前掲珀本民話の判畔リ、12頁。

2D 北森男荊筬珀本人と聖書』教文館、 1995年、 8頁。

22)北森前掲『日本人と聖告J、 15頁。

23)「祁学のゲルマン捕囚」とは、近代日本のキリスト教袖学がヨーロッパの神学を積極

的に翻訳し模倣したが、そのことにとどまったという現象についてしばしぱ用いられ

る表現である。たとえぱ、東京帝国大学哲学科からドイツに留学した波多野精一は、

1908年に出版された f基督教の起孤棚の序文で次のように述べる。「今日基督教の歴史

を学ばむとする者は独逸の学界に入りせざる可からず。余が其の諸大家就中ブッセッ

ト(Bousset)、ドブッシュッッ(Dobschatz)、ノνレナック(Harnado、ハインリツヒ'

ホルッマン(HJ. Holzm即n)、ユーリッヘル(JUⅡCher)、クノップ(Knobb)、プライ

デレル(paeiderer)、ヨハネス・ヴァイス(J, weiss)、ヴァイツゼッケル(weizsacher)、

ヴェルンレ(wern]e)、ヴレーデ(wrede)、ツァーン(zahn)の諸氏に負う所甚だ多

きは言うまでもなし。」古屋安雄他「日本祁学史」ヨルダン社、 19兜年、 6465頁。

24)北森前掲『日本のキリスト教」、 31頁、参照。

25)大木・古屋前掲『日本の神学』、 23頁。一方、古屋は「あとがき」で「「日本の神学司

に関する限り、これは争・う余地なく大木氏が先に言いだしたことである。」と述べてい

る。大木・古屋前掲「日本の祁学」、 321頁。

26)大木英夫・富岡幸一郎 f日本は変わるか?一戦後日本の終末論的老察』教文館、1996

年、 157-158 頁。

27)古屋安雄 1'日本のキリスト教は本物か?日木キリスト教史の諸問題」教文館、20Ⅱ年,

Ⅱ頁。

28)古屋安雄『日本の将来とキリスト教」聖学院大学出版会、 2000年、 194頁。

30



29)古屋前掲『日本の将来とキリスト教」、 194-195頁。

30)古屋前掲「日本の将来とキリスト教』、 196頁。

3D 古屋前掲狛本の将来とキリスト教、1、 197頁。

32)大木・古屋前掲珀本の神学」、 34頁。

33)大木・古屋前掲狗本の神学」、 232頁。

34)川口菜子「「教会」と「社会」の対立・一日本万国抑キリスト教館出展島予粳を中心にー」

「印度学宗教学界論集』 39号、 2012年、 169頁。

35)古屋・大木市H号『日本の神学鴫、 299頁。

36)古屋・大木前掲珀本のれ形松、 314頁。

37)戦争についての語・りはまた、戦後の日本基督教団において特殊な意味を持ってぃる

ことを川口葉子は指摘している。「教会派」「社会派」の対立のなか、教団内の問題が

戦争体験に比べられて、単戈後世代が教団を告発するときのレトリックとして機能した。

すなわち、「教団の問題であれ、具体的な万博.の問題であれ、戦争の経験を現在進行す

る自体と結合させることによって現在の教倒に対する批判が司¥指となったことを見る

ことができる。戦争の語・りがなされるときその多くが教団打b刈の力向性をもったので

あり、それによって教団力斗H対化され、その正当性や規範性がゆるがされていくもの

となったのである。」川口前掲「「教会」と「社会」の対立一日本万国博キリスト教館

出展問題を中心にー」、 153-172 頁。

38)古屋・大木市H号珀本の神学」、Ⅱ典。

39)古屋・大木前掲『H本の祁学』、 83頁。

4の古屋・大木市井易 1日本の神学」、 91頁。

4D 古屋,大木前掲珀本のネ1誕洲、 217-218頁。

42)古屋・大木櫛H易胸本の神学』、 151頁。

43)古屋・大木前掲珀本の神学゛、 156頁。

44)古屋・大木市井易 r打本の内形河、 151頁

45)古屋・大木前掲「日本の料牲"、 157頁。

46)藤井武 1旧約と新約」 120・号、 1930今.、古屋・大木前掲「Π本の相]学』、 165頁に引用。

47)古屋・大木前掲 r日本の神学』、 155-173 頁。

48)古屋・大木前掲「日本の神学」、 207-210 頁。

49)古屋・大木創片号『日本の判牲河、 199頁。

50)古屋・大木前掲胸本の料畔a、 125頁。

5D たとえぱ、森野善右衛門「他者のための教会」新教出版社、1980年。

肝本のキリスト教という語り

31



文化/批評 2014年第6号

52)古屋・大木前掲 r日本の神学』、 210頁。

53)カール・レービット著、柴田治三郎訳『ヨーロッパのニヒリズム』筑摩害房、1948年、

121-130 頁。

54)古屋・大木前掲「日本の袖学」、 232・234頁。

55)古屋・大木前掲珀本の袖学』、 252頁。

56)古屋・大木前掲胸本の祁学」、 254頁。

57)古屋・大木前掲舶本の神学」、 268頁。

58)古屋・大木前掲珀本の神学』、 321頁。

59)古屋・大木前掲 r日本の神学』、 303頁。

60)古屋・大木前掲狛本の神学」、 304頁。

6D 古屋・大木前掲「日本の神学』、 313314頁。

62)「マヨネーズ誕生物語」 htt ゾノWWW.k飢

日閲覧。

63)永岡崇「マヨネーズと両義性」「文化/批評』第2号、 2010年、 54頁。

64)船曳建夫肝日本人論」再考』講談社学術文庫、 20]0年、 287-2朋頁。

65)酒井直樹「死産する日本語・日本人」新曜社、 1996年、 59-62頁。

66)酒井前掲 T死産する日本語・日本人」、 62頁。

67)酒井前掲 f死産する日本語・日本人』、 71頁。

68)酒井前掲「死産する日本語・日本人』、 62頁。

69)酒井前掲「死産する日本語・日本人』、 71頁

7の酒井前掲「死産する日本語・・日本人」、 72頁

7D 久保田浩「古屋安雄/大木英夫著珀本の神学」」「東京大学宗教学年報」Ⅶ、1990年、

200-204 頁。

72)川口前掲仟教会」と「社会」の対立一日本万国博キリスト教館出展問題を中心にー」、

167-170 頁。

)/know/ma o/bitth/、 2014年9月5Ie.CO

32


