
Title 亡霊と生き残り : 弔い論へ向けて

Author(s) 川村, 邦光

Citation 文化/批評. 2009, 1, p. 261-281

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/75755

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



亡霊と生き残り
^弔い論へ向けて^

生き残りの意味は、生きることおよび死ぬことに、付け加わるのではありません。

生き残りは根源的です。すなわち、生とは生き残りです。普通の意味で生き残ると言

えば、生き続けるという意味ですが、それはまた、死の後に生きることでもあります。

a}
ジャック・デリダ 1生きることを学ぶ、終に』

1 亡霊と生き残りの位置

亡霊、もしくは幽霊は自らの死と因縁のある場、またその周辺に留まって出没すること

が多いといわれる。それが亡霊と妖怪とを区別する特徴ともされたことがある。しかし、

ただじっと留まってはいないこともある。因緑のある者に付きまとうこともあろう。漂泊

する、巡歴する、旅をするのである。一所不住だ。それは地方から都市へ、都市から地方

国内から国タレ海タ*へ、そして国外・海外から国内へと移動するといった、交通が開ノ＼、

け発展することと対応しているといえるかもしれない。

資本主義や帝国主義、植民主義、侵略的ミリタリズムによる、支配者・抑圧者と被支配

者・被抑圧者の間での人問の移動、すなわち労働者、あるいは兵士として、竝致、連行、

逃亡、亡命、排斥、動員、出征、略奪、そして殺し合いの戦闇がある。このようななかで、

殺された死者は亡霊となることがある、あるいは亡霊として妄想もしくは想像される。は

たして、このような亡霊、とりわけ敵対する者によって無惨に横死した者の亡霊には、ど

のような弔いが可能だろうか。

私はアジア・太平洋戦争での戦死者の亡霊譚について老察したことがある②。日本兵

も中国兵も亡霊となって出現するとはいえ、その位相はまったく異なっている。日本兵の

戦死者は靖国袖社に神として祀られることになっているが、亡霊となって「戦友」の前に

現われ、窮状を訴えて、「戦友」によって弔いが行なわれる場合もある。また、靖国神社

に神として祀られることを拒み、安らぐことなく、冥界をさまよっていることもある。

日本兵によって殺害された中国兵の亡霊は殺したH本兵のもとに現われ、怨みを晴らし

復讐することもある。また、殺我した日本兵、それも動員を解除された復員兵を追って、

川村邦光

亡霊と生き残り

261



文化/批評 20四年創刊号

いわぱ地の果てまで、遥々ど毎陸を越えて現われ、*斯夏し死にいたらさせることもある。

戦死者の亡霊はあてどなくさまよっているわけではなく、国境を越えて、追跡し、漂泊す

る、巡歴する。えにしのある場や人のもとを訪れたり、そこに留まったりするのである。

その場とは、戦死した場であることもあれぱ、縁のある生名の生活している場でもある。

こうした戦死者の亡霊譚は、生者の負い目、もしくは引け目による、たんなる妄想や幻

想の産物にすぎないというのはたやすい。しかし、はたしてそうなのだろうか。あるいは、

妄想や幻想の産物だからこそ、そこには生者の死者を語らざるをえない思いやこだわりが

籠められてもいよう。戦死者を再生させざるをえない状況にも直面することがあろう。

それは誰が語るのだろうか。ひとまず、敗戦者、敗戦国の人びととしておこう。戦勝者、

戦勝国の人びとは、例外もあることは硫かだが、勝者たちの戦死者を顕彰すれぱ事足りる

からである。潰走や逃亡の歳月を経て、生き残った敗残兵■脚減者こそ、沈黙を自らに課

したとしても、語らざるをえない状況が訪れることがあろう。ある種の思いや拘泥、なに

よりも喪の果てしない遂行、弔いの未遂もしくは未完にこそ、亡霊譚の発生する根拠が求

められると思われる。

そして、亡霊譚の主人公である戦死者からするなら、同じように出現せざるをえない思

いやこだわりがあり、また戦死者/霊魂自身の遭遇している状況がある。そこに、味方の

亡霊にせよ、敵方の亡霊にせよ、弔われざる事態に対して、あるいは戦死者の忘却や隠、蔽

に抗して、生者の生活圈域へと介入しようとし、生者、死者や亡霊との関わりからするな

ら、"生き残り"と交渉しようとする根拠が見出されよう。この生き残りにとって、亡霊

の訪れは決して穏、やかなものではありえず、唐突で否応を言わせない、強制的で脅迫的な

介入と交渉としてあろう、あるいはそのような介入と交渉として語られ体験されよう。

亡霊譚においては、亡霊と訪れられる生き残りの対極の二元的な構図を骨格としながら、

物語の作成者を必要とするところは一般の物語や文芸作品と変わることなく同じだが、そ

の物語を脚色したり、変形したりして、異版を作ってしまうこともある、語り伝承する者

の存在が不可欠であるところは異なっている。そして、それを対象として論じようとする

者は、語りの伝承者と同じような位置にあるといえる。しかし、異話を作ってしまうわけ

ではなく、ただテクストとしての亡霊譚に寄り添って、それを解釈するにすぎないところ

が異なっていよう。そうした意味で、私(たち)は"解釈者小あるいば伝承一解釈

者、なのである。

さらに言えば、亡霊が生者の日常世界に他裂を入れて、異界を構築して、亡靈緬輩を生成

させる場を出現させる第一次介入者だとすると、町云承一解釈者"は亡霊と亡霊譚を再現

させる場をあらためて構築する"亡霊的な存在"といえるのであり、第二次介入君と1呼ぶ

262



ことができょう。そして、この舛云承一解釈者,は自ら再現した亡霊と出会い、亡霊に訪

れられる生き残り、すなわち第二次"生き残り,でもある。このような"亡霊的な存在"

としての第二次介入者、第二次生き残り、町云承一解釈者"という三者の位置(ポジシヨ

ン)を取りえる司、能性が、私(たち)にはある。

私は、アジア太平洋戦争での沖縄戦の戦死者の亡霊を描いた、目取真俊の小説『水滴」

(文藝春秋、 1997年)、朝゛羊戦争での共産党派と反共・キリスト教徒派の抗争・戦開にお

ける戦死者の亡霊を描いた、黄皙暎の小説「客人」偵階文謨訳、岩波書店、 2004年)など

を念頭に置いて、亡霊論の序説として、亡霊のいくつかの様相について考えてみたい。

2 旅と巡礼、そして越境

亡霊譚に分け入る前に、ここで大切ないくつかの言葉を検討しておきたい。まずは越境

と関わるサ尭界、である。 M.ダグラスやV.ターナーが境界のシンポリックな位相を探っ

ている。ダグラスは「境界線上にいたということは、危険と接触していたということであ

り、能力の源泉にいたということに等しい」(ダグラス 1972:184)と、境界が生活但界

の日常性を超える力、聖なる力と稜れた力の源泉として、境界の槻念を儀礼分析のなかに

導入している。

ターナーは通過停躰Lの分析概念として、境界性=りミナリティを提唱している。

亡霊と生き残り

通過儀礼では、新入者ないし加入者が、構造上のーつの位遣と状態から別の位置お

よび状態へと移行する。その儀礼が集合的であれぱ、構造から別の構造へ移行すると

きに加入者はコミュニタスをイ料強するかもしれないし、普通はそうなることが多い。

リミナリティはコミュニタスが発生するための最もふさわしい背景である。構造的な

性格がなくなり、同年で平等な個性にあふれた人問とのあいだに自然に発生する関係

が、コミュニタスなのである。(中略)すなわちコミュニタスは普遍性と解放性を志

向するのである。(中略)日常の構造的規制からの解放を即座に実現するとともに、

j耐攻の川能性そのものの源泉でもある。[ターナー 1981:171-17幻

ターナーの境界性=りミナリティの概念は分かりにくい。「構造化され制度化された諸関

係を支配する規範を超越し、あるいは仰郡本させる」コミュニタスを生み出す[ターナー

1976:175]と、ダグラスとやや同じように、境界に制度化された日兇'性を超える、ある種

のシンポ'りツクな力を見出していたといえる。ターナーは「コミュニタスとは公的な社会

的紐帯をこえて人びとを結びつけるーつの結合力である」[ターナー 1981]、「境界性とは

263



文化/批評 2009年創刊号

社会環境への連続的な参ぢ・が中断される状態のことである。(中略)コミュニタスは反構造

的なのである。コミュニタスの紐帯は未分化で平等的であり、人と人をじかに結びつける

とともに合理性をこえた<我一汝>の関係である」[ターナー 1981:諦一60]ともいってぃ

る。境界性=りミナリティは生活世界の日常性を超えた場に生成される人と人との関係性

を指し示す概念だといえるが、それを生者と亡霊の関イ系陛にも適用できないかと考える。

ターナーは通過儀礼論から巡礼論へと、この境界性の概念を拡張させた。いくつかの聖

所を遍歴する巡礼も通過儀礼と同じような「境界的現象」[ターナー 1981:]2幻であり、

シンポリックな枇造になグていると老えたのである。「巡礼寺院の周辺性とは、それらの

寺院が国家ないし教会の行政上の中心から際削1て位置していることをさす。また巡礼過程

の時間構造とは、故郷を出発して、遠隔地へ行き、再びもとの場所へ戻ることである。

(中W制境界状態は、外からみるときわめて単純であるが、すぐれて宇宙論的な意味を豊

富に含むーつの文化領域を形成している」[ターナー 19別:163~]64]と述べてぃるよ

うに、巡礼が巡礼寺院の周辺性=りミナリティ、また巡礼過程のりミナリティを帯びた、

豊かな宇宙論的な意味をもつ文化領域を生成することを指摘している。

ターナーの通過儀礼論にしても、巡礼論にしても、りミナリティにおいて、あるいはそ

こに生成されるコミュニタスにおいて、生活世界の日常性から断絶した状態や関イ系性が構

築され、解方女性や平等性、宇宙論的な意味を帯びた状態になり、新たな人問として再生す

ると議論が繰り返し展開されている。だが、境界性を雜脱して、日常の生活世界へと復

帰・帰還して、どのようにりミナリティやコミュニタスが持続されるのか、あるいは消滅

してしまうのか、再び「日常の構造的規制」に絡め取られてしまうのかといったことがあ

まりにも不明瞭である。なによりも、りミナリティやコミュニタスが抽象的もしくは理念

的なものでありすぎしてしまい、それを生成する境界という場、またそこで構築される関

係性が無色透明であり、その場や関係性は単純な文化領域ではありえず、つねに社会性や

政治性を帯びていると考えられるのである。

ターナーのりミナリティやコミュニタスの概念を提起した通過儀礼の理論は、同質の社

会を想定した理念的なものだと考えられる。そこでは、ある状態・段階から、別の新たな

状態・段階へと、いわぱ予定調和的に移行していくことが論じられている。しかし、個人

や集団、また社会がはたして変化しているのか、別の新たな状態・段階へと転換や変革を

成し遂げたのかといったことは明らかでない。永劫回帰、あるいは永遠の現在が繰り返さ

れているとしか言えないのだ。そこでは、たとえ千年王国運動や信仰復興運動など力斗及わ

れていようとも、シンポリックな位相のみが論じられ、社会的・政治的なプロセスが問題

視されず、その歴史的コンテクストもすっかり抜け落ちているのではなかろうか。

264



私が亡霊と生者や生き残りとの出会いを論じていく上で、確かにりミナリティやコミュ

タスの概念は有効で重要である。地理的な空問においてではなく、シンポリックな境界

的状態や状況において、それは発生すると分畔斤することができるからである。通過儀礼の

ひとつとして葬送停井Lを分析するのと同じように、亡霊はりミナリティにおいて出現し、

生者とともに弔いのコミュニタスを生成することによって、新たな状態、たとえぱ霊魂が

浄化されて、天国といった別の次元へと移行するかもしれない。また、生者も亡霊と出会

うことによって、同じように以前とは異なった状態や地位へと移行するかもしれない。

とはいえ、亡霊と生者との出会いは、通過儀礼や葬送儀礼のような儀礼の場において起

こるのではない。日常の生活世界を超えた場が想定されることは同じだが、既定のプロセ

スをたどるものではなく、亡霊も、生者も各々の事恬において、生活世界のいわば裂け目

のなかに突如として発生して展開していくのである。

亡笠には出現する契機、生岩には出現される契機がともにあろう。そして、一定の場が

設定されて、亡霊と生者の出会いからドラマが始まり語られることになろう。なによりも、

亡霊の現われるにいたる契機が重要であると考えられるのである。それが生者や生き残り

の生活世界に介入して、生活世界に亀裂を入れ、亡霊の現われた契機や事情を生者に想像

させ内省させて、生者は亡霊と否応もなく共有させられる場に巻き込まれていくことにな

るのだ。

亡霊と生き残り

3 亡霊と生き残りの接触領域

亡霊は生者の現在のなかに出現してくる。だが、生者の現在を問い曝け出させるばかり

でなく、過去をも内奥をもえぐり出し、震えおののかせる。それはノスタルジックに物語

化された過去の出来事、思い出ではない。生者の内奥に深々と秘められた、あるいは隠、蔽

された過去の現実、すなわち記憶である。

時には悪夢となって心身を脅かすような、切れ切れの破砕された、想起され構築しえな

かった現実である。気づかずに膿みつづけて癒えない傷痕、たとえるなら未来を閉ざさせ

るトラウマだ。亡霊に開入されて、眼を閉ざして不可視にさせていた傷痕があらためてえ

ぐられ切開されることになる。現在から過去へと、冥界へと墜落させられるかのように、

痕跡を掘り下げさせられることになる。

亡霊とは過去と現在に'賊度るモメントにおいて出現する、現実、であろう。意識的であ

れY無意識的であれ、なんらかの切っ牲卜けに触発されて、過去から現在へ、また現在から

過去へと往還するなかで、死者が表象されつづけていく。このいくたびか改編されつづけ

ていくなかで、きわめてりアルなイメージとして現われる死者の表象が、亡霊なのであろ

265



文化/批評 20四年創刊号

う。亡霊も生き残りも、なんらかの切っ掛けがなければ出会うことがない。

この切っ掛けを生み出したであろう状況、過去と現在との相渡る状況、それは亡霊と生

き残りの問でなかなか共有されないだろうが、亡霊と生き残りの過去と現在が"鮖貰した場

であることは確かだろう。とするなら、亡霊、また亡霊を見る生き残りが位置しているの

は、その背景、もしくはコンテクストを踏まえるなら、たんにシンボリックな場であるぱ

かりではなく、かなり歴史の積み重ねられている政治性を帯びた重層的な状況である。

このような場、もしくは状況こそ、亡霊と生き残りが知らず知らずに関係や交渉を取り

持つにいたる時空問である。それは、生き残りの日常の生活世界において起こることは硫

かだが、そこから遊航した異次元の世界でもあるといえよう。すなわち、生活世界を基盤

として構築される、りアリティをもつ想像と信念の世界^ここでは"異界"と1呼ぶこと

にする^であり、そこで亡霊と生き残り(単数のこともあれぱ、複数のこともある)と

の冏で、関係や交渉が取り交わされる。

この亡霊と生き残りの関係・交渉は、いうまでもなく、日常の生活世界におけるそれと

は大いに異なっていよう。さて、どのように異なっているのだろうか。亡霊は特定の生き

残りの眼前に唐突に出現し、生き残りと接触し触れ合おうとする。だが、直ちに両者の交

流、もしくは交渉の関係は成立しない。生き残りは驚きのあまり、たんなる幻覚や悪夢と

して、亡霊を無視しようとするかもしれない。

しかし、亡霊は執楜に生き残りに村きまとい、脅かしつづけるかもしれない。両者の関

係ができあがるためには、生き残りの側からのなんらかの接触と交渉が必要だろう。おそ

らく、このような亡霊を主体あるいは触媒として唐突に否応なく、半ば強制的に構築され

てしまう世界、それも生活世界とは別次元の異界における関係と交渉は、日常の生活世界

のそれとはまったく異なっているだろう。

このような場、もしくは世界を表わすうえで、予定調和的な通過儀礼の世界を分析する
コンタウト.ゾーン

リミナリティという概念では不十分である。ここでは、 M.プラットの「接触領域」

(contact zone)という概念を参照したい。プラットは、「帝国の眼』 qフπつιπα1 三yιS

Tア卯ιI Wπ'h'πgS απd rアα1おι記n砂αh'0π,1992)のなかで、この「接触領域」を「地理的に

も歴史的にも分割されていた民族が相互に接触したり、継続している諸関係を確立する」

「植民地的遭遇の空間」とし、そこには「暴力的な政治や根源的な不平等、解決不能な闇

争といったことの諸条件をつねに含んでいる」[PTatt 1992:6-フ;クリフォード

2002:220]としている。さらに、つぎのように説明している。

地理的・歴史的な分断によってこれまでは切り雛されていたが、いまやその軌跡が交

266



差してぃる主体の、空問的・時問的な共存在を呼び起こそうとする試みである。「1妾

触」という言菜を使うことによって、私は植民地的遭遇の相互行為的・即興的次元を

前炉ゴヒさせることを目論んでいる。(中略)「接別U という視点は、いかにして主体が

相互の関係のなかで、そしてそれによって構成されているのかという点を強調してい

る。つまり共存在や相互行為、理論と実践の連結、といったことを強調するのだが、

それは多くの場合根源的に非対'称の権力関係のなかでなされているのだ。[P捻杜

1992:6 ;クリフォード 2002:220]

プラットの接触領域の概念は、亡霊と生き残り、その両者の場を考えるうえで、大いに

示唆的であろう。私の想定している事・例がたんに植民主義・帝国主義的な侵略戦争や冷戦

下での戦争であるぱかりではなく、亡霊と生き残りの出会いがポストコロニアリズムとい

う歴史的コンテクストに位置した、プラットのいう「植民地的遭遇」だというにふさわし

いからである。

接触領域の槻念には、植民者による征服・支配と被植民者の被征服・被支配という二項

対立した視点では無視されてきた、植民者と被植民者の聞の「相互行為的・即興的次元」

が問題視され浮き彫りにされ、動態的な様相が視野に入れられている。なによりも、「接

触」を通じて、「いかにして主体が相互の関係のなかで、そしてそれによって構成されて

いるのか」という問題意討以よきわめて重要であろう。

両者の「接触U による「相互行為的・即興的次元」において、「地理的・歴史的な分断

によってこれまでは切り誹されていたが、いまやその軌跡が交差している主体」がどのよ

うに構築されていったのかといった問題が設定されるのである。各々の「主体」構築力斗夬

して対等ではなく、「非対称の権力関係」において遂行されるとする指抽に注目したい。

J.クリフォードは『ルーツ:20世紀後期の旅と翻訳」(R0記お:7地加1α11d ファαπS1αh'ω1

力1 所ιια加アWι11hιS Cιπhグy,1997)に」灰められた論文「接触領域としてのミユージア

ム」において、このプラットの接触領域の概念を用いて、ミュージアムを分析し、「互酬

性」(reciprocity)という槻念を提起している。クリフォードによると、ミュージアム自

体が接触領域なのである。ここでは、ポートランド美祁沌官の地下室でラスムッセン・コレ

クション(北i回沿岸インディアンのコレクション)の再展示に関する会議の経過が考察さ

れている。

この会詳劇こは、ポートランド美袮徐官のスタッフや北西沿岸アートの専門家、人類学著と

ともに、このコレクションに関わりのあるトリンギット族の長老たち力斗召かれ、歌や物語

が語られたり、演じられたりして、パフォーマンスが糾豹返され、地下室の会議場は祝祭

亡霊と生き残り

267



文化/批評 2009年創刊号

の場と化していった。美術'凱こ収集されたコレクションは"アート"ではなかった。クリ

フォードによると、「それらは隔診剥であり、「歴史」であり、「法」であり、いま現在

も政治的に影郷力をもつ道徳的な教訓を表している神話や物語と分かちがたく結びっいて

いた」[クリフォード 2002:21釘のである。

先住民の士地要求闇争、森林利用を制限する森林事業政策に対する批判が、歌われ演じ

られるパフォーマンスから浮かび上がってくる。先住民のコレクション、モノには「伝統

的な」物語や神話が籠もっている。それは「最後には、現在の政治鬪争のなかで明らかな

意味をもつ、それぞれ固有の歴史に変ってしまう」[クリフォード 2002:217]ことにな

る。

トリンギツトの人びとは呼厶たちは、いわぱナイフを研ぎ澄ましているのです。言葉は

それほどに強いのです」、「言藥は受けとめられることを必要としている」と突きっけてぃ

く。そして、トリンギツト族の長老は「私たちがあなた方に与えることに対して、あなた

方は私たちに何を与えてくれるのでしょうか」[クリフォード 2002:21田と問うのだ。

ポートランド美術館の地下室はプラットのいう「植民地的遭遇の空問」、つまり接触領

域へと変容していった、とクリフォードは認、識していく。そして、ミュージアムの「"コ

レクシヨン,という組織構造は、現在も進展している歴史的・政治的関イ系性となる。つま

り権力力酒酎崎された交換の、そして攻防の装置となるのだ」[クリワオード 2002:21田

ととらえられるのである。

この接触領域で展開されたのは、ギブ・アンド・ティクのような互酬性ではない。先住

民と白人の関係は対等ではなく、「非対称の権力関係に貫かれている」ところから必然的

に起こる「不均衡な互酬性」である。クリフォードによると、トリンギットの人びとの求

める互酬性とは、「その意図は、ある関係に異議を唱え、それをつくりなおすところにあ

るJ [クリフォード 2002:222]ということである。

ミユージアムにコレクシヨンされたモノは、周緑である植民地から中心である宗主国へ

と運ばれて、帝国の版図拡張の成果・シンポルとして、保護あるいは捕獲され展示される。

しかし、そのモノのかつての関係者が介入することによって、中心/周縁といった地政学

的な境界は揺らぎ移動する。ミュージアムのなかに、中心/周縁の構図が持ち込まれて交

渉され、議論もしくは抗争を通じて、ミュージアムは中心と周縁を横断する境界となる。

そして、ミュージアムのモノ自体が展示替えや返還、時には隠匿もしくは再発見によって、

「横断するもの」「旅するもの」ともなる。そこから、おそらくクリフォードのいう「不均

衡な互酬性」が起こる可能性があるのである。

クリフォードは、バンクーバー島のクワギウルス(クワキウトル)族に返還されて、

268



「ふたつの音防矣の"ミュージアム,で、その旅を終えた」ポトラッチのコレクシヨンにつ

いて、つぎのように述べている。

音防矣の世界は、まさに「コレクション」というその概念や、それが具現するさまざ

まな文化的・美学的・政治的な意味とともにミュージアムを流用し、その文化を変容

させたのだ。この新たな異種混渚的文脈のなかで、そのミュージアムは文化の中心地

に、そして物語を語る場、その士着の歴史やいま現在の音防矢政治の場となる。(中

略)ミュージアムの使命を接触のための活動^それはいかなる想像の共同体の管理

もおよばない文化的・政治的交渉によって脱中心化され横断されるものである^と

して考えることによって、ミュージアムは対話や提携、不平等、そして翻訳をめぐる

現実的な諸々の困難に取り組みはじめるかもしれない。[クリフォード 2002:224]

クワギウルス族の人びとは、コレクションを媒介にした、接触・交渉・抗争を通じて、

自分たちのミュージアムを「士着の歴史やいま現在の剖防矣政治の場」として、クリフォー

ドの別の言葉を用いると「さまざまな世界やそれぞれに異なる歴史、そしてあらゆるコス

モロジーをつなぐさまざまな境界域を作動させている」場として立ち上げて、そのコレク

ションに「文化的・美学的・政治的な意味」を再編成して「流用」し、文化を構築して

いったのである。

こうして、ミュージアムを「文化的・政治的交渉によって脱中心化され横断される」よ

うな「接触のための活耐U [クリフォード 2002:244]の場として開いていくところにこ

そ、「不均衡な互酬性」を生み出すことができるのかもしれない。とはいえ、はたして先

住民たちの強いられている「永続する椛力の不均衡という文脈」のなかで、「不均衡な互

酬性」がありえたとしても、略奪された歴史や生存を順うことができるのだろうか。

クリフォードは、マリ生まれのセネガル人で、象牙海岸で育ち、フランスで教育を受け

た、タミジール・ディアの語った f私はアフり力文化に閉じ込められているわけではあり

ません。それはつまらないことです。(中略)自分が何者かということは、あらゆるモノ

のなかにあるのです。あなたの精神のなかにあるのです」[クリフォード 2002:23田と

いう言藥を引いている。モノを媒介として「横断の場」に自らおもむくことによって、他

者との接触や交渉、あるいは抗争が始まり、そこから不均衡であれ、互酬性が展開される

可能陛が現われてこよう。

やや長々とプラットの「接触領域」論とクリフォードの「接触領域としてのミュージア

ム」論を見てきたが、「歴史的な交渉の場」において亡霊と生き残りとの出会いと展開を

亡霊と生き残り

269



文化/批評 20四年創刊号

ぎえていくうえで、接触領域や互酬性という概念は大いに参照するに値すると老えるので

ある。

4 亡霊と生き残りの接触領域

亡霊に出会う生き残りも、ややもすると、プラットのいう「植民地的遭遇」を行なって

いるといえるかもしれない。亡霊と生き残りは、あの世とこの世に、死者と生者に(ある

いは虚イ本と実体に)、空問的にも時間的にも、また観念的にも分断されている。しかし、

たんに亡霊が現われることによってではなく、生き残りが亡霊を見た、亡霊に出会ったと、

感知し体!強することによって、いわば"亡霊との遭遇の空問"は生まれてこよう。

亡霊譚は一定の決まった話型にまとめられがちだが、個々それぞれ多様であり、ヴァリ

エーションに富んでいよう。それは、定型的な物語ではなく、接触ι"揣を発し、交渉によ

る以H系性において、1k況に応じて、「相五行為的'即興的次元」を生み出し、いわばアド

リブ的な語りと行動・演技によって展開されるといえる。

一見すると、生き残りはいまだにこの地に留まっている生者であるという点で、あるい

は生者を死にいたらせ亡霊にさせた張本人であるという点で植民者として、亡霊は死者も

しくは被害署であるという点で被植民者としてみなすことができるかもしれない。しかし、

生者/生き残りのテリトリーに不意に岡入し介入してくるのは、亡霊の方なのである。生

き残りは不意に亡霊に訪れられて、被植民者のように絶えず脅かされ苛まれることも往々

にしてある。ヘゲモニーを握っているのは、どうやら亡霊の方らしいのだ。

亡霊は出現することによって、由ら進んで接触領城を構築する。生き残りは無視するこ

とができるかもしれないが、多くの場合、否応もなく、この接触領域に巻き込まれていく

ことになろう。プラットはそれを「暴力的な政治や根源的な不平等、解決不能な闇争・と

いったことの諸条件をつねに含んでいる」「植民地的遭遇の空間」だという。

亡霊は生き残りに対して、変幻自在な力能をもって、身体を苛め、心理的に追い詰めて、

戦棟させるように、圧倒的な優位に立って、「暴力的な政治」を発動し、「解決不能な闘

争」を仕かけてこよう。生き残りにとっては、理不尽でいかんともしがたいものかもしれ

ない。すなわち、両者の問には「非対称の権力関係」があろう。

しかし、亡霊がへゲモニーを握っているとだけいっていいのかは疑問である。両老の接

触、交渉、もしくは抗争は現在を問いつつ、過去へと遡ることになろう。おそらくかつて

あったであろう、両名の出会いの場、すなわちクリフォードのいう「歴史的な交渉の場」

へとである。生き残りは亡霊によって、亡霊が生者であった時、いわば歴史の現場へと引

き戻されるのだ。亡霊は忘れない。というよりも、忘れえなかったため、生き残りのもと

270



へと現われ接触しようとするのだ。

生き残りは忘れてしまったというよりも、過去の出会い、その記憶を隠液もしくは1卯王

してきたであろう。それだからこそ、生き残りなのである。亡霊は中途で生を断たれた

(あるいは、自ら断ったかもしれない)が、生きつづけようとしているところは、生き残

りと異ならない。デリダのいう「死の後に生きること」、それが亡霊の宿命、あるいは自

らに課したプガ金なのだ。

過去において、生き残りはいわば植民者、亡霊は被植民者といった、反転した関係で

あったかもしれない。生き残りは亡霊となった者を抑圧し搾取したかもしれないし、敵対

関係にあったかもしれないし、あるいは殺害したかもしれない。亡霊と生き残りとの僕H系

を問うことは、まさしくプラットがいうように「地理的・歴史的な分断によってこれまで

は切り雛されていたが、いまやその軌跡が交差している主体の、空階Ⅱ均・1蒔間的な共存在

を呼び起こそうとする試み」だといえよう。

植民者と被植民者、各々の「主体」構築が決して対等ではなく、「非対称の権力関係」

において遂行されるとする指摘は、亡霊と生き残りとの関係や交渉を考えるうえでも大切

なものであろう。過去から現在にいたる歴史的・政治的なプロセスのなかで、断絶/継続

の関係をもちつつ、亡霊と生き残りとの"生存,が交差し、各々の則虚亦が浮訓彬りにされ、

それぞれの「主体」が問われてこよう。

自分の「主体」をはっきりと主張するのは亡霊の方であろう。生き残りを接触領域へと

引き摺り出し、まずは亡霊自身の「主体」を硫認、させることが、亡霊の出現する契機だか

らである。そして、「非対称の権力関係」において、強者の側に立ち、生き残りとの接触・

交渉を迫り、あるいは抗争を挑むことによって、生き残りと交差して、亡霊自身の「主

体」がさらに再俳築されることになろう。

生き残りは、逆に「非対称の椛力関係」において、弱者の側に立たされ、亡霊、すなわ

ちかつての生者との関係、そして生き残り白身の来歴、また越し方・行く末において、

"お前の側ルこ現われた私は誰なのか,と問われるとともに、"お前の現在とはなになのか"

と、自分の「主体」が問われることになろう。生き残りの「主体」が更新され再構築され

るかどうかは、亡霊との接触・交渉の次第である。無視また忌避することもあれば、否応

もなく接触・交渉を強いられることもあろう。

亡霊は死^死をえ忍めないことがあるかもしれないが^の時点にこだわっていよう。

それはかつて生者だった亡霊と生き残りとの出会いの場、いわば第一次の接触領城でも

あった。亡霊にとっては、得心できない生の断絶と死の強要がなされた時である。生の幌

跡の中絶による「主体」の解体一消滅に直面したのである。死は往々にして敗北とみなさ

亡霊と生き残り

271



文化/批評 2009年創刊号

れよう。戦死なら、まさしく敗北となろう。敗者として、死の否認、生の存続への責志こ

そ、亡霊としての「主体」を構築させていったといえよう。そして、それが敗者として、

あるいは敗者であることを覆して、優位に立つことのできる1嘘一の方途なのである。

亡霊の出現に見舞われる生き残りは、たんなる妄想として、亡霊を延視することができ

るかもしれない。しかし、亡霊の妄想、を無視し扣旺できなかった場合、あるいはそうしな

かった場合、第一次1對披領域を想、起して、否応もなく亡霊という存在を受け入れさせられ

る、あるいは進んで受け入れるかもしれない。おそらく圧倒的な亡霊の力、もしくは脅威

に巻き込まれるといえよう。そこに、あらためて亡霊との関わりの場、いわば第二次の接

触領域が構築されるといえる。

生き残りは強者としての位置に安住できなくなり、かつての「非対称の楕力関係」が逆

転して、亡霊に脅かされ苛まれ、いかんともしがたく劣位に立たされ、弱老へと転位して

いくことになろう。生き残りが亡霊によって第二次接触領域へと引きずり込まれ、巻き込

まれることによって、生き残りはこれまでの「主休」、もしくは今日風にいうならアイデ

ンティティを問われて、不安定となり、耐井吊をきたし、崩壊していくことになりかねない。

だが、「非対称の権力関係」のなかで、あらためて「主体」を問い直していくことを迫ら

れよう。この第二次接触領域での、亡霊と生き残りの接触・交渉、あるいは抗争が展開さ

れ、それぞれのさらなる「主体」が再構築し再編されていくことになろう。

クリフォードはミュージアムを「植民地的遭遇」の発生する接触領域として設定してぃ

る。亡霊そのものがミュージアム、またその展示物とみなすことができるかもしれない。

だが、ミュージアムはたんに物理的な空間であるというよりも、相異なる人びとの関係に

よって構成される時空冏と考えたほうがよさそうである。とするなら、亡霊と生き残りが

遭遇する場、"亡霊との遭遇の空間,をミュージアム、またその展示された「"コレクショ

ン,という組織構造」とみなすことができる。

ここでは、これまで抑圧・搾取されたり、排1徐あるいは隔雛されたり、不在の者として

扱われたり、滅亡すべき者として遺棄されたりしていた、被植民者・先住民を亡霊として、

また略奪・侵略・征服・支配したり、先住民のモノを答理・展示したりした、植民者や白

人、ミュージアムの運営者・キュレーターを生き残りとしてたとえてみよう。

クリフォードはミュージアムを、パフォーマンスの繰り広げられた祝祭の場として叙述

している。それも、たんなる神話や物語の再演ではなく、身体のなかでそれが解釈し直さ

れ再演されて、現在の政治開争・文化闘争へのメッセージが発せられる場として立ち上げ

られたのだった。

ミュージアムのコレクシヨンというモノを媒介にして、植民者と被植民者の問で接触

272



交渉が行なわれる。これまで姿形のない者として、劣位に置かれ無視され抑圧されていた

被植民者がモノにまつわる物語や神話をパフォーマンスで語勺演じることによって、土地

奪還闇争や"文化資源,奪還開争などへ向けて政治的メッセージを発し、これまでの「非

対称の権力関係J に異議申し立てを行ない、それを覆そうとするのである。

生命を断たれ、あるいは断ち、忘却されて不在の者となったとみなされた死者が亡霊と

なって、どこからとなく移動L、生き残りの前に出現して、接触領域を設ける。亡霊は生

き残りの前に、その姿を晒し、語りかける。生き残りとの「非対称の権力関係」を覆す政

治・文化闇争が始められるといえよう。亡霊は変幻自在だ。遺体が隠され、辺境に、ある

いは周縁に遺棄されようとも、亡霊は移動して、生き残りを追跡する、あるいは導いてい

く。モノが運ばれて移動するように、周緑から中心へ、境界はたやすく越境される。

生き残りは亡霊との接触・交渉を拒み無視するか、受け入れるかが突きつけられる。拒

むなら、悩まされ、身体に不調をきたし、遂には取り殺されようか。それか*Rい、報酬と

なろう。いかなる互酬関係も成立せずに、ーカ的な宰断夏が行なわれるだけである。亡霊は

生き残りとの過去と現在の関係を問いつつ、応答を求める。それは、亡霊が生前に持って

いた名や名誉、身体^いわば失われた/奪われたコレクションというモノーーーを回復す

る試みであるかもしれない。このモノを回復できないために、亡霊は一方的な報復をもっ

て応えざるをえないのだ。

亡霊と生き残り

5 "亡霊的身体"との直面

生き残りが亡霊の呼びかけに応えていくうえでは、亡霊の圧倒的な優位を認め、自分の

劣位を甘受すること、すなわちかつての「非対称の権力関係」を逆転させた関係性を受け

入れることが求められよう。おそらく、生き残りはかつて生者だった亡霊との第一次接触

領域を想、起して初めて、亡霊との接触・交渉が開始される。第二次接触領城がいわぱ「植

民地的遭遇」によって、ミュージアムとして生成される。ここでは、生き残りは亡霊の強

烈な「主体」と対面して、これまでの「主体」を問い直し、新たに「主体」を再編してい

かねぱならなくなろう。

しかし、生き残りは亡霊の確固とした吋ι体」を前にして、なす術を知らないのが実状

だろう。なにしろ、亡霊は明確な意思と決意をもって、生き残りに迫り、現前するのだか

ら。それでも、生き残りが亡霊の「主体」に対応していくなら、あるいは亡霊の「主体」

と関わっていくなら、はっきりと亡霊の「主体」を見つめ直さなければならないことにな

る。この「主体」性をもった亡霊を"亡霊的身体"と呼ぶことにしよう。この"亡霊的身

体,と直面することによって、亡霊との関係性が生み出され、生き残りの立場が自ら浮き

273



文化/批評 2009年創刊号

彫りにされてくることになろう。

亡霊はりアルな"亡霊的身休,をもって、生々しく生き残りに迫っていく。"亡霊的身

体"の語りゃ振る少斥いといったパフォーマンスによって、生き残りに対して、かつての出

来事を想起させよう。"亡霊的身体,によって、かつての出来事力ゞ再び語られたり、演じ

られたりするわけではないだろう。亡霊は死老として不在の者とされたが、「主体」もし

くは実体として構築した"亡霊的身体"をもって復椛することによって、かつての出来亊

を記憶のなかから世らせ、"亡霊的身体,を媒介にして詔勺減じて、記憶を再編し、新た

な物語を紡ぎだし、パフォーマンスを演じることになろう。かつての出来事は現在の生き

残りとの関わり、またその状況から解釈し直され、生き残りが鋭く告発されるといえよう

か。"亡笠的身作,の主体的な再編、すなわち亡霊による歴史の復権である。

生き残りは"亡霊的身体。をまさしく1恨前に見て、戸惑い、おののき、たじろがざるを

えないだろう。生き残りはこの"亡霊泊り身体,,にどのように関わり合えようか。この戸惑

い、おののき、たじろぎのなかから、生き残りの過去と現在が内日のもとに晒され、生き

残りの「主イ本」が問われていくことになろう。クリフォードのいう「歴史的な交渉の場」

へと降り立ち、生き残りもかつての記憶を発掘し、あるいは性らせ、再編することが迫ら

れる。

それは、優位にある亡霊の記憶や物語によって規定されていよう。゜亡霊的身休"の前

にただひたすらたたずみ、眼を凝らし、耳を澄まし、過去へと遡り、現在へと立ち戻って、

過去と現在を往還することが求められよう。問われているのは、生き残りの"生き残って

いる厶あるいは生き恥を晒しているという現在なのだ。"亡霊的身体。を娼ゴトにした亡霊

の語りゃパフォーマンスを、生き残りの現在から理解U弊読して、"亡霊的身イオ司に関わ

りつづけていくほかない。そこに、亡霊と生き残りの第二次接触領域での交渉がようやく

開始されよう。

亡霊は自らの過去に拘泥しながらも、それにとどまらずに、いわばミュージアムに展示

されたコレクション=モノを媒介として、先住民の語りゃパフォーマンスが始まったよう

に、"亡霊的身体"というモノを媒介にして、"亡霊的身体"がどのように生成されてきた

のか、自己の来歴、そして現況を語・り、未来へと地平を切り開いていく。過去を現在から

見据え、生き残りの現在に向けてメッセージを発し、未来へと接合していくことになるの

が、モノとしての"亡霊的身体"だといえよう。

生き残りは亡霊のメッセージに対して応答しなければならない。そうでなければ、"亡

霊的身体。の希求したであろう繋がりは、たちどころに消え失せてしまう。こうした断絶

に対しては、生き残りの身体を危機に陥れるような、"亡霊的身体。による一方的な報復

274



をもって直ちに応えられよう。

生き残りは亡霊との交渉・応答を否応もなく求められていることを知ることになる。生

き残りは現在を問い直していくこと、現在から未来へと向けて、解釈/解体と再編/再解

釈を"亡霊的身体。との関わりのなかで担っていくしかない。死者が生きつづけていた、

あるいは"亡霊的身体"をもって死者のなかから雌ってきたのであり、それが生き残りの

"生き残っていること。の責務となろう。"亡釜的身体"というモノを前にして、生き残り

が自分の身体をもって交渉せざるをえない関わり合いが生まれてくるのである。

亡霊の"亡霊的身体。と生き残りの身体、いずれも歴史的な蓄桜をもって構築されたモ

ノである。とはいえ、それぞれの来歴が異なり、両者の間には非対称の政治的な惟力関係

が慥たわり貰かれている。亡霊は"亡霊的身体。というモノを介して、縦枇に振る概うー

方で、生き残りはこのモノに拘束され、あるいは身体が乗っ取られ、いわぱ取り恐かれる

のだ。そこでの接触と交渉は、おそらく対等ではない。この二次接則姉亘域では、生き残り

と亡霊は逝転した関係となろう。

モノとの接触、それは生き残りには大きな負担であり、負債として意識されるかもしれ

ないが、端的に煩わしいものだ。それは煩いとなるようなものだろう。"煩い"に陥るこ

ともままある。゜亡霊的身体,,に取り恐かれるのである。しかし、ここで"亡霊的身体'

を生者/生き残りに乗り移る恐依霊とみなすことはできない。実際には、死者の霊が生者

(あるいは巫者)に恕依することもある。生者が死霊に懲依されて、死釜の語りをするこ

ともあるが、それは死霊の代理にすぎない。生者と死霊が同一化、もしくは二重化される

ところに、"亡霊的身体,は出現してこない。

"亡霊的身体"は生き残りと同一化することなどなく、きっぱりと対11侍する。生き残り

は"亡霊的身体"に伸しかかかられ、次第にいや増してくる重みにうちひしがれることも

あろうが、白らのなかに"亡霊的身体,を取り入れようなどとは決して思わないだろう。

自らの身体を"亡霊的身体,に提供して、あるいは引き渡して、いわぱ宥和的な関係を結

べるような状況にはない。しかし、亡霊が"亡霊的身体"をもって生き残りに恐依して

操って慰みものにするぱかりでなく、他の生き残りに対'して幸断夏を企てるようなこともあ

ろうが、それは亡霊と生き残りの間に、相応の関係が生まれてからのことであろう。

両署の関係が非対称であるとはいえ、各々の相異を際立たせながら、対吋し交渉し合う

ことこそ、"亡霊的身体。の望むところであるといえよう。生き残りは"亡霊的身体"と

いう異物をできることなら眼前から追い払いたい、あるいは遮断したいと望むだろう。夢

ならぱ酬めたいだろうし、妄想なら晧らして正気に戻りたいだろう。しかし、それが叶わ

ないなら、生き残りは"亡霊的身体"に向かい合わざるをえない。夢のなかへ、妄想のな

亡霊と生き残り

275



文化/批評 20船年創刊号

かへと入り込み、夢もしくは妄想を膨らませていくことが煩いを避ける方途となろう。

生き残りの身体は霊媒や巫女のような、葱依する霊を入れる空っぽの空虚な容器ではな

いし、司畔束し鍛練を経なければ、なかなかそのようにはなれない。とするなら、生き残り

自身、"亡霊的身体"と向かい合えるだけの「主体」を枇築する必要があろう。それはこ

れまでの歴史的な薔枯だけでは不充分だ。亡霊の介入によって生み出された接触領域のな

かで、"亡霊的身体"に向かい合って、生き残り自身の身体感覚を自ら注視して研ぎ澄ま

していくことが求められよう。

生き残りは亡霊の"亡霊的身体"そのもの、その振る狸いを眼ざし見つめざるをえない。

また、その語りを聴かざるをえない。それも、眼を凝らし、耳を澄ませて、"亡託泊り身

体"がなにを意欲し志向しようとしているのかを探ろうとこころざすところから始まるで

あろう。生き残り自身の身体のひとつの動き、それも日常の営みから切断されたような細

やかな動きが、そのこころざすところを促していくだろう。実際には、"亡霊1杓身体,と

の出会いによって、生、き残りは異様な身体感覚に見辧われる、あるいは"亡霊的身体"に

よってこのような身体感覚が引き起こされる。それは多くの亡霊譚の語るところである。

それは両者の関わり合いや相互の交渉といったものではなく、先に述べたように、否応

もなく引きずり込まれ、悪寒が走り、凍えるような身体感覚に見舞われ、 0亡霊的身体。

のいわぱ威圧に屈するようなものだといえよう。生き残りの日常的な身体感覚は示明兒され、

日常の営みから切断されることになる。日常の生活世界の領域を越境し航脱した世界、す

なわち異界が、亡霊と生き残りとの接触領域となるのである。

6 "亡霊的身体"の語り

亡霊は身体をもって、生き残りの前に姿を現わしてくる。生き残りは眼ざしを注ぐ以前

に、"亡霊的身体"の方から眼ざされ、たじろがざるをえない。ぞっとする、悪寒が走る、

逆毛立つ、身の毛のよだつ、身を凍らせる、金判切に会う、震いおののく、このような言

葉が亡霊の出現に見舞われた際に語られる。生き残りの身体が感応させられるのである。

それも、たんに不快というのではなく、あるいぱ侠/不快の感覚を凌駕して、強柳拍りに、

威圧的に、圧伊珀りな迫力、不気味さ、おぞましさをもってである。

この"亡霊的身体,に対する、おぞましい身体的な感応を通じて、生き残りは亡霊と出

会う。とはいうものの、それはどのような事態なのであろうか。これまで少なからず述べ

てきたのだが、おぞましい身体的な感応はおぞましい"亡哥珀り身体"によって触発され1喚

起され、その"亡霊的身体,のりアリティを容認せざるをえない、さらにいえぱ"亡霊的

身体。に屈伏せざるをえないという昇勃謨であろう。嫌悪し忌避したい身体感覚こそが、き

276



わめて重要なモメントだといえる。それは抑圧し1慧蔽し排除してきたなにものかなのであ

る。

忌まわしい過去の体験、かろうじて隠,蔽し忘却してきた記憶、あるいは作り替えてきた

記憶。それが心的な感覚ぱかりでなく、腐ったような、焼けたような、焦げたような、臭

気となって立ち上がってくるかもしれない。歌声やメロディ、赤ん坊に泣き声や子どもた

ちの歓声、銃声 1包声、明城の雄叫び、女性の免則島、臥希冬の際の形相、荒廃した街、閑か

な田園、飲んだ泥水あるいは清水、ひもじさ、満腹感など、五感が総動員されて、"亡霊

的身体,が立ち現われてくるかもしれない。だからこそ、"亡霊的身体"はりアリティを

もって迫ってこよう。

それは自ずから意志、あるいは主体性をもった"生き物,として、身体感覚において感

応され、生き残りの身体を侵蝕もしくは侵入するように感受され、生き残りの主体を崩落

させるような実在となって、生き残りを圧倒してこよう。亡霊の主体が"亡霊的身体"と

して実体的により強固に構築されれぱされるほど、生き残りの身体感覚は"亡霊的身体"

に鋭敏に感応し、その主体は崩落もしくば溶解の一途を辿り、解体の危機に瀕しよう。こ

のような"亡霊的身体"のりアリティに圧倒され侵蝕された、生き残りの身体感覚によっ

て柳秀工された、日常の生活世界とは別次元の第二次接触領域、すなわち"異界"において、

亡霊との交渉が強いられて始められる。

このような奇妙に逆転した事態は、植民者・支配著と被植民者・被支配者問の「植民地

的遭遇」にたとえられよう。隠、蔽し忘却していた不在の者が圧するような他者として、覇

椛を掌握するのである。この他者とは眼前に屹立する不気味な亡霊、すなわち"亡霊的身

体"であることはいうまでもないのだが、生き残りの過去の記憶を隠.散し忘却させてきた

現在に依拠して生成された、生き残り自身のおぞましい「主体」に他ならないとする考え

は矧、ここではしばし留保しておこう。生き残りのおぞましい「主体」が再認識されるの

は^再i森哉されないこともあろう^ずっと後のことになるからである。

この第二次接触領域となる異界のへゲモニーを握る亡霊は、生き残りと対時し、さまさ

まなパフォーマンスを演じることになろう御。まずなによりも、生き残りに対して、語

りかける。また、無言のまま呪みつけ、生き残りの身体に対して、挑みかかることも、寄

り添うこともあろう。亡霊の語りは、たんなる繰り言ではない。一定の志向性をもった

メッセージだ。いうまでもなく、直接、生き残りに向けられている。

おおよそ、亡霊の語りは二つのタイプに分けることができる。第一に、"怨めしゃ"や

"怨み晴らさでおくものか"といった、亡霊出現の際の紋切雪山杓な切り口上から始まり、

生き残りの過去の行状や罪業を扶り出し、真相を究明し、怨みつらみを語り、糾弓単し、復

亡霊と生き残り

27フ



文化/批評 2009年創刊号

讐しようとする、告・発・報復型(1型)である。第二に、"水をくれ"とか"飯をくれ"

"炎に巻かれている。などと、死後の状況に悲しみ苦しみ耐'えかねて、窮状を語り訴え、

救いを懇願する(懇願しなくとも、その意を汲んでやることもある)、愁訴・懇詰型(Ⅱ

型)である。 1型もⅡ型も大判月巴な把握の仕力であり、そのままというわけではない。

この二つのタイプは、亡霊の出現する相手に応じている。前著は敵対したり、戦闘した

り、苦況に陥れたりして、殺害した、怨念の対象である。後者は、死の問際まで関わりの

あった親しい者、関わりがなくとも、なんらかの親緑さのある者であり、怨みの刈象とは

なっていない。また、なんら関わりのない人びとの前に、亡霊が現われることもある。亡

霊が死去した場に留まっている場合であり、その地域の人びと、特に宗教岩の前に出現す

ることになる励。このような亡霊は無関係な地域の人びとに災いを及ぽし、亡霊の救い

のためになんらかの方途を求めることもあり、 1型とⅡ型の複合ともいえるが、告発/愁

訴・懇請型(Ⅲ型)といえる。これまでは、おもに 1型を念頭に置いて述べてきたが、Ⅱ

型もⅢ型も踏まえて述べていきたい。

亡霊の語り、あるいは沈黙に刈して、生き残りはどのように対処することができるのだ

ろうか、またどのように関わり合うことができるのだろうか。無視することはできるのだ

ろうか。無視するなら、取り殺され、呪い殺されよう。あるいは、なだめるだけで、満足

して去うていくだろうか。鎮魂や慰霊の儀礼を通じて、可能であるかもしれない。しかし、

文化や宗教を共有しない、異民族・異国の人びとには受け入れられないだろう。慰掘する

だけでは、怨念が鎮まらないほど、強いこともあろう。亡霊の多くはそのようなものであ

る。だから、繰り返し現われ、生き残りに付きまとい、脅かしつつ語りつづけるのである。

亡霊の出現に対しては見ること、語りかけに対しては聴くことと応答することが求めら

れよう。たとえぱ、亡霊が現われた時、「ただ見ているだけさ。ちゃんと目を見開いてな」、

また「出てくれぱ会ってやるし、話せぱ聞いてやれぱいいんだ」[黄 2004:194]といっ

た言葉がある。見ることと聴くこと、それが亡霊への根本的な、もしくは最低限の対処法

である。そして、なんらかの形で応答することが必要となろう。

亡霊に取り殺されるといった事態は、亡霊を「ちゃんと目を見開いて」見なかったこと、

また亡霊の語りに耳を傾けなかったことによろう。死者が亡霊という異界の存在、いわば

"異人"として現われ、生き残りはそれに対応することをはなから拒んでいるのだ。かつ

て、また亡霊の出現以前、生き残りは生き残っているだけで、勝者として優位にある者と

思い込んでいたが、亡霊が現われることによって、思いもよらない事態に遭遇する。敗者

にすぎなかった者が優位に立って、脅迫するという、ねじれた事態に気づかされるのであ

る。無視したか、忘却したかして、なんら意誥もしなかった死者が異相をもった他者とし

278



て現われたのだ。

劣位にあった死者が亡霊となって現われ、立場が逆転する。死者の不在にかこつけて、

生き残りは死者にっいて語りすぎるくらい、多くのことを語っているかもしれない。美辞

麗句・・ーたとえぱ、平和や繁栄の礎・・ーをもって、死者を飾り立て、.馴致させ飼い.馴らし

て、穏やかに安らいでぃると思い込んでいたかもしれない。しかし、それは生き残りの期

待を反映した、ナルシスティック(自愛的)な願望にすぎなかったことが明らかになるの

だ。

忘れ去ってぃた死者が亡霊となって現われて、沈黙を破り、不気味さや狂暴さを発揮す

る。このような事態がいつか訪れることを密かに恐れていたといえるかもしれない。生き

残りは、死者が安らかに1浜目しているといったイメージを裏切って、「植民地的遭遇」に

おけるような異相をもった他者性を表わしてくることを潜在的に恐れていたのである。

とはいえ、生き残りにおいて、その恐れは当然であり、真っ当だといえよう。誰しも平

種な日常の世界を脅かされたくないのだ。それが生き残りのナルシスティックで自閉的な

馴れ合った、均質で同質だと思い込んでいる共同体へ帰属しようとする願望にほかならな

いのだが、恐れはふぃに、あるいは必然的に現実のものとなる。それはまた逆に、生き残

りのいだいたナルシスティックな願望のうちに、いつかは訪れるだろうと、隠翁互され抑圧

されて潜在しつづけていた恐れにほかならないからである。

生き残りにとっては、これまで隠、液した恐れから解消されたい、あるいはできるならや

り直しをしたいと願わずにはいられない。死者が亡霊となって現われることに"タ太の半由

があるように、生き残りにも亡霊に見排われ語りかけられる必然の事由があるのである。

死老が亡霊という異界の存在、いわはψ異人,として出現して、異貌を表わすことを恐れ

ても拒むことができないなら、亡霊という他者と出会わざるをえない。

生き残りは日常的な身体感覚を揺さ振られ喪失して、"亡霊的身体,のとりことなり、

恐れ拒もうとしても、それができないところから始まるしかない。生き残り冑身が苦難の

状況を甘受することが求められているともいえよう。それは亡霊も同じであり、亡霊はも

とより苦境のさなかにある。生き残りを願望しながらも、忘れ去られ、無畴見され、時には

拒絶され、不在の者とされていたのだ。亡霊は"亡霊的身体"をもって、第二次接触領域

を設定する。ともにある場、ともにある1侍を欲しているといえる。

生き残りは身体の痛みやおののきのなかで、"亡霊的身体,を同撃して、江呈界、となる

第二次接触領域に巻き込まれる、あるいは巻き込まれざるをえない。"亡霊的身体"は忘

却や分}靴ではなく、場をともにし、時をともにすることを求める、あるいは心儁をえぐる

かのようにして迫って強要するのである。この強要もしくは脅迫に、生き残りが屈しなけ

亡霊と生き残り

279



文化/批評 20仭年創刊号

れぱ、亡霊という他者との回路は繋がらないのではないだろうか。

"亡霊的身体"のパフォーマンス、なによりもそのおぞましく不気味な語りかけに、耳

を傾けなけれぱならない。生き残りがこの語・りに向かわざるをえないのは、おそらく"亡

霊的身体"を眼前にして見謡われる、悪寒によるような身体の痴みや心傷によって、生き

残りの身休が亡霊からの呼びかけに開かれ感応するからであろう。身体が感受し感応する

ことによって、心も他老へと開かれ、かつてともにあった場と時へと^敵対関係にあろ

うとも、また敵刈関係にあったからこそ^迎れ戻されることになろう。そして、"亡霊

的身体,の語りに対して、否応にでも、応答を迫られるようになろう、あるいは応答への

備えもおのずと生まれてこよう。

亡霊が出現と語りの衝動ι"弧られているのは「あったことは真相をありのままに明らか

にしておかなけれぱならないのだ」[黄 2004:194]ということにつきょう。"あったこと

の真.相"追究は、 1型やⅡ型に顕著にみられる。Ⅲ型では、それがある程度まで共有され

ている親密な者の肖ルこ、亡霊は現われる。とはいえ、亡霊と生き残りの問では"真オH,の

理解に食い違いや程度の差が往々にしてあり、さらなる"真相"が明らかにされることも

あろう。この"真相。を明らかにする幾重にも重磨化された過去へと遡行し、記憶を発掘

しなければならないだろう。

それは亡霊と生き残りとの今現在において、亡霊に触発され突き動かされながら、相互

の共同作業となろう。亡霊となる前の死者/死体、そして生前の姿へと。生き残りと死者

/かつての生者との関係を辿っていくこと、すなわち記憶を手繰り寄せ鰄活させて、生前

の思いを探っていくことが迫られる。個人の記憶、それと連繋するかもしれない、もしく

は連繋せざるをえない、亡霊の記憶を掘り下げるのである。それが亡霊となった死者とと

もに、生き残りという役目を引き受けるということであろう。

ここから、おそらく生き残りと亡霊との並存性・並時性、さらには共存性・共時性が生

成され、生き残りと亡霊との同一化ではなく、連帯ということがありうるかもしれない。

だが、互いの記憶は決して同一ではない。いうまでもなく、相異しているのであり、亡霊

の方から差異化され、生き残りは自分の記憶と対照し比較しなければならないのだ。それ

が亡霊と生き残りとの問に成立する応答となろう。

弔い、それは幾度とない失敗に直面せざるをえない営みだというのが、生き残りとして

の私(たち)の宿命である。だからこそ、生き残りにとって、また亡霊にとっても、でき

る限り生きることを常に請け負っていくことに意義が見出されよう。生き残りの亡霊に対

する絶えざる応答とは、゜亡霊をして語らしめよ厶そして"亡霊の語りに耳を澄ませム

ということにほかならないだろう。

280



)王

(])

( 2 )

( 3 )

( 4 )

( 5 )

デリダ[2005:24-25]。

川村[2005a ; 2005b ; 2006a ; 2006b]参照。

不気味なものの概念を分析している、姜[2007]参照。

亡霊の登場する、能の夢幻能が参考になる[川村 1996:271-28田。

夢幻能に登場する信音国一見の僧」は敵味方の関係のない第三者の立場で達観した、

怨親平等の仏教的世界観から、亡霊の救済をする[川村'1996:278-28田。

参照文献

川村チ1"t 1996 「民俗空間の近代:若者・戦争・・災厄・他界のフォークロア」情況出版。

2004 「誰が死者を弔うか」『岩波講座宗教 9』岩波書店。

2005a 「弔い論へ向けて:死者、亡霊、戦死者から」『現代眉J醐 33巻9号。

2005b 「戦死者と亡霊:非靖国の視座とは」計剤以 6巻7号。

2006a 凡炎死者の亡霊と靖国」『アソシエ」 17号。

2006b 「戦死者の亡霊と異界」小松和彦編『日本人の異界観」せりか書房。

川村邦光編 2003 「戦死者のゆくえ:語りと表象から」青弓社。

姜竣 2007 畔氏芝居と<不気味なもの>たちの近代』青弓社。

クリフォードJ.2002 rルーツ:20世紀後期の旅と翻訳』毛利籍孝他訳、月曜社。

ターナー,V.1976 『儀礼の過程』冨倉光雄訳、思索社。

亡霊と生き残り

ダグラス,M.1972 駐弓稜と禁忌」塚本利明訳、思潮社。

デリダ,J.2005 『生きることを学ぶ、終に」鵜飼哲訳、みすず書房。

黄哲暎 1986 『客地』高橋宗司訳、岩波書店。

2004 r客人』鄭敬謨訳、岩波書店。

Pra杜,M.1992 1jπつιアiα1三yιS : rフ'αυι11Vガh'πgαπd ファαπSC1イ1t記少αti0π, Routledge

古谷嘉章 2001 「異種混渚の近代と人類学:ラテンアメリカのコンタクト・ゾーンか

ら」人文書院。

1981 f象徴と社会』梶原景昭訳、紀伊國屋書店。

281

工
三




