

| Title        | アイルランド神智学徒のアジア主義?ジェイムズ・カ<br>ズンズの日本滞在(1919-1920)とその余波                                        |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Author(s)    | 橋本,順光                                                                                       |
| Citation     | アジアをめぐる比較芸術・デザイン学研究: 日英間に広がる21世紀の地平: 日本学術振興会「頭脳循環を加速する若手研究者戦略的海外派遣プログラム」.<br>2013, p. 27-43 |
| Version Type | VoR                                                                                         |
| URL          | https://hdl.handle.net/11094/76031                                                          |
| rights       |                                                                                             |
| Note         |                                                                                             |

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka

# アイルランド神智学徒のアジア主義? ジェイムズ・カズンズの日本滞在(1919-1920)とその余波<sup>1</sup>

橋本 順光

# はじめに カズンズ、神智学協会、黒龍会

島崎藤村の「市井にありて」(1930)には、軍隊生活を経験して、ひょっこり主人の元にやってきた音楽家と雑談を繰り広げる、「ある日の対話」という作品が収められている。整然とした古典音楽とは違って、不協和音を基礎としたドビュッシーやスクリャービンは、「ととのっていないように聞えるかもしれないが、しかし何か我々の魂に近く生きた音」をもっていると述べて、客は以下のように話題を続ける。

客 御存知ですか、イエーツなどと一緒にアイルランドの詩人で、カズンスという人のいるのを。

主人 さあ、ちよっと思い出せない。

客 そうですか、昔、慶應義塾の先生をしていたこともありますが、この頃はインドの セオソフィー大学の総長をしています。先達てアメリカへ行った帰り道、日本へよってく れました<sup>2</sup>。

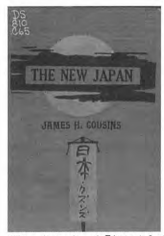
このカズンスこそ、1919年から翌年にかけて日本に滞在したジェイムズ・カズンズ(James H. Cousins)である。アイルランド出身の詩人であり、セオソフィー(Theosophy)こと神智学に入れ込み、インドへ渡って、神智学協会のアニー・ベザント会長の片腕として働いた。文中にもあるセオソフィー大学とは、南インドのマダナパレ(Madanapalle)にあるセオソフィカル・カレッジのことだが、そこで教育に携わり、慶應義塾大学に招かれて英文学を教えたのだった。早くも1930年の段階で知る人ぞ知る存在になっていたわけだが、カズンズはわずか10ヶ月の滞在中、多くの人々に出会い、そして多くの人々を結びつけることになる。なかでも重要なのは、神智学協会の東京支部を設立したことと、アジア主義で知られる黒龍会に乞われて、英文雑誌『エイジアン・レヴュー』(Asian Review)の編集顧問に就任したことであった。本稿では、カズンズの半ば忘れられた日本での足跡とその余波をたどることで、彼とアジアの関わりを考えたい。

## カズンズと野口米次郎

ジェイムズ・カズンズがインドから神戸へ上陸したのは、1919年5月28日のことである³。慶應義塾大学へ招聘したのは野口米次郎といわれるが⁴、カズンズの回想録を信じるならば、野口とその友人であったインドの女性詩人サロジニ・ナイドゥが「共謀」してのことだという⁵。すでに上海で日本の大手新聞記者二名から船中での面会を求められ、「珍無類の英語で」インタビューをされたカズンズは、「まだそう名前も世界に響いていない詩人に過ぎない」自分がかくも名士扱いされるのをいぶかって、野口にその西洋崇拝ぶりにあきれたと書き送っている⁶。そし

て上海に上陸すると、どこから聞きつけたのか、慶応の出身者に迎えられ、彼が赴任する慶応 の由来を聞かされ、歓迎会で初めて日本料理を口にし、「日本の宣伝網即ち報告機関は微に入り 細を極めている」ことを思い知ることとなった7。そして電車では無遠慮な乗客が多いことに驚 き、とりわけ日本人女性について、その短所を覆い隠す格好の着物ではなく洋服を着ていると 嘆き、思い描いていた夢の国とはほど遠い現実に失望して東京駅に到着したのだった。

しかし、その東京駅ではただ野口が出迎えるのみであった。それゆえ野口は、上海で大詩人 のように喧伝されただけに、何の歓迎もないのに拍子抜けしたのではないかと、記している。 つまり、新聞記者たちはあくまで雑報の埋め草に上海埠頭でカズンズを取材しただけであるこ とに、気づいていないのではないかというのである。実際、カズンズは、こと自身が書いた記 事や回顧録のなかでは、自分がひとかどの詩人として日本で迎えられ、同人雑誌での翻訳を通 じて「かなり有名」だったことを誇らしげに記しており、そうした「宣伝網」の実情に気づい た気配はない8。なおカズンズは日本滞在記『新日本』(1923)で、和服で下駄姿の野口を期待し ていたら、英国風の「粗末な」スーツに山高帽という「醜い不釣り合い」ぶりで、これこそが 「新日本」なのではないかと書き記している9。そんなよそよそしいカズンズの記述をみると、 二人はどうやら初対面であったのかもしれない。一方、こうした『新日本』での当てこすりへ の意趣返しなのかどうか、野口は野口で「私は現代日本の風景を切る」(1928)という随筆で、 大詩人扱いされた真意が読めないカズンズの不見識を皮肉っている。カズンズの日記を引いて、 野口は日本の舶来信仰を批判するものの、かくいう野口こそがそんな「新日本」の風景の典型 として真っ先に風刺されていることについて何も記すことはない。





A JAPANESE POET'S SMILE (RIGHT)- PAGE 36

図1 左カズンズ『新日本』書影 右同書所収の野口宅でくつろぐカズンズと野口米次郎

こうして東京駅で野口と会ったカズンズは、野口宅へと行き、しばしば彼らの世話になるこ とになる。おそらく武田まつ子のことであろう夫人のことや、彼女に振る舞われたお茶につい ての記述は貴重な記録といえるが、紙幅の関係で、ここでは長女の一二三とのことだけを紹介 しておこう。週末に過ごした野口宅で、カズンズは長女の一二三に英語を教え、彼女はカズン ズに日本語を教えたそうだが、その「ヒフミ」のおかげで数の数え方を覚えたというのである10。 図1は『新日本』の書影と「日本の詩人の微笑」というキャプションのついた二人の写真だが、 なるほど野口の笑った写真はなかなか珍しいとカズンズ自身が誇るように、家族同様にくつろ ぐ二人の親密な関係が読み取れよう。1919年の秋、野口はアメリカへ講演旅行に出かけてしまうのだが、それまでなにくれとなく彼の面倒を見たのだった。

しかし、野口はアイルランド文芸運動や評論のなかでカズンズに触れはしても、その詩を訳したり、言及したりしたことはなかったようだ。またカズンズも、野口の詩をことさらに賞賛した形跡はみられない。唯一の例外として、カズンズは『新日本』で野口の詩句として'oh! my beloved, / We shall fly in heaven.'を引用しているが、それは優れているからという理由ではない。あれだけ英語を学び、英米の作家達と交友がある野口でさえも、多くの日本人同様、何度矯正しても'oh! my berubbed, / We shall fry in hebben.'と発音してしまうと、その講演の準備を手伝わされた苦心談として紹介しているにすぎないのである。

#### 日英外交文書にみるカズンズの経歴とインド

では、そもそもカズンズとはどういう人物なのか、ここで簡単に紹介しておこう<sup>11</sup>。1936年 作成の日本の外務省情報局による「極東問題を論評する主要外国人」によれば、

ジェー、エイチ、カズンズ在「マドラス、マダナバレ」大学並に在「マドラス、アヂアル」神智学会に属す愛蘭人にして詩人、芸術家、批評家、教育家、哲学者たり、日本慶応義塾大学の文学博士、京都大学に詩学の教授たりしことあり、著書多く「新日本」及「亜細亜の文化的統一」等を著す<sup>12</sup>。

ほぼ正確な記述だが、マダナバレというのは、先のマダナパレのことだろう。アヂアルは、アディヤールのことだが、京都大学での教職歴はいまだ確認が取れていない。また「新日本」は前述した『新日本』(1923)であり、「亜細亜の文化的統一」は、*The Cultural Unity of Asia* (1922) のことと思われる。

神智学会とは、先のセオソフィーと同じく、1875年設立の神智学協会を指している。創立者ブラヴァツキー夫人の霊媒にまつわる詐欺行為は悪名高く、東西の宗教が相一致するという教えは典型的なオリエンタリズムといえるかもしれない。しかし、秘教的仏教を自称したこともあり、1879年にアメリカからインドへ移動して後は、インドや日本の仏教復興運動ないしアジア主義を刺激することとなった<sup>13</sup>。実際、日本ではブラヴァツキーのパートナーであったヘンリー・スティール・オルコットが1889年と1891年に来日し、仏教の変革運動と関わっている<sup>14</sup>。オルコットの死後、1907年には、アイルランド自治運動家であったアニー・ベザントが二代目会長となり、ベザントはインドの自治運動にも深く関与するようになっていく。したがってカズンズの来日は、これまで仏教の活性化に触媒のように援用されてきた神智学が、逆に下部組織を日本に設立したこと、そしてその組織がインド自治運動という当時の難問に理解があったこと、という二つの点で大きな意味を持つ。しかし、そのような記述はここには見られない。経歴で紹介されている肩書きの数からも明らかなように、カズンズの著作は多いのだが、そのなかで「新日本」と「亜細亜の文化的統一」の二点のみを特記しているところに、日本の情報局の関心と規定をうかがうことができよう。

一方、英国外務省が1920年2月に作成した秘密文書もまた、英国にとってカズンズがどのよう にみられていたかを示す経歴紹介になっている。

1873年、ベルファスト生まれ、24歳でイェイツ、ラッセルのアイルランド文芸運動に参加。

戯曲や詩を書き、新興の学問をアイルランド古来の伝統に吹き込む。1913年にアイルラン ドからイングランドへ渡り、1915年にベザント夫人に招かれてインドで『ニュー・インデ ィア』紙の編集長となる。(中略) 1919年7月にインドから日本へ渡り、慶応大学で英文学 教授となるも、いまは職をなげうって『エイジアン・レヴュー』の共同編集長になった模 様15。

前述のように、この『エイジアン・レヴュー』は黒龍会発行の英文月刊誌であった。すでに指 摘されているように、黒龍会のようなアジア主義団体がインドの独立やその運動家を支援して いることに、英国政府は神経をとがらせており、複数のインド人エージェントに調査させるな ど、諜報活動を行っていた16。こうして日英関係ひいては日英同盟に大きな亀裂が入っていくの だが、その関係からカズンズも要注意人物として言及されたのだと思われる。ただここでは幾 分の誇張があって、カズンズは『エイジアン・レヴュー』の共同編集長(joint editor)ではなく、 誌面の記載によれば文芸特派員(Literary Correspondent)とあり、カズンズにとってもせいぜい 顧問(adviser)くらいでしかなかった17。また慶応大学での教職は継続しており、正確にいえばカ ズンズの出発も1919年の7月ではなく5月である。こうした不正確な記述が偶然なのか意図によ るものかは不明だが、アニー・ベザントに続いてアイルランドの愛国者が、インドの自治や独 立の機運を刺激することへの強い警戒と、そうした人物が日本のアジア主義者と接近する危険 性を強調したいことは、十分に行間から伝わってくるだろう。

『新日本』によれば、カズンズは、1920年3月28日には離日してしまうので、その滞在はわ ずか十ヶ月ほどでしかない。それにも関わらず、日英双方の機密文書に登場して特記されてい ることが示唆するように、カズンズの来日は、日英そしてインドに、無視できない足跡と波紋 を残すこととなった。カズンズは野口に日本の「宣伝網」には半ばあきれたと書き送っている が、カズンズもまた、インドとアイルランドに広がる神智学と詩人の広汎な人脈を持っていた。 そして野口には、ナイドゥ、イェイツといった、カズンズが敬愛する共通の友人がおり、英国 への反感とインドへの共感とを共有していた。たとえば、野口は1916年12月31日付けの『ジャ パン・タイムズ』に日英同盟批判を寄稿しており、英国政府の文書には、この切り抜きを引い て、野口の英語には過ちがひどいが、一般の日本人には非常な影響力があるので注意を要する といったものがみられる18。従って、ともに相手の詩を好んでいたとは言い難いにもかかわらず、 野口が、初対面か共通の友人を通じて名のみしる程度であったカズンズを日本へ招聘し、カズ ンズもまたそれに応じたのは、国や人種を越境する双方のネットワーク拡大と強化という、共 通の利益があったからかもしれない。

実際、野口に呼ばれてカズンズが来日してからというもの、二人はお互いを好意的に散文で 言及している。前述したように、『新日本』と「私は現代日本の風景を切る」では、いささか皮 肉めいた言辞があり、詩人同士で霊感を与え合うような交歓の類はみられなかったものの、評 論などの散文ではおおむねそのようなすれ違いはみられない。野口についていえば、彼はカズ ンズの「タゴール訪問記」を1919年の7月29日と翌日の二回にわたって東京朝日新聞に訳載し、 そのなかで「文学の新発展を此の地[日本]に発見しようとして居る」としてカズンズのことを紹 介した。そして1923年には、カズンズ経由でタゴール大学の紀要『ビッショ・バロティ・クォ ータリー』を読んだ野口は、直接、タゴールに詩と書簡を送り、同誌の十月号に野口の詩が掲 載されることとなった<sup>19</sup>。それに恩義を感じたわけではないだろうが、野口はアイルランド文学 運動について論じた『愛蘭情調』(1926)の文中で、カズンズは、イェイツとエー・イー(ジョー ジ・ラッセル)に次いで言及すべき人物として破格とも思える扱いをしている20。実際、野口は 1935年にインドへ向かうに際して、カズンズが『新日本』で「数頁を割いて私のことを書いている」おかげで、「私の名は印度南部に広く知れ渡るに至ったらしい」と記している<sup>21</sup>。カズンズもまた『新日本』のほかにも、『作品と崇拝』(1922)中の広重についての一章で、野口の英文著作『広重』(1921)を引き、「生動を殺いでしまう細部」を切り捨て、「鮮明でかつ単純な」技で写実的な美を巧みに描き出す点こそ、広重は西洋の風景画と正反対であると対比したのだった<sup>22</sup>。

ただ重要なのは、こうした仲間褒めにとどまらず、野口がカズンズ同様に、インドとアイルランドとを同じまなざしで見つめるようになったことだろう。野口は、『愛蘭情調』の中で「愛蘭と印度を分けて考える事が出来ない」と述べ、『印度の詩人』(1926)でも「インド人を思うと同時に、アイルランド人を考えさせられる」と記している<sup>23</sup>。むろん、それはカズンズとの交友からのみ引き起こされた実感ではないだろう。しかし、先に引いた英国外務省文書が示唆するように、カズンズの来日によって、アイルランドのナショナリストがインドへと舞台を広げ、さらに「アジア人のためのアジア」というアジア主義的な反英運動へと拡大することを英国は恐れた。この野口の一節は図らずもその予感が的中してしまったことを示している。

# アジア主義の官伝誌『エイジアン・レヴュー』

とはいえ、カズンズが協力した『エイジアン・レヴュー』において、アイルランド出身でインドの独立や自治に関与した運動家の記事はあるものの、アイルランドそのものを扱った記事はほとんど見られない。ここではカズンズの関与も含めて、『エイジアン・レヴュー』全体について、簡単に紹介してみることにしたい。

『エイジアン・レヴュー』(1920-1921)は、同じ黒龍会発行の月刊誌『亜細亜時論』(1917-1921)の姉妹誌であり、『亜細亜時論』の四巻三号(1920年3月発行)記載の広告によれば、「亜細亜の政治経済に関して日本国民の意志を外人に宣伝する唯一の機関にして亦た日本人の亜細亜研究に関する最も有益なる参考雑誌なり」という。1920年2月の創刊号から1921年の11月号まで、二年に満たない刊行ではあるが、日英の外交文書にほぼ毎号のようにその内容が要約されて登場し、注意が喚起されている。実際、1920年10月号の『亜細亜時論』は内容が不穏当と発売禁止となっている。そのせいかどうか、カズンズが一年も経たずに慶応を辞めてインドへ帰国したことについて、1920年11月17日付けの読売新聞は、インドで独立運動の煽動を疑われ、強制送還された鹿子木員信が慶応を辞職していることとあわせて、「某国政府からの圧力」ではないかと英国の関与を示唆したのだった24。

ただカズンズ自身が、『新日本』や回顧録で記すところによれば、インドのベザントから帰国の電報を受け取ったからであり、英国政府の文書にも、管見の限り、そうした記録は見当たらない。たしかに来日当時のカズンズは、時事新報紙でのインタビューに触れて要注意人物として報告され、前述の野口訳の「タゴール訪問記」は全文を英訳されている。しかし、あるのは、カズンズが帰国命令を受けて後、日本での成果として、東京支部の設立を報告した1920年5月20日付け『ニュー・インディア』所収の書簡を紹介し、彼はベザントに呼ばれて帰ったのだということが指摘した報告書のみである25。またカズンズによれば、慶応大学は彼にもう一年の講義を希望し、妻のマーガレットを英語や音楽の講師として呼び寄せることも示唆したという26。そもそも『エイジアン・レヴュー』は、アジア主義とりわけインドの独立運動に好意的な記事は多いものの、『亜細亜時論』に比べるとその論調はまだ穏やかであり、日本やインドの文化の紹介記事にも多くのページが割かれている。カズンズと同様に、編集顧問であったフランス

人のポール・リシャールは、英語ができないロマン・ロランのためにインド関係の記事を紹介 するなどした情報協力者でもあったが、カズンズと会ったのは、1919年の6月30日のことだっ たという27。ポール・リシャール、そして妻のミラ・リシャールは、宗教家オーロビンド・ゴー シュの機関誌『アーリヤ』(Arva)の共同編集長であったので、カズンズは以前から知っていた と記している。この『アーリヤ』の広告は、リシャール夫妻の名と共に『エイジアン・レヴュ ー』にしばしば登場するが、そもそもリシャール夫妻が来日したのは、1916年5月のことだった。 ほどなく大川周明と親しくなり、最初は東京の茗荷谷に住んでいたが、1919年から1920年に神 戸からインドへ向かうまでは、千駄ヶ谷にある大川周明の屋敷で同居していたという28。その間 にポール・リシャールは、内田良平や葛生能久といった『亜細亜時論』にも関わっていた右翼 の思想家と親交を結んでいったため、おそらく『エイジアン・レヴュー』にも関わるようにな ったのだろう。『エイジアン・レヴュー』の誌面にポール・リシャールが総特派員(General Correspondent)とあるように、カズンズが文芸担当なのに比べて、リシャールの方がはるかに 黒龍会の主張に共鳴していたことは明らかである。『亜細亜時論』には、アジア連盟を呼びかけ るようなリシャールの政治的な記事がいくつも掲載されているが、『エイジアン・レヴュー』に そうした記事を寄稿することはなく、掲載されたのは、たとえば『永遠の智慧』といった、宗 教思想の格言集であった<sup>29</sup>。そうした『亜細亜時論』と『エイジアン・レヴュー』の違いは、表 紙に如実に表れている。





义2 『亜細亜時論』第1巻第1号(1917年7月)と第3巻第9号(1919年11月)

図2の左は1917年7月の創刊号の『亜細亜時論』だが、黒龍会の通称の通り、黒い龍が旭日を 背景にして、今にも襲いかかろうとするかのように立ち上がっている。日本の絵画では右が東 で左が西を指すことが通例だが、その伝に従えば、西洋を見据える東洋という隠喩を読み込め るかもしれない。黒龍会はもともと黒竜江ことアムール川にちなむ名称だが、先の英国外務省 の文書でも指摘されているように30、ブラック・ドラゴン・ソサエティーという通称を認めてい た。この黒龍の表紙は編集長が交代するまで使用され、1919年11月号になると、こうしたアジ ア脅威論の刺激を自粛するかのように、図3右の愛らしいタツノオトシゴが以降の号では使用さ れることになる。ただタツノオトシゴが表紙の1920年10月号が発売禁止となってからは、再発 行された1921年1月号の表紙で、再び黒い龍が登場し、7月号、10月号も同様にとぐろを巻く黒 龍を使用した後、終刊に至る。そして龍であれ辰であれ、顔は一貫して左を向いていた。

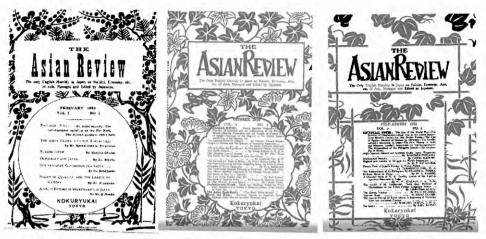


図3 左から 創刊号1920年2月号, 1920年10月号, 1921年7-8月合併号

一方、『エイジアン・レヴュー』の表紙は、アジア主義の主張が明確な『亜細亜時論』とは対 照的に、欧米のジャポニスムや東洋趣味を強く意識した内容となっている。図3にみるこれらの 表紙は、世紀転換期を中心に欧米各地で流行していた着物や壁紙、型紙などの図案を思わせず にはおかない。とはいえ、これらの表紙は、一見、美的に擬態しているものの、リシャールと カズンズという両編集顧問がインドに近しいせいもあって、『エイジアン・レヴュー』には、イ ンドに関する記事が多いことを考えれば、そこにアジア主義的なメッセージを深読みすること は可能だろう。というのも、これはまた織物の図案であり、織物とりわけ原料の綿花こそ、日 印貿易の要だったからである。世紀転換期にインドの綿糸が大幅に日本へ輸入され、同時にイ ンドに向けて日本製綿製品の輸出が増加した結果、1910年代から20年代にかけて、日英では綿 業競争が引き起こされることになる31。たとえば、1911年以降、日本郵船は、政府の保護援助 金を背景にして極端な低運賃でカルカッタ航路に参入し、ダンピング競争が始まった32。『エイ ジアン・レヴュー』に広告を寄せている日本郵船、大阪商船、それに茂木商店は、そんな綿業 競争の当事者であり、こうした日本的な図案をインド引いては世界に流布させることに無関心 ではなかったはずだ。日本製絹織物が1905年頃のボンベイでパルシー教徒用のサリーや、ビル マではターバンやネッカチーフに市場を見出したように33、1910年頃から高島屋など日本の百 貨店が、キモノ・ファッションが流行する英国向けに安価なキモノを販売しており34、こうした 日本風の図案をアジアでひいては世界で親しませることは、『エイジアン・レヴュー』の編集方 針とも合致する。

ことインドについていえば、更紗ことチンツも関連づけられるかもしれない。泉鏡花がその名も「印度更紗」を発表し、永井荷風が『珊瑚集』の序文で、いわば貿易赤字を防ぐために、幕府が紅毛国のもたらす印度更紗を禁止したと記したのが、1913年のことだった³5。インドの織物が、オランダなどの手を経て、徳川の日本で印度更紗として珍重されていたことに関心が高まる一方で³6、『エイジアン・レヴュー』が創刊された同じ年には、農商務省商務局の『英領印度及蘭領印度ニ於ケル工芸品図案調査報告』(1920)で、インド向けの織物の図案について、インド固有の図案へ注意が喚起されている³7。一方、英国ではインドの更紗が、チンツと呼ばれ、元々、手書きで彩色された織物だったのが、インドから輸入した原料を機械でプリントすることで、インドへと大量生産されることとなった。その結果、従来のチンツ産業は大いに苦境に

立たされるのだが、これら『エイジアン・レヴュー』の表紙からは、そんな英国中心のチンツ を、日本(趣味)を基底にしたデザイン製品により、アジア共有の財産として奪い取ろうとい う意図もまた読み取れるかもしれない。

ただカズンズはといえば、『エイジアン・レヴュー』に寄稿した記事において、日本にさして 肯定的な評価を与えていない。野口の洋服姿に失望したように、カズンズは当時の日本を、西 洋化の果てアジア的な霊性を喪失した反面教師とみなしていたようである。インドの現代絵画 についての論説では、1896年に、ハヴェル(E.B. Havell)がカルカッタの美術学校長に就任した ことで、サウス・ケンジントン直伝の英国風美術教育が改められ、先祖伝来のアジャンタ石窟 画が模範とされるようになった重要性を強調する一方で38、当時の日本絵画については美しいこ とは認めつつ、精神性の欠如ゆえに評価できないとしている。具体的には、1919年に出展され た横山大観の梅の精の絵(おそらく第六回院展「羅浮仙」のことだろう)について、梅の「精」 は美女でこそあるが、その「精神性」は描かれていないというのである39。同様の批判は、『新 日本』で大観を訪れた時の記録でも繰り返しており、それに対して大観は「日本人には創造性 がありません、作らず、考えず、ただ同じ題材を繰り返すことに喜びを感じるのです。日本の 美術はその技にあります。理念についてはインドを仰ぎます」と答えたという40。カズンズは、 この大観の言葉と、「日本人には好奇心がない、だから発明も創造もできない」という野口の言 葉とから、インドの精神性こそがアジアのひいては日本を統合する源であることを納得するよ うになるのである<sup>41</sup>。

#### カズンズと久米民十郎

霊的なインドこそがアジアあるいは世界を統合する要となるという、カズンズの主張は、そ の神智学思想と密接に関係している。それはカズンズが評価した事実上、ただ一人の芸術家が 画家の久米民十郎であることからもうかがうことができる。ことのきっかけは、カズンズの講 義を聞きに慶応大学を訪れた若い男だった。日本人と英国人のあいだで生まれた彼は、第一次 世界大戦に従軍し、生と死の問題を深く考えざるをえなくなった結果、ロンドンの神智学協会 に惹かれるようになり、そのときにカズンズの名前を知ったという。帰国してみると、そのカ ズンズが東京で教えていることがわかり、大学を訪問して来たというのである42。経歴から考え て、この男はひょっとするとフランシス・ブリンクリーと田中安子との息子であるジャック・ ブリンクリーであるかもしれない。ブリンクリーは、後述するように、カズンズが設立した東京 支部の神智学徒の初期メンバーであるので、このころに接触があったとしても不思議ではない。

いずれにせよ、カズンズは、その男に紹介されて、代々木にある久米民十郎のアトリエへ訪 問することになる。男は渡欧前から久米の友人だったそうなのだが、最近の創作で困惑するよ うな経験をしており、見てきて欲しいと頼まれたのだった。大きな梅の木が咲き誇っていたと いうので、1920年の2月くらいのことだろうか。そこには描きかけのものも含めて、いろいろな 絵が掛けられていたが、雑多であるにもかかわらず、カズンズをとらえて離さない統合的なヴ ィジョンが共通しており、なかでも一枚の絵に引き付けられることになる。

その油絵は、無数の頭、腕、手、足、燃えさかる松明、それに散らばった焔と血とがいっ しょくたになって、まるで混沌としているように思えた。しかし、じっくり見てみるとは っきりした形がみえてくる。とはいえ、ただの一つとして完全な形になるものがあるわけ ではない。この絵はちょうど何か具体的なものが絶対へと向かってばらばらになって飛翔

そこでカズンズは、画家にその意図を聞き、それが人間の苦闘を抽象的に描いたものと知り、 心から画家に替同しながら、ここでは記すことができない意見交換をしたという。そして「純 粋な精神のヴィジョンの頂上に立つとき、私は画家ではなくアーティストになる」といった彼 の信条を書き留めている44。久米については、後に『作品と崇拝』のなかでもカズンズは一章を 割いており、そこでも彼の描く苦闘は、理知的なキュビズムや未来派の冷たさとは異なり、「天 界では万物が人格化されている」という秘密が描き込まれていると、さして説明しないまま手 放しで賞賛している45。さらにアイルランドのエー・イーの詩、ロンドンのジョン・フォウルズ の音楽、そして東京の久米の絵画と、それぞれの芸術が統合され、久米の信条であった「いつ の日か、私は精神と精神の純粋な交渉を表現する」という夢が共有されていることを指摘して もいる46。エー・イーとフォウルズがともにカズンズの友人であり、神智学徒であることは偶然 ではないだろう47。カズンズのいう精神性は多分に神智学徒への身びいきないし共感に左右され ていることはまず間違いなく、たとえば『エイジアン・レヴュー』で、例外的に日本で聞いた 作曲家のなかで特記しているのは、山田耕筰とその「青い焔」であるが、それは神智学徒であ ったスクリャービンを思わせるからであった48。事実、山田はスクリャービンの音楽に衝撃を受 け、彼に捧げた曲を作曲していたが、たとえそれを知らなくとも「青い焔」に、その影響を聞 き取ることはけっして難しいことではなかっただろう49。

一方、カズンズの訪問から数ヶ月後の4月30日と5月1日に、久米は帝国ホテルで初めての個展を開催する。興味深いのは、そのとき出品された三十点が「霊媒画」として提示されたことである。1920年5月1日付け東京朝日新聞には、その方法が久米の談話とともに紹介されており、それによれば久米は「精神統一をして霊感によりて描くが為に非常に健康を害したので」、最近は巫女を使って催眠術をかけ、紙と筆を与えて書いたものに久米が「無念無想の境に入って只色を見る」ことで、その瞬間に体感した色を塗るようにしているのだという50。このあと、久米はそうした「自己と宇宙との霊媒」による「超人的製作」を、エーテルにちなみ「レーテルズ



A BADY BY TAME KOUME

図4 カズンズ『新日本』より「タミ・ クメによる貴婦人」こと「富者の恋」 (1919)

ム」と名付け、「宗教的浄我の境地に於いて体験した る Aura を「思想の形状及色彩」」として発表したべ ザントに触れている<sup>51</sup>。これはまぎれもなくベザント とリードビーターが著した『思念体』(Thought Forms, 1905)の主張といってよいだろう。その挿絵 には、彼らが見たと称する虹のようなオーラや思念 が描かれており、技術こそ稚拙ではあるが、久米の 方向性とは共通する点が多い。創作で困惑する経験 をした久米に対して、おそらくカズンズは、ベザン トのこの著作を紹介し、それが「霊媒画」の談話や、 「レーテルズム」につながったのではないだろうか。 久米は、1920年から1923年まで欧米を外遊するのだ が、こうした「透視」により見えないものを見える ようにする「霊媒画」は、『思念体』や神智学に多大 な影響を受けたカンディンスキーを始め、同時代の 抽象画家にはしばしば見られることであったため、 奇矯なオカルト趣味というよりは、何らかの形で共

通言語として久米に利したとは考えられよう52。

しかし、カズンズはその衝撃の抽象画を引用することはなかった。代わりに『新日本』に掲 載されているのは、「タミ・クメによる貴婦人」と題された、むしろ古典的な肖像画である。こ の絵は1919年10月の帝展に出品された「富者の恋」であり、ポーズをとる久米の背景として、 野口の友人でもあったアルヴィン・ラングドン・コバーンが1910年代に一緒に撮影した写真が あるのだが、それとの関係は不明である53。ただ、その女性の顔が、先に述べたジャック・ブリ ンクリーの妹稲・ブリンクリーとよく似ており、裕福な彼女とのすれ違いが志賀直哉の「大津 順吉」(1912)で描かれているように、何らかのモデルとなった可能性をここではあわせて指摘 しておきたい。

### 神智学協会東京支部の設立

カズンズは誰とどのようにして神智学協会の東京支部を設立したのか、『新日本』には詳しい 記述がない。神智学へのシンパシーが明らかになると、インド問題の関係で尾行や調査などの 対象になる恐れもあったからだろう、そもそも『新日本』では神智学徒が名指しされることは ない。ただ『新日本』によると、きっかけは慶応大学から与えられた「教育における宗教」と いう公開講座だったという。カズンズは喜んで応じるのものの、あいにく聴衆はこれまでに比 してごくわずかしか現れなかった。しかし、それだけに彼らは熱心で、同志も広がり、とうと う1920年2月14日、東京支部を結成することになったというのである54。それが回顧録ではいく ぶん異なった話になっている。カズンズの講義のあと、一人のインド人学生と二人の韓国人学 生が訪れて、雑談をしていたところ、そのインド人と友人が精神的に孤立しており、彼らのた っての頼みで支部を設立したという55。

カズンズの書簡を含め、アディヤールの神智学協会本部の調査が目下、困難なため、詳細は 不明ながら、『新日本』にある2月14日という日付は正確なものと思われる。本部記録を調査で きた唯一の先行研究により、カズンズが本部に宛てて設立報告した手紙の日付が、1920年2月 15日だからである56。カズンズは、それから一ヶ月ほどした3月28日には日本を離れてしまうの で、運営は支障を来したと思われるが、次の報告は前述したジャック・ブリンクリーから送ら れている。1920年5月12日付であるので、ブリンクリーはカズンズによる運営体制を引き継い だのだろう、おそらくそれほどの信頼関係があってのことゆえ、『新日本』で久米を紹介したと いう男が彼である可能性はここからもうかがえる。このブリンクリーによる本部宛書簡には、 21名の名前があがっているというが、全員の氏名は記載がなく、確実に同定できるのは、今東 光・和海の父である今武平(Captain B. Kon, キャプテンとあるのは日本郵船の船長であったた め)、そして鈴木大拙夫妻である。そして、次にブリンクリーが本部に宛てた9月25日付の書簡 によると、鈴木大拙(T. Suzuki)が支部長となり、評議員(Committee)として、大拙の夫人である ベアトリス・鈴木、G・C・シン(Singh)、そしてブリンクリーの名が挙がっている57。この新体 制により、カズンズが敷いた路線に大きな変更が見られたことが、予想できるだろう。そのせ いか、以降、支部活動は困難を極め、1923年になると、当初のメンバーであった K・R・サバ ルワル(Sabarwal)が、東京支部の消失を報告している。彼は今後どのように活動していけばよ いのかと、裁可を仰いだのだった58。

設立後、二ヶ月もしないうちに帰国してしまったとはいえ、多様な人材を結集させたカズン ズの才能は驚くべきことと言わねばならない。滞在中、カズンズは、同人誌『詩王』の一員と なったが、いみじくも同人の西条が「私の眼に映じた日本滞在中のカズンス氏は、芸術家とし

てよりも、寧ろその信仰の盲伝者であった」と回顧したように59、カズンズは機会あるごとに人 脈を広げ、神智学支部の設立に奔走していたと思しい。いいかえれば、来日する前から詩が翻 訳されるなど、「かなり有名だった」とカズンズは自負しているものの60、その詩人としての影 響は、微々たるものであった61。アイルランド文学熱が日本で高まるなかの来日ではあったが、 それに棹さしたことはほとんどなかったといえる。ダンセイニを翻訳した松村みね子こと片山 **廣子を、野口に紹介されたという興味深い記述が『新日本』にはあるものの、さしたる交感は** みられなかったようで、わずか数行で終わっているのは残念というほかない62。その時に松村に 依頼されて、カズンズは彼女の訳書に序文を送ることになるのだが、英文のままであることが 示すように、これとてさして波紋をよばなかったようだ<sup>63</sup>。そもそもカズンズは、当時のアイル ランド文学趣味を冷ややかな目で眺めていた。山田耕筰の「青い焔」についてはスクリャービ ンの反響を聞き取ったものの、西洋文化を模倣する才能があまりに器用なため、アイルランド の戯曲が日本語で上演されていても、「自分の子供ともいうべきそれらの演劇をおよそ父たちは 認知できないだろう」と皮肉るように記している64。ある英文学の教授が述べたという、日本に は東西を統合する使命があるという意見を紹介したあとでの説明なので、そうした混交は統合 とはほど遠い劣化しかもたらさないということなのだろう。逆に回顧録では、こうした臆面の ないアイルランド文学趣味を剽窃の一種として容赦なく批判している。同じ教授なのかどうか は不明だが、同僚の英文学の教授が、初演という自作の戯曲に招待してくれたものの、それが ジョージ・バーナード・ショウの翻案したものであり、日本語での説明が不要だったというの である65

こうした冷淡さゆえ、アイルランド文学者あるいは詩人として、カズンズはさしたる足跡を残さなかったのかもしれない。しかし、上記の神智学徒を通してカズンズが与えた間接的な影響と重要性はもっと知られてよいだろう。たとえば今東光・和海の著作に、神智学の影を見出すことは難しい作業ではないはずだが、それは川端康成など、今の周囲にいたほかの作家達についてもいえることかもしれない。比較的有名なサバルワルにしても、志賀直哉、井伏鱒二、武者小路実篤、谷崎潤一郎、佐藤春夫らと交友しており、夢野久作や永井荷風の日記に登場す



図5 カズンズ『新日本』より「グル チャラン・シンによる印日中の壺」

るほか、いくつかの小説のモデルとなり、本人もまた翻訳などを寄稿したことはつとに知られている。とはいえ、その足跡を神智学との関連も含めて全貌をとらえなおす作業は、まだこれからといえるだろう66。たとえば黒龍会にかくまわれた関係で、夢野人作の『外人の見たる日本及日本青年』(1918)がサバルワルを念頭においているとは指摘があるが67、最晩年の短編「冥土行進曲」(1936)に登場するサバダシャイロックこと日印協会理事の須婆田車六もまた、ちょうど同じ頃、サバルワルが女性問題と諜報活動の嫌疑で報道されていたことを考え合わせると何らかの関連があるのかもしれない68。

このように神智学という神秘思想を日本にもたらした カズンズだが、これまで見てきたことからも明らかなよう に、久米民十郎という例外を除いて、カズンズは当時の日 本を高く評価していなかった。しばしば喧伝された東西文 明の統合をそこにみるよりも、西洋化による東洋的霊性の

衰退を読み取ったのである。彼を迎えた野口米次郎の洋装から始まり、その待ち合わせ場所で

あった東京駅も同じ点から批判されている。こうした文明化を日本の冒涜と考え、東洋的精神 性の優越を説くカズンズの主張は、一部のアジア主義者の好むところであり、『エイジアン・レ ヴュー』の編集を依頼されたのもそうした理由であったからかもしれない69。しかし、カズンズ は、ラフカディオ・ハーンこそ愛読したものの、日本の文化に深く共感することも理解するこ ともなかった。例外的に評価したのは能だが、これまでの例同様に、カズンズにとって近しい 神智学ならぬインドの影響がみられたからである70。戸川秋骨と野口米次郎とで能を見て、翻訳 を思い立ち、戸川によれば一緒に「半蔀」の翻訳をすることになったそうだが、突然の帰国の ため立ち消えになったという71。たしかにギリシア劇との類似を述べるなど、パウンドやイェイ ツにみる能の評価をなぞっているところもあるが、あくまで表層的な理解でしかない。事実、『新 日本』では、「能の舞」として挿絵が引用されているが、これは『エイジアン・レヴュー』で静 御前の舞を説明する際に使用された挿絵である72。

しかし、カズンズは、一人の神智学徒に導かれて、日本にみるインドの残響だけにとどまら ない、「アジアの文化的統一性」を実感するに至る。その人物こそ、『新日本』でその作品の写 真が掲載されている、インド人陶芸家グルチャラン・シンである。彼はしばしば日本で G.C. Singh と署名することがあったため、前述の書簡にあった東京支部評議員のシンは、グルチャ ラン・シンと考えてまず間違いあるまい。1919年の夏から陶芸を学びに日本を訪れていたシン は、バーナード・リーチや柳宗悦といったカズンズの知己と親しく73、その影響もあって、図5 のようにリーチや朝鮮半島の陶磁器を思わせる作品を製作するようになっていた74。カズンズの 急な帰国にともない、日本語が達者なシンは、その帰国するカズンズに奈良の法隆寺を案内し たのである。そこで岡倉天心の『東洋の理想』(1903)が指摘するアジャンタの石窟画が、中国 と朝鮮半島を経て法隆寺へとたどり着いたことを、ひいては「アジアの文化的統一性」を、カ ズンズは強く実感することになった75。というのも、岡倉が説き起こしたアジャンタから法隆寺 への歴史が、グルチャラン・シンの作品に体現されていることに、つまり「アジアの文化的統 一性」がまさに息づいていることに気づかされたからである。図5の作品は、梅瓶という中国の 型を模し、日本の土を使い、インド人の手によって作られたゆえ、両者は時代を超えて、「アジ アが一つである」ことを示しているというのだった。カズンズは、このようにシンの作品を高 く評価したのだが、その後の著作で、シンについて詳しく述べることはなかった。1922年、シ ンはインドへ帰国するが、その後の両者の関係もまだよくわかっていない。

#### おわりに

カズンズの日本滞在は、1919年5月28日から1920年3月28日までと短いものだった。しかし、 その間に、カズンズは、慶応義塾大学で英文学を講じ、そこでの人脈を使って、神智学協会の 東京支部を1920年2月に設立した。カズンズはまもなく帰国してしまうが、設立によってもたら された人脈の広がりは、その後、さまざまな形で反響を引き起こすことになった。その点で、 カズンズと彼を招聘した野口米次郎との関係は、詩人の交流というよりも、国や人種にとらわ れない人脈の拡大という点こそ重要というべきだろう。例外的に評価したのは、久米民十郎で あり、久米がカズンズの帰国後に展開する霊媒を利用した作画というのは、ベザントの『思念 体』の影響が色濃く見受けられる。一次資料が十分に公開されていないため立証に限界はある が、カズンズがインドの日本との間につないだ人脈の網の重要性はもっと知られてしかるべき だろう。たとえばインドへの帰途でのカズンズは、元アメリカ公使であり、神智学徒となった 伍廷芳(Wu Ting Fang)から香港で面会を申し込まれている $^{76}$ 。ほかにも、東京の神智学協会に

はグルチャラン・シンとも親しかった朝鮮半島出身の神智学徒が参加しており、こうしたアジ アに広がるネットワークの解明は今後の課題だろう。

一方、『アーリヤ』を編集していたリシャール夫妻との縁からカズンズは、黒龍会の英文雑誌『エイジアン・レヴュー』の編集を手伝い、インドの絵画や日本文化についていくつかの記事を寄稿した。カズンズの日本理解はインドと神智学が中心にあり、そのためおそらく期待されていたであろうアイルランド文学や詩の交流といった点では、目立った足跡を残さなかった。およそカズンズが「アジアは一つ」というアジア主義的なスローガンを実感したのは、帰国直前のことであったが、その結果、カズンズが展開することになるアジア文化論については、別の機会に論じなくてはなるまい。

なお冒頭で引用した藤村の「ある日の対話」は、カズンズがアメリカからの帰途で日本へ立ち寄った際に、「客」が彼に会いにいったときの逸話があとに続く。それによれば、カズンズは「私はアメリカの若い人にこういうことをいってきました。「すべてのことをシンプリファイすることが大切です。それは外のものにたよらないで自分の理性と感情でクリエートすることです。」と語ったというで。これは詩についての言葉なのだが、むしろカズンズの活動にこそ当てはまることかもしれない。強引とも思える単純化をほどこすことで、異質なものを共存させ、つなぎあわせていったからである。

#### 註

- 1 本稿は、2012年10月2日に大阪大学文学研究科で行われた阪大比較文学会シンポジウム「英国、インド、日本をめぐるアジア主義とジャポニスム」での口頭発表「アイルランド神智学者のアジア主義ージェームズ・カズンズの滞日活動とその余波」に大幅に修正を加えたものである。当日、貴重な発表およびコメントをいただいた堀まどか氏、赤井敏夫氏、鈴木暁世氏、山田晃子氏には、ここに改めて感謝したい。
- <sup>2</sup> 『藤村全集』第13巻(筑摩書房, 1967), p.150, pp.151-2. なお旧仮名遣・旧漢字は、以降同様に新表記に改めた。
- James H. Cousins, New Japan (Madras: Ganesh, 1923), p.1. および「カズンス教授来著」 『三田評論』264号(1919年7月), p.30.
- 4 「カズンス博士 印度学界最高の名誉を与えらる」『三田評論』451号(1935年3月), p.6.
- James H. Cousins and Margaret E. Cousins, We Two Together (Madras: Ganesh, 1950), p.342.
- 6 野口米次郎『私は現代風景を切る 感想集』 (新潮社, 1928), pp.46-47. 続く引用は p.48, pp.57-58, p.60. ここで野口が紹介しているカズンズの「日記」に該当する記述は、管見では原文が見当たらない。カズンズの『新日本』は日記形式で書かれ、若干共通している所もあるが、野口の記述と対応する箇所はみられない。野口が不正確に紹介している可能性もあるが、カズンズは日記を草稿として野口に見せて意見を聞いたあと、『新日本』へと編集した可能性も考えられよう。
- 7 なお『新日本』は刊行後まもなく『三田評論』で、カズンズの初講義の場面が抄訳されているが、これはおそらく『新日本』の最初かつ唯一の邦訳である。ジェエムス・エエィチ・カズンス「ケーオー追想記」(相曽博訳)『三田評論』312号(1923年7月), pp.55·58. ほか慶應義塾大学との関連では、William Joseph Snell, 'James Cousins and Sherard Vines at Keio University: 1919·20; 1923·28 Part One'『日吉紀要・英語英米文学』第49号

- (2006)pp.129-46を参照。
- Cousins, We Two Together, p.349.
- Cousins, New Japan, p.12.
- 10 Cousins, New Japan, p.54.
- カズンズの伝記事項については、William A. Dumbleton, James Cousins (Boston: 11 Twayne Publishers, 1980)、インドとの関連では Dilip Kumar Chatterjee, James Henry Cousins: a Study of His Works in the Light of the Theosophical Movement in India and the West (Delhi: Sharada Publishing House, 1994)、アイルランドとの関連では Joseph Lennon, Irish Orientalism: a Literary and Intellectual History (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 2004)などがあるが、日本での活動についてはほとんど触れて いない。例外的に David Burleigh, 'James Cousins (1873-1956): Rumours of the Infinite' in Hugh Cortazzi (ed.), Britain & Japan: Biographical Portraits, v.7 (Leiden: Global Oriental, 2010)および、酒井直樹、磯前順一編『「近代の超克」と京都学派: 近代性・帝国・ 普遍性』(以文社, 2010)所収のゴウリ・ヴィシュワナータン「近代との格闘-ジェイムズ・ カズンズと日本・インド・脱植民地の文化」(三原芳秋訳)があるが、神智学とアジア主義 の双方についての言及は十分ではない。
- 外務省外交史料館所蔵 B-情-105、レファレンスコード B02130964500.
- 神智学とその影響の再評価は、現在むしろ英語圏で進んでおり、以下の研究は、研究の現 状と日本の事例についてもっとも多くを教えてくれる。吉永進一「明治期日本の知識人と 神智学」川村邦光編著『憑依の近代とポリティクス』(青弓社,2007)所収および同「近代日 本における神智学思想の歴史」『宗教研究』84号(2010)pp.579-601.
- オルコットについて研究書は多いが、佐藤哲朗『大アジア思想活劇 仏教が結んだ、もうひ とつの近代』(サンガ, 2008)が日本側の経緯と受容がわかりやすく説明されていて簡便であ る。またオルコットを1889年に招致する際の主要人物であった平井金三については、科研 報告書『平井金三における明治仏教の国際化に関する宗教史・文化史的研究』(基盤研究(C) 研究課題番号16520060代表・吉永進一, 2006)を参照。
- Public Record Office, FO 371/5350, F1053/6/23.
- 詳しくは Richard J. Popplewell, Intelligence and Imperial Defence: British Intelligence and the Defence of the Indian Empire, 1904-1924 (London: Frank Cass, 1995)を参照。
- 17 Cousins, New Japan, p.272.
- 詳しくは前述の2012年10月2日開催のシンポジウムでの口頭発表「鹿子木員信の仏蹟巡礼 と国外退去について」で触れておいた。刊行予定の別稿を参照されたい。
- 19 堀まどか『「二重国籍」詩人 野口米次郎』(名古屋大学出版会, 2012), p.357.
- 20 堀まどか『「二重国籍」詩人 野口米次郎』p.235.
- 21 野口米次郎「印度と私ー渡印に際してー」(中)『時事新報』1935年9月14日
- 22 James H. Cousins, Work and Worship: Essays on Culture and Creative Art (Madras: Ganesh, 1922), pp.142-3.
- 堀まどか『「二重国籍」詩人 野口米次郎』p.358.
- 24 「日本及日本人」の826号 (1922年1月発行) にも同様の記述があることが、宮本盛太郎『宗 教的人間の政治思想 安部磯雄と鹿子木員信の場合 軌跡編』(木鐸社, 1984) p.151で指摘さ れている。カズンズはともかく、鹿子木について英国政府はかなり警戒していた。詳しく

- は注18の別稿を参照。
- <sup>25</sup> Public Record Office, 前二者はともに FO 262/1420。東京支部設立の報告は、FO 371/5350, F2119/6/23.
- 26 Cousins, We Two Together, p.365. なお妻の Margaret E. Cousins は The Awakening of Asian Womanhood (Madras: Ganesh, 1922)などの著作もあることからもわかるように、アジア女性の女権を拡張する運動家として名を知られていた。
- <sup>27</sup> Cousins, New Japan, p.85.
- 28 吉永進一「大川周明、ポール・リシャール、ミラ・リシャール: ある邂逅」『舞鶴工業高等 専門学校紀要』 43, (2008), p.97.
- 29 Paul Richard, 'The Eternal Wisdom', *The Asian Review*, vol.2-5 (1921), pp.496-7 and vol.2-6 (1921), pp. 592-594. これはリシャールが『アーリヤ』誌で連載し、後に大川周明が、1924年に『永遠の智慧』として翻訳したものと同じ内容と思われる。
- <sup>30</sup> Public Record Office, FO 371/5350, F1053/6/23.
- 31 杉原薫『アジア間貿易の形成と構造』(ミネルヴァ書房, 1996),p.29, p.131
- 32 杉原薫『アジア間貿易の形成と構造』,p.234.
- 33 杉原薫『アジア間貿易の形成と構造』,p.29.
- 34 2011年12月18日開催のジャポニスム学会第5回例会における山田晃子「20世紀初頭のイギリスにおけるファッションのジャポニスム—1900年-1916年の Queen を中心に一」。内容の要約と論評については橋本順光「2011年度第5回例会報告」『ジャポニスム研究』32(2012),pp.31-36を参照。
- 35 北原白秋も『印度更紗第一輯』として1914年に出した『真珠抄』で、自分の詩を印度更紗のようなものと卑下するように記している。
- 36 たとえば白木屋呉服店圖案部編纂『印度更紗模様』(1922)が展示会とともに刊行され、森 鴎外が更紗の語源について序文を寄稿したところ、それを知らずにいた新村出が「更紗の 語源」を『太陽』の1922年5月号に寄稿するということがあった。なお新村は、更紗がインドの地名「スラート」(Surat)にちなむという語源説に反駁し、ジャワ起源説を紹介している。鴎外のことも含め、詳しくは『新村出全集』第6巻(筑摩書房, 1973),p.174, p.176を参照。
- 37 農商務省商務局『英領印度及蘭領印度ニ於ケル工芸品図案調査報告』(1920), p.27.
- James H. Cousins, 'Indian Painting', The Asian Review, vol.1-1(1920), p.91.
- Cousins, 'Indian Painting' (ii), *The Asian Review*, vol.1-2(1920), p.177.
- 40 Cousins, New Japan, p.224.
- 41 Cousins, *New Japan*, pp.229-230.
- 42 Cousins, *New Japan*, pp.233-234.
- 43 Cousins, *New Japan*, pp.238-239.
- 44 Cousins, New Japan, p.241.
- <sup>45</sup> Cousins, Work and Worship, p.158.
- Cousins, Work and Worship, p.159.
- 47 ジョン・フォウルズもまた神智学とインドに関心を寄せ、たとえば『三つのマントラ』 (1919-1930)を作曲している。彼の二番目の妻モード・マッカシーはインド音楽の専門家であり、ベザントとも親しい神智学徒であった。妻がアイルランド出身の縁もあってか、

フォウルズはまたケルト趣味あふれる作品も作曲している。John M. MacKenzie, Orientalism: History, Theory and the Arts (Manchester: Manchester University Press, カズンズはというと、1914年、モード・マッカシーを通じて、イギリ 1995), pp.167-8. ス時代のフォウルズと親交を結んだという。Cousins, We Two Together, p.235.

- James H. Cousins, 'Some Elements in Modern Japanese Culture', The Asian Review, vol. 1-5 (1920), p.493.
- カズンズは、1919年6月22日開催の「赤い鳥」音楽会を聞いたのだと思われるが、山田耕 筰は演奏に際してスクリャービンが望み得なかったため、自曲の「青い焔」を加えて理想 に近いものにしたと述べている。山田耕筰「演奏に際して」『読売新聞』1919年6月22日.
- 五十殿利治『日本のアヴァンギャルド芸術―<マヴォ>とその時代』(青土社, 2001), p.205.
- 久米民十郎「レーテルズム」(三) 1920年9月13日付け東京朝日新聞. この記事と文中のべ ザントの著作は Thought-Forms であろうとは、すでに五十殿利治『日本のアヴァンギャル ド芸術』p.207で指摘がある。
- Sixten Ringbom がカンディンスキーにおける『思念体』の重要性を指摘して以降、こうし たオカルティズムの影響は、The Spiritual in Art: Abstract Painting 1890-1985 (Los Angeles County Museum of Art, 1986)展が開催されるなど、研究が相次いでいるが、久 米についてはいまだ不十分な状態といえる。
- 53 『ダンス!: 20世紀初頭の美術と舞踊』(栃木県立美術館, 2003), p.143. なお、この絵を同 定したのは五十殿利治氏である。
- Cousins, New Japan, p.312.
- 55 Cousins, We Two Together, p.363.
- 56 Adele S. Algeo, 'Beatrice Lane Suzuki and Theosophy in Japan', Theosophical History, 11-3 (2005), p.4.
- 57 Algeo, 'Beatrice Lane Suzuki and Theosophy in Japan', p.5.
- 58 Algeo, 'Beatrice Lane Suzuki and Theosophy in Japan', p.5.
- 59 西条八十「詩壇雑俎(二) カズンス氏を送りて」『詩王』2巻4号(1920年4月号), p.31.
- Cousins, We Two Together, p.349.
- たとえばアイルランド文学に親しかった西条八十自身が、カズンズの詩そのものを論じず、 その詩を訳していないところにも、当時のカズンズの詩の評価が現れているといえよう。 なお『詩王』にはいくつかカズンズの詩が掲載されているが、邦訳されているのは管見で は、熊田精華訳「金貨」(『詩王』1巻5号, 1919年, p.9)―編のみである。またカズンズが慶 應義塾大学に博士論文として提出した Modern English Poetry: Its Characteristics and Tendencies (1921)は、同雑誌で西条八十が『現代英詩講話』と訳したが、ほとんど訳され ず中座したままに終わった。なお『詩王』同人の柳澤健は藤村と親しかったので、おそら くそこから藤村はカズンズのことを知ったと思われる。
- Cousins, New Japan, p.118.
- Jemes H.Cousins, Preface, 及び訳者後記 p.1, 松村みね子訳『ダンセニイ戯曲全集』(1921, 警醒社書店). このとき、ダンセイニに邦訳許可を手紙で問い合わせたのは野口米次郎だっ たとも記されている。
- Cousins, 'Some Elements in Modern Japanese Culture', The Asian Review, vol. 1-5 (1920), p.494. これはカズンズの友人イェイツが、シングに影響された菊池寛を、それと

気づかずに賞賛したことと比較できるだろう。詳しくは鈴木暁世「J.M.シングを読む菊池 寛/菊池寛を読む W.B.イェイツ―日本文学とアイルランド文学の相互交渉―」『比較文学』 53(2011),33-48を参照。

- 65 Cousins, We Two Together, p.353.
- 66 その生涯については、中村尚史「在日インド人の独立運動-K・R・サバルワルの回想を めぐって」 田中宏編『日本軍政とアジアの民族運動』(アジア経済研究所,1983)所収がある が、神智学については触れられていない。関連する作家達については、たとえば細江光『谷 崎潤一郎: 深層のレトリック』(和泉書院, 2004), p.258, 注29を参照.
- 67 『夢野久作著作集』第1巻(1996, 葦書房)所収の西原和海「解題」p.325, p.331.
- 68 『夢野久作全集』 第10巻(1991, ちくま文庫), p293および1936年3月28日付け東京日日新聞「印度志士サバルワル恩を仇のスパイ行為」を参照.
- 69 たとえば、高須芳次郎 『日本は世界を征服せん』(先進社,1931), p.67では、東京駅でのカ ズンズの悲嘆が同じ意図で引用されている。
- Cousins, 'Some Elements in Modern Japanese Culture', *The Asian Review*, vol. 1-5 (1920), p.495.
- 71 戸川秋骨『英文学覚帳』(大岡山書店, 1926), p.317.
- <sup>72</sup> Cousins, New Japan, p.74.
- 73 カズンズは、神秘思想への関心もあってリーチおよび柳を好意的にとらえていた。Cousins, *New Japan*, pp.81-85, pp.273-4を参照。まもなく帰国したリーチに宛てて柳も1919年8月6日付けの手紙で「カズンズ氏の詩が気に入っています」と報告している。『柳宗悦全集』第21巻上 英文書簡(筑摩書房, 1989), p.50. 邦訳(p.228)では「カズン氏の作品の線」とあるが、ここでいう'lines'はおそらく詩のことではないか。
- 74 詳しくは、橋本順光「인도 도예가 구차란 싱」,백조종 編著『한국을 사랑한 일본인: 아사카와 다쿠미의 삶과 사랑』(부코, 2011)所収, pp.78·90および同「浅川巧とグルチャラン・シンーインドまで伝えられた韓国陶磁器の美一」, 『時代の国境を越えた愛 浅川巧の林業と韓国民族工芸に関する研究』ソウル国際親善協会浅川学術会議報告書(2011),pp.120·131を参照。グルチャラン・シンは、当時日本で活躍していた建築家であり神智学徒のアントニン・レーモンドとも親しかったが、カズンズとの関係はいまだよくわかっていない。ただカズンズは、レーモンドやシンが参加していた三田平凡寺の我楽多宗の一人フレデリック・スタールに会ったことは記している。Cousins, New Japan, pp.170·171.
- <sup>75</sup> Cousins, New Japan, pp.319-322.
- <sup>76</sup> Cousins, We Two Together, pp.368-369.
- 77 『藤村全集』第13巻, p.152.

(担当研究者・はしもとよりみつ・大阪大学大学院文学研究科准教授・比較文学)