
Title 初期ハイデガーにおける実存と憂慮について

Author(s) 西村, 知紘

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 2018, 52, p. 55-71

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/76063

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



55

初期ハイデガーにおける実存と憂慮について

西 村　知 紘

キーワード：ハイデガー／ナトルプ報告／憂慮／迂回路

序

ハイデガーの主著『存在と時間』は、現代の哲学に多大な影響を与えたに

も関わらず、未完に終わった著作であるため、いまだに様々な問題が残され

ており、研究者による議論が続いている。本稿ではそのうち、本来性の問題

について考察する。『存在と時間』における本来性の記述は非常に難解で、

本来的実存の内実がいかなるものであるのかを理解することは困難である。

そこで本稿では『存在と時間』以前にハイデガーによって書かれたテキスト

を参照し、そこで使われている「迂回路」という用語の意味に着目して『存

在と時間』の本来性概念の理解に役立てることを目的としている。

本稿で主として取り扱うのは1922年秋に成立したとされるテキスト「ア

リストテレスの現象学的解釈」である。これはハイデガーがフライブルク大

学において私講師として働いていた時代に、マールブルク大学のパウル・ナ

トルプに送った自らの研究内容についての報告であり、研究者の間では一般

に「ナトルプ報告（Natorp-Bericht）」と呼ばれてきたもののことである。（以

下「ナトルプ報告」と略す。）このテキストは「アリストテレスの現象学的

解釈」という題名がつけられていながら、実際にアリストテレスの著作につ

いての考察が行われているのは本文全体のうちの半分に満たない。残りは序

論とでも言うべき内容で、人間、この時期のハイデガーの用語で言うと事実

的生（faktisches Leben）の分析がなされており、ここに『存在と時間』の現

存在分析の原型を見ることが可能である。本稿がまず注目したいのはこの「ナ



56

トルプ報告」における気遣い（Sorge）とそれと関連して導出される憂慮

（Bekümmerung）の概念である。

周知のとおり『存在と時間』では、現存在の存在が「気遣い」として取り

出され、内世界的存在者とのかかわりにおける気遣いを「配慮（Besorgen）」、

他の現存在との共存在にかかわる気遣いを「顧慮（Fürsorge）」と呼び、こ

の二つは気遣いの様態として規定される。これに対して「ナトルプ報告」で

は顧慮に当たるものは用語的にも内容的にも登場しない。気遣いと配慮は、

このテキストにおいても特別な意味を込めて用いられているが、それに加え

て憂慮（Bekümmerung, bekümmern）、心配（Besorgnis）という用語が用いら

れている。注目すべきはハイデガーが「ナトルプ報告」において『存在と時

間』の本来性と対比可能なかたちで用いられるのは、気遣いではなく、憂慮

の方だという点である1）。

この点からも推察されるように、気遣いと配慮の二つの意味については『存

在と時間』と完全に一致するわけではない。従って本稿第1節では「ナトル

プ報告」における気遣いと配慮の意味を確認することから始める。続いて第

2節では、「ナトルプ報告」での心配と憂慮の概念を考察する。第3節では、

前の二節で規定された四つの概念をもとにして、「ナトルプ報告」では本来的

実存が「迂回路」を通って獲得されると考えられていることを明らかにする。

最後に第4節では、「ナトルプ報告」での「迂回路を通る」という考え方が、『存

在と時間』の本来的実存の考え方にも見て取れることを明らかにする。

第1節　気遣いと配慮

本節では気遣いとそこから派生する配慮の概念について考察する。ハイデ

ガーは「ナトルプ報告」において気遣いを以下のように説明する。

事実的生の動性の根本意味は気遣い（curare）である。何かへ向かって、

気遣いつつ欲していることのうちに、生の気遣いの向かう先、すなわち



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 57

そのつどの世界
4 4

がそこにある。気遣いの動性は事実的生が自らの世界と

交渉するという性格を持っている。気遣いの向かう先が交渉の対象であ

る。世界の現実存在や現存在の意味は配慮的交渉の対象である世界の性

格に基づき、そこから規定される。世界はすでに常に何らかの形で気遣

いのうちへ取り入れられた（立てられた）ものとして現に存在する。

（GA62, 352）

気遣いが事実的生の動性の「根本」意味であると述べているところを見ると、

『存在と時間』における気遣いと同様に考えてよいようにも思われる。しかし、

注意しなければならないのは、次の文において、気遣いの向かう先（Worauf 

der Sorge）が世界であると述べている点である。ドイツ語で「～を気遣う」

と言うときに名詞のSorgeや動詞の sorgenが取る前置詞はumである。した

がってここで「気遣いが気遣っているところもの」が世界であると言おうと

しているのであれば、「Worum der Sorge」となるはずである。テキストに即

して言えばこのWoraufのaufという前置詞は、その前の文中の「気遣いつつ

何かを欲する sorgendes Aussein auf etwas」という表現からきていると考える

べきである。つまり、気遣いは世界を気遣っているのではなく、別の何かを

気遣いつつその気遣いゆえに世界を欲しているということである。気遣いの

対象は後で詳述するが、生自身の実存のことである。したがって実存を気遣

いつつ、気遣いの結果として世界へと向かっているということである。

次に配慮は以下のように規定される。

配慮の動性は交渉の遂行の仕方や交渉がその対象（Womit）と関連付け

られていることの多様な仕方を示している。…を扱う、…を調達する、

…を製作する、…によって確保する、…を使う、…のために使用する、

…を所有する、保存する、喪失してしまう。（中略）。気遣いの交渉はそ

の気遣う対象をつねにある特定の視のうちでもっている。交渉のうちで

生き生きとしており、交渉と共に時熟し、交渉を導くのが配視（Umsicht）



58

である。気遣いは見回すことでありながら、同時に配視の形成、すなわ

ち交渉の対象との親しみを確保し高めることを配慮している。（GA62, 

353）

配慮は世界への気遣いではありながら、世界の内部にある物との交渉にその

視点が集中している。つまり配慮の配視は世界のとの交渉が円滑に行くよう

にその対象をより上手く使えるように配慮するという可能性をもっている。

こうした世界との配視による交渉が、時として存在者を物として、つまり

眼前的存在者として見るように変容することがあるという分析は、『存在と

時間』における世界性の分析と同じである。しかしながらその眼前的存在者

への変容の位置づけや説明が『存在と時間』とは少し異なっている。『存在

と時間』では道具連関が途切れたときに、その道具が眼前的な存在者として

目立ってくるという説明をしている。ところが「ナトルプ報告」ではこの点

について以下のように述べている。

気遣いの交渉は業務を果たす（Ausrichten）気遣いを放棄するというこ

とを単に可能性として持っているだけでなく、事実的生の根源的な動性

の傾向においてそこへの傾きを持っている。配慮的交渉の傾向がこのよ

うに遮断されることにおいてこの交渉は用務を果たし業務を行うことを

目指さない単なる見回しとなる。この見回しは…を単に見やる
4 4 4

（Hinsehen 

auf）という性格を獲得する。（GA62, 353）

ここでは、『存在と時間』では眼前的存在者への見やりといわれるような人

間の態度が、単に偶然的な形で生じてくるのではなく、人間がその存在の傾

向性においてそもそもこうした見やりへの傾向を持っているということが述

べられている。この見やりの気遣いはここでは好奇心（Neugier）と言い換

えられている。この好奇心にとって世界は外観（Ausshen）への観点のうち

で現にある。この外観という用語は、この箇所では特に言及されていないが、



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 59

ギリシャ語のエイドスを意図して使っているものと考えてよいだろう。エイ

ドスという観点において対象を規定することによって学問が成立する。つま

り人間は世界の中で出会ってくる対象に対して、学問的な見やるという仕方

で交渉することをその動性の中に含んでいるということである。

第2節　心配と憂慮

前節では「ナトルプ報告」における事実的生の根本的動性である気遣いと

配慮について確認した。本節では「ナトルプ報告」において気遣いと関連し

て重要な概念として取り上げられる憂慮2）　と憂慮と対比的に説明される概念

である心配（Besorgnis）を立ち入って考察することで、その性格をより明確

なものとしたい。

まず心配についてであるが、これは「ナトルプ報告」よりも「ナトルプ報

告」とほぼ同時期、1921/22年冬学期に行われた同じ題名の講義「アリスト

テレスの現象学的解釈」でより明確に記述されている。そこでまずこの講義

での規定を確認しておこう。

配慮されているものとしてのこの気遣いを我々は心配
4 4

（Besorgnis）と規

定する。心配のうちでは気遣いの十全な動性が自ら自身へといわば投入

され、すなわち気遣い自身の動性が気遣い自身によって動かされるので

ある。（GA61, 136）

ここで言われていることを解釈すると次のようになるだろう。人間はその根

本的な動性において世界への気遣いであるが、この気遣いが高まっていくに

したがって、気遣い自身が気遣われるようになる。つまり世界のことに気を

使いすぎるあまりに、この世界に気を使いすぎていること自身が気にかかっ

てくる。このことをハイデガーは心配と呼んでいるのである。注目すべきは、

気遣いと配慮が主に世界や世界の内にある存在者に向かう気遣いであったの



60

に対して、心配においては自己への関係性が表立ってきているということで

ある。なぜなら気遣いを気遣うということは、そのように気遣っている自分
4 4

の
4

労を気遣っていることに他ならないからである。

しかしながらハイデガーは心配の現象における自己への関係性について留

保をつけている。

すなわち気遣いは、気遣い自身に関して、動性を生きた気遣いのうちに

取り入れている。気遣いはその遂行意味のうちで、（その動性とともに

その十全な意味と存在性格において）気遣い自身を目指しているという

ことがそのうちに表現されている。「それ（es）［＝気遣うこと］」自身

を目指してであるが、必然的に「自己（sich）」自身を目指してである

わけではない。「それ」という言葉の使用で告示されているべきである

のは、気遣いが自己自身を気遣いのうちに取り込んでいるこの場所では、

気遣いのうちへと取り入れられたこの気遣いは世界的に出会って来ると

いうことである。（GA61, 135）

気遣いを気遣うところの心配は確かに気遣っている自分自身を気にかけてい

るのではあるが、そこで気遣っている自分は世界的な自分のことである。つ

まり世界の中である活動をしている際に、その活動の中で自らに降りかかる

あれこれの気苦労のことを気遣っているのであって、それが本当に自分自身

のことを気遣っていると言えるかどうかは分からないということである。

「ナトルプ報告」においても心配は、世界的な気遣いのことを述べている。

自らの死をめぐる生の気遣いの強いられた無頓着さ（Unbekümmertheit）

が世界的な心配への逃避のうちで遂行される。（GA62, 359）

死は常に生に迫っているという形で現存している。人間の生はこの死へと気

遣うことから逃れるためにこの気遣い自身を気遣うという形で世界の内での



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 61

活動で気を紛らわすことによって存在する。またこうした心配が自らの死に

対する無頓着、つまり憂慮（Bekümmerung）の否定として規定されているこ

とから、心配と憂慮が対置的な関係にあることがわかる。

心配のこうした傾向は『存在と時間』で術語として用いられる以前に「ナ

トルプ報告」において既に「頽落（Verfallen）」として規定されている。

心配のこの傾向は生が自ら自身から離反し、そこで世界へと頽落し、こ

の世界のうちで自ら自身が崩壊することへと向かう事実的根本傾向の表

現である。（GA62, 356）

現存在が自ら自身のことを気遣っていながら、自ら自身から離反して世界へ

頽落し、崩壊するという説明は一見逆説的であるが、上述した心配という現

象から理解することが可能になる。人間の生は自ら自身を気遣っているので

あるが、自ら自身への気遣いは、時として気遣っていること自身を気遣うと

いうことになる。気遣いをしなくてもいいようにと世界の事柄に我を忘れて

没頭し、すなわち世界へと頽落することで、もともとの気遣いを覆い隠して

しまうということがあり得る。このときには、もともとは自ら自身を気遣っ

ていたにも関わらず、その反対に自ら自身を失ってしまうということになる

のである。頽落傾向における人間の生は、自らの外にある世界によって翻弄

されて自らを失っているのではなく、逆に自己の存在を心配することによっ

て、あえて「世界によって自らを連れ去らせる（Sichmitnehmenlassen）」と

いうことをしているのである。

『存在と時間』では頽落しつつ存在することが非本来性であり、本来的実

存と対立するものとして規定される。一方「ナトルプ報告」では、本来性と

非本来性という表現は用いられず、事実的生の頽落傾向に反対するものとし

て憂慮という概念が導入される。

死から目を背けることはしかし生をそれ自身において掌握することでは



62

なく、むしろ生が自ら自身と自らの本来的存在性格を回避することであ

る。逃避する心配またはつかみ取る憂慮（zugreifende Bekümmerung）と

いう仕方で死を目前に迫っているものとして所持することが事実性の存

在性格にとって構成的である。確実な死をつかみ取って所持することに

おいて生はそれ自身において見えるようになる。（GA62, 359）

死に無頓着になっていることで、死の反対として生が際立って来るのではな

く、むしろ死に手を差し出すことによって生が目に見えるようになる。なぜ

なら死への無頓着自身は、生が失われてしまうという生の憂慮に由来し、そ

うした根源的な憂慮から逃れるという形で隠してしまうのに対して、憂慮に

おいては自らが何を巡って憂慮しているのかが明らかになるからである。

第3節　実存の獲得と憂慮

前節において、気遣いと配慮、心配、憂慮の四つの概念がそれぞれ明らか

にされた。この成果をもとに本節では、「ナトルプ報告」においては、いか

にして本来的実存が獲得されると考えられていたのかを明らかにしたい。

第1節で気遣いとは自己の実存のことを気遣いながら、世界を欲するとい

う構造を持っていると述べた。これは一見すると実存が目的で、世界が手段

であるかのように見える。つまり世界で何かを行うことによって自分自身が

達成されるというような考え方である。むしろ事態は反対であって、世界で

何かを行うことによって自己自身からは離れていくという性格を持っている

のである。

そうだとするといかにして自己の存在を失うことなく存在することができ

るのだろうか。この点を理解するための鍵となるのは「迂回路（Umweg）」

という概念である。ハイデガーは、生それ自身は迂回路を通ることによって、

眼に見える形になると考えている。そのことを述べている箇所は以下である。



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 63

事実性自身のうちで接近可能となる生それ自身の存在は頽落的気遣いに

抗する反対運動を通る迂回路においてのみ見えるようになり、到達可能

になる。生が喪失されないようにと憂慮するこの反対運動は生の可能な

掌握された本来的存在が時熟する仕方である。（GA62, 360f.）

生は気遣いという根本的な動性を持っており、この動性は世界へと頽落する

傾向を持っている。したがって、この頽落傾向に従って生きている限りにお

いて、生それ自身が自らに見えるようにはならない。いわば流れに逆らって

抵抗力を感じることで、その流れの強さを感じることができるように、頽落

傾向そのものをとらえるためには、その頽落傾向に逆らうという回り道を通

ることで初めて可能になるのである。

ハイデガーはこうした反対運動によって獲得される生そのもののことを「実

存（Existenz）」と名付ける。ここでの実存が『存在と時間』における実存と

は異なった意味において用いられていることに注意しなければならない。『存

在と時間』における実存は、その存在者にとって「自らの存在が気にかかっ

ている（es geht um sein Sein）」と表されるような、自らの存在へのかかわり

のことを指している。現存在が自らの存在にかかわるという形で存在してい

るのは、特別な事例ではなく、現存在が存在する限りにおいて、何らかの仕

方で自らの存在とかかわっているのである（vgl. SZ §9 ）。

それに対して「ナトルプ報告」では、実存は自らの頽落傾向に逆らうとい

う特別な在り方をするときにはじめてとらえることができる自分自身のこと

である。この特別なあり方のことを「可能な掌握された本来的存在（das 

mögliche ergriffene eigentliche Sein）」と呼んでいることにも注意しなければ

ならない。ここで見て取られている実存とは、あくまでも可能な存在として

理解されているに過ぎない。ハイデガーは「実存が何であるかを直接的、普

遍的な形ではそもそも問うことはできない」（GA62, 361）と消極的に述べて

いる。そうだとすると、「ナトルプ報告」におけるハイデガーは何を目的と

していたのだろうか。上記の引用に続く一節がその答えを与えている。



64

それ［実存］がそれ自身において洞察のきくものとなるのは、事実性を

疑わしくすることの遂行において、つまり事実性をその動性の動機、方

向、意図的な使用可能性に向けてそのつど具体的に破壊することにおい

てのみである。（ebd.）

ここで言われている動性の「動機」、「方向」「使用可能性」という言葉が「ナ

トルプ報告」冒頭に列挙される解釈の持つ三つの要素である「視線位置」、「視

線方向」「視野」にそれぞれ対応することが分かる。つまり実存は、そのつ

どの具体的な事実的生を、解釈のこの三つの要素に関して明らかにすること

によって把握されるのである。したがって実存は、頽落した事実的生におい

て世界や伝統といった「迂回路」を通って接近可能になった実存の可能性の

ことである。ハイデガーはこの引用の個所の余白に以下のコメントを書き記

している。

もっと鋭くとること。…を通る迂回路
4 4 4 4 4 4

は―その由来を保持している、す

なわち、生はその存在の仕方のそれぞれにおいて歴史的である。生に「生

ずること」、「生がそのつど存在するもの」は傾向
4 4

（Hang）のうちを動き、

その傾向のうちにぶら下がったままである。…へそして…のうちにぶら

下がる傾向。（GA62, 360 Anm.）

つまり迂回路を通って接近可能になる生は、それが回り道を通っている分だ

け気遣っているところのものを直接的に伝えることはないが、だからといっ

て全く別のものになっているわけではなく、何らかの形でその由来を伝えて

いるのである。

さらに実存を憂慮しつつも、実存そのものが何であるかが分からないとい

う事実によってはっきりとしてくるのは、気遣いの持つ無力さという性格で

ある。それは言語的に言えば、sorgenという動詞がとる「～の周りに（um）」



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 65

という前置詞のうちにも表れていると考えられる。つまり気遣いは実存のこ

とを気遣っているのではあるのだけれども、直接的にその実存を獲得する方

向へ向かわせるという効力を有していない。場合によっては、実存のことに

思いを巡らせるだけで実質的には何もしないということがありうる。憂慮と

は少なくとも現時点において、本来的な実存が達成されていないことについ

ての憂いであり、そうした生のあり方が失われていくことへの憂いである。

頽落的傾向によって自己自身から離れて行ってしまうのであるとすれば、

一見するとこの気遣いの中にとどまることが本来的な実存であるかのように

思われる。しかし上で確認したように、気遣いが少なくとも日常的な生のあ

り方においては無力であるとすれば、その気遣いのうちにとどまったとして

も何も解決されないということになる。そうだとしたら、いかにして現存在

はこの実存を獲得するのであろうか。ここで再び「迂回路」という概念が重

要となる。

事実的生は実存を憂慮したものとしては迂回的
4 4 4

（umwegig）である。生

の存在を憂慮して掌握する可能性は同時に実存を逸脱する可能性である。

事実的生のそのつど可能な実存はその実存自身において逸脱する可能性

があるものとして、生にとって根本的に疑わしいものである。（GA62, 

361）

ここでハイデガーが用いる迂回路という概念と先に引用した箇所の迂回路と

の使われ方の違いに注意しなければならない。前者は生の存在が、頽落的気

遣いに対する反対運動という迂回路を取ることで目にいれることができるよ

うになるという意味において、いわば解釈の方法としての迂回路である。そ

れに対してここでは実存を憂慮した生が、迂回路を通って現れてくるという、

事実的生自身の迂回性を示している。ただし、この両者の迂回路は同じ道の

見る方向の違いを示したものである。事実的生は、根本的には自己を気遣っ

たものでありながらも、世界へと頽落する傾向を持っている。ここでの世界



66

への頽落とは、ハイデガーが「ひとdas Man」や「伝統」と呼ぶように常識

や伝統としてすでに身近にあるもののことである。人間はたいていは、こう

したいわば手持ちの概念を用いて自分自身を理解している。それゆえに、自

己への気遣いはこうした歴史的なものを通して現れる。これが後者の迂回路

である。迂回路を通ってくるがゆえに、実存はわかりにくいものとなる。そ

れに対して、より根源的な自己自身を把握するために直接的にその自己自身

を問うことはできない。なぜなら先ほど確認したように気遣いは基本的に実

存に対して迂回的に現れるからである。そうだとすると可能なことはこの手

持ちの概念を問うことによってそこに隠されている実存を目にとめるという

ことにならざるを得ない。これが頽落に対する反対運動としての迂回路であ

る。この作業が先ほど確認した事実性をその動機と方向と使用可能性に関し

て具体的に破壊することである。

第4節　『存在と時間』の本来的実存と迂回路

迂回路を通って本来的実存に到達するという発想自体は、『存在と時間』に

おいても見ることができる。「迂回路（Umweg）」という言葉自体が使われ

ているのはわずか（筆者の見る限りでは二ヵ所）であるが、そのうち一つは

本来的実存に関する重要な個所で用いられている。『存在と時間』第68節「開

示態一般の時間性」において、ハイデガーは了解、情態性、頽落、語りの時

間性について述べるが、そのうち頽落の時間性について扱った個所で以下の

ように述べている。

現在の発源の時熟の様態は有限な
4 4 4

時間性の本質に基づいている。死への

存在へと投げられて、現存在はさしあたってたいていはこの多かれ少な

かれ明瞭となって暴露された被投性を前にして逃避する。その現在はそ

の本来的将来と既在性から発源するのであるが、それは自ら自身［現在

自身］という迂回路を通って初めて現存在を本来的実存へと至らせるた



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 67

めである。現在の「発源」の根源、すなわち喪失への頽落の根源は死へ

の被投的存在を可能にするところの根源的で本来的な時間性そのもので

ある。（SZ, 348）

この引用の最初の二文では現存在の死に対する態度のことが述べられている。

死に向かうことで現存在の有限性とともに全体性が明らかになるのだが、日

常的な現存在は自らの死の可能性に臨んでそれから逃げるという仕方でこの

可能性を覆い隠し、とるに足らないものと歪曲してしまう。この二文は第二

編第一章ですでに述べられている内容の繰り返しであり、問題は次の第三文

である。本来的将来と既在性から発源する現在というのは、死から逃避する

ことを指している。つまり将来と既在性の本来性の中にあっても、日常的な

頽落へと逃避するということがあり得るということである。しかもそれは、

本来的実存に到達するために必要なことなのである。ここで発源と訳した

Entspringenというドイツ語は通常「～に由来する」「～から生ずる」という

意味とともに、「～から脱出する」という意味を持つ。ここでの現在の発源も、

「根源（Ursprung）」から脱出するというイメージに近いと考えられる。つまり

現在とは常に、根源から遠ざかることだとハイデガーはとらえている。しか

しながら一方で現存在が本来的実存に達することができるのは、この現在を

迂回路として通っていくことによってである。本来的存在が開示するような

死や不安の前で現存在はたいていはそこから逃避することとなる。しかしな

がら「現在の発源の時熟の様態は有限な時間性の本質に基づいている」と述べ

ているように、頽落している現在もまた根源としての時間性から離れていっ

たものである以上はその根源に由来している。

さらに迂回路を通って達成される本来的実存は『存在と時間』においても

また頽落的な傾向への抵抗運動という形をとると考えられる。それを示して

いる点として以下の箇所を挙げることができる。

さしあたりたいていは、自己はひとのなかに紛れている。それはそのつ



68

どの今日的な「平均的な」現存在の公開的な被解釈性において「通用し

ている」実存可能性にもとづいて自らを理解している。これらの可能性

の多くはあいまいさによって見分けにくくなっているが、とにかくよく

知られたものである。そして本来的な実存的了解は、引き渡された被解

釈性から逃れることはなく、むしろそのつどその被解釈性から出発し、

それに反対し、しかしながら再びそれのために、選択された可能性を決

断のうちで掌握するのである。（SZ, 383）

この引用でハイデガーは本来的実存の了解が被解釈性すなわちひとによって

解釈された頽落的な現在から出発しなければならないと述べている。そこで

被解釈性に反対するということは、事実的な頽落のうちにありながら、頽落

的な傾向に抵抗するということに他ならない。従って、ここでの考え方は「ナ

トルプ報告」における頽落傾向に対する反対運動という迂回路を通って実存

に到達しようとするものと合致している。

本来的実存が迂回路をとって到達されるということが意味するのは、非本

来的実存から本来的実存への変容が突然の変化のようなものではないという

ことである。『存在と時間』のうちに見られる決断や覚悟性という表現は、

気持ちを強く持つことのようにとらえてしまうと本来性を誤解することに

なってしまう。確かに『存在と時間』における本来的実存が瞬間的な決断と

いう一面を持っていることは否定できない。しかし他方で、この決断が下さ

れるためには一定の条件がそろっていなければならないということを見逃し

てはならない。良心の分析において「選択を選択することにおいて、現存在

ははじめて自らの本来的存在可能を自らのために可能にする
4 4 4 4 4

（SZ, 268）」と

述べられているように、本来的実存の可能性自身がまずもって開かれなけれ

ばならない。「迂回路」という表現は、事実的に頽落した現在のうちにあり

ながら、それに抵抗するという運動を通してのみ本来的実存に達することが

できるという人間の生の性格を示したものである。



初期ハイデガーにおける実存と憂慮について 69

結語

最後に本稿の議論を振り返っておこう。「ナトルプ報告」においてハイデ

ガーは人間の存在を気遣いのうちに見ていた。気遣いは一方で気遣い自身を

覆い隠してしまう頽落的傾向を持っているが、他方で気遣いが実存に向かう

時には憂慮として頽落傾向に反対する運動を可能性として有している。しか

しあくまで失われていく自らの存在への憂慮である限りにおいて、頽落への

反対運動は具体的な生のうちで迂回路を通るという形で遂行される。『存在

と時間』における現存在の本来的実存もこの観点から考察されなければなら

ないが、今回はその必要性を示したことで終わりとせざるを得ない。迂回的

性格を考慮した場合、「先駆的覚悟性」としての本来性はどのように理解さ

れるかについての考察は今後の課題としたい。

【注】

1） 本来性概念の発生源をどこに見るかは研究者の間でも諸説あるが、『存在と時
間』と明確に対応可能な形で現れていると言えるのは、1920年冬学期講義「宗
教現象学入門」であるといえるだろう。そこでは聖書におけるキリスト教的な
生のあり方に本来性の原型と言うべき内容を見て取ることが可能である。（齋
藤、56頁など）

2） 憂慮という概念自体は 1919年から 1921年の間に書かれたとされる「ヤスパー
ス『世界観の心理学』へのコメント」（以下「ヤスパース書評」）において既にみら
れ（GA9, 32）、1920年の「宗教現象学入門」講義においても使われているが、そ
の概念の構造を最も明確に説明しているのは「ナトルプ報告」においてである。

 「ヤスパース書評」の成立した年については、言及されている書物の出版年な
どから 1920年以降であろうと推測されている（全集版あとがき参照）が、本稿
で着目した「憂慮」を含め、使用されている術語の観点から見ても 1920年夏学
期講義「直観と表現の現象学」までは使われていない語が見られるため、1920
年後半以降であろうと推察される。



70

【凡例】

『存在と時間』（M. Heidegger: Sein und Zeit, 19. Aufl.）からの引用は略記号SZの後に頁
数を示す。ハイデガー全集からの引用は、略記号GAの後に巻号、頁数を示す。二
次文献からの引用は著者の名前の後に頁数を示す。引用は邦訳のある著作につい
ては邦訳を参考にしたが、訳を変更したものもある。引用文中の括弧［　］は筆者
による補足を示す。

【参考文献】
A.Cimino: Phänomenologie und Vollzug, Heideggers performative Philosophie des 

faktischen Lebens, Vittorio Klostermann, 2013
T.Kisiel: Das Entstehen des Begriffsfeldes „Faktizität“ im Frühwerk Heideggers, in: 

Dilthey-Jahrbuch 4, Vandenhoeck &Ruprecht in Göttingen, 1986/87, S.91-120
齋藤元紀：『存在の解釈学　ハイデガー『存在と時間』の構造・転回・反復』、法政
大学出版局、2012年

 （大学院博士後期課程学生）



71

Zusammenfassung

Existenz und Bekümmerung in der frühen Philosophie Heideggers

Chihiro Nishimura

Im vorliegenden Text versuche ich mit Hilfe der frühen Texte von Martin 
Heidegger die Bedeutung des Begriffs der „Eigentlichkeit“ bzw. des Begriffs 
„eigentliche Existenz“ in seinem Hauptwerk Sein und Zeit zu verdeutlichen. Im 
sogenannten Natorp-Bericht, den er 1922 schrieb, kann man eine Vorform von Sein 
und Zeit erkennen, aber die Bedeutungen der Begriffe sind in beiden Texten nicht die 
gleichen. Deswegen grenze ich zuerst die zwei Begriffe „Sorge“ und „Besorgen“ ab, 
da diese nicht nur im Natorp-Bericht, sondern auch in Sein und Zeit als zentrale 
Begriffe verwendet werden. In Bezug auf den Begriff der Sorge werden im Natorp-
Bericht noch die Begriffe „Besorgnis“ und „Bekümmerung“ eingeführt. Besorgnis 
zeigt die Tendenz des Lebens auf die Welt, durch die es sich aus dem Weg geht. 
Bekümmerung hingegen meint die Bekümmerung darum, dass das Leben nicht 
verloren geht. Aus dieser Sicht ergibt sich, dass Besorgnis und Bekümmerung den 
Begriffen Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit in Sein und Zeit entsprechen. Im 
Anschluss an diese Begriffsanalyse wird betrachtet, wie das Leben dem Natorp-
Bericht nach seine Existenz gewinnen kann, ohne sich selbst durch seine 
„Verfallenstendenz“ zu verlieren. Dabei richte ich meine Aufmerksamkeit auf die 
Bemerkung Heideggers, dass die Gegenbewegung der Bekümmerung gegen die 
Verfallenstendenz ein „Umweg“ ist, auf dem man das Leben an ihm erreichen kann. 
Diesen Gedanken vom „Umweg“ kann man auch in Sein und Zeit finden. Der 
Umweg bedeutet, dass die Eigentlichkeit keine plötzliche Entscheidung ist, sondern 
eine Seinsart des Daseins, die erst durch die Bewegung gegen die Verfallenstendenz 
erreichbar ist, indem man das faktisch gegebene Leben auf seine Motive und 
Richtungen auslegt.




