
Title 科学と文学のあいだで : ムージル『特性のない男』
における都市空間について

Author(s) 山本, 鉄平

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2018, 52, p. 97-113

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/76077

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



97

文学篇

科学と文学のあいだで
―ムージル『特性のない男』における都市空間について―

山 本　鉄 平

キーワード：ムージル／『特性のない男』／都市／科学と文学／「観察者」と「遊歩者」

1　問題の設定1）

聖書を筆頭とするヨーロッパ文化圏のテクストは、都市という主題を幾度

も語ってきた。このことは、都市が交易や経済の中心地として、また宗教や

軍事の最重要拠点として、ヨーロッパの人々にとって極めて重要な場所であ

り続けた証左であろう。19世紀以降の文学テクストに議論を限定しても、

都市が作品の欠くべからざる構成要素であることに変わりはない。産業革命

ののち近代的な都市へと変貌したロンドンは、ポーやディケンズの小説の

テーマとなり、同じく近代化したパリは、ゾラに代表される自然主義文学の

素材となる一方で、ボードレールの詩的想像力を喚起した。ドイツ語圏を代

表する大都市ベルリンとウィーンについても事情は同様である。ベルリンは、

デーブリーンやベンヤミンにとっての重要なトポスであり、ウィーンという

舞台を抜きにして、ドーデラーやバッハマンの文学作品を考えることは不可

能であろう。

以上のように都市を語るテクストは数多く、その議論の仕方も多種多様で

ある。しかしながら先行研究を概観すると、都市の「観察者」／「遊歩者」

を巡る問題が、多くの研究に共通の論点として浮上するように思われる。そ

れはすなわち、都市が一方では、超越的な「観察者」の視点から静的な構造

と社会的機能を備えた対象として理知的に観察（あるいは構築）されてきた

のに対し、近代の理性を疑問視するモデルネのテクストでは、このような現



98

文学篇

実の外部に位置する視点が、おそらく意図的に排除されているという議論で

ある。後者のテクストでは、都市はしばしば、その内部を徘徊し実体験する

「遊歩者」の主観や身体感覚を通じて、変化を繰り返す不安的な対象として

記述されるのである。両者の知覚モデルの違いについての詳細な議論は、す

でに多くの研究があるためここでは差し控える2）。だが後者のモデルについて

は、遊歩者の「陶酔」状態に注目したベンヤミンの『パサージュ論』Das 

Passagen-Werkや、都市のメルクマールとして大量のヒトやモノ、または資

本や情報の流入に起因する「神経への刺激」を論じたジンメルの『大都市と

精神生活』Die Großstädte und das Geistleben（1903）といったテクストを見

逃すことはできない。彼らにとって、燦爛たる都市に紛れる遊歩者の特殊な

意識は、理性的な観察者による「客観性」や「普遍性」には還元されない都

市のリアルな深層を垣間見させてくれる媒体として、とりわけ注意を払わな

ければならない重要性を帯びていたのだ。

ローベルト・ムージルの代表作『特性のない男』Der Mann ohne 

Eigenschaften（1930／1932）も、都市の「観察者」／「遊歩者」という文脈

に沿って解釈される文学テクストである。1913年のウィーンを舞台にする

『特性のない男』では、中欧の大都市ウィーンを巡って、上述したふたつの

知覚モデルがテーマ化されている。このことは例えば、物語の冒頭ですでに

示唆されている。モデルネ以前の文学テクストの多くが、都市の街並みや建

築物、あるいは―ウィーンの場合にとりわけ顕著なように―歴史的にそ

れぞれの地区に居住する社会的な階層を、そのままの状態で写し取ることを

試みたのに対し、ムージルが『特性のない男』第1巻1章で強調するのは、

都市の次のような側面である。

あらゆる大都市と同じようにこの街［ウィーン］も、不規則、物や出来

事の入れ替わり、前滑り、乱れた足並み、衝突、そしてそのあいだにあ

る底のない静寂の地点からつくられていた。また、舗装された道路と舗

装されていない道路、リズムのある響き、すべてのリズム同士の永遠の



科学と文学のあいだで 99

文学篇

不調和とずれから成り立っていた。そして全体としては、家、法律、決

まり、伝統という長持ちする材料でできた容器のなかで煮えたつ泡に似

ていた。（GWI 10）

社会を円滑に保つための構造や制度（「家、法律、決まり、伝統」）は、確か

にウィーンを構成する重要な枠組みであり、それらを記述することが都市の

「ありのまま」だとする思想は、直観的には正しく思われる。しかしながらムー

ジルは、そのような静的な構造や制度には収まりきらない「不規則」や「衝

突」、もしくは「すべてのリズム同士の永遠の不調和」など、都市の移ろい

やすさに視線を注いでいることが読み取れる。換言するなら、「客観的な」

対象として都市を分析する妥当性をムージルは問い直しているのだ。

以上のような静的な視線に欠けているのは、言うまでもなく、大量のヒト

やモノ、または資本や情報の集積がもたらす都会の流動性と、その流動性を

強い刺激や喧騒として体感している生活者の身体感覚にほかならない。その

感覚をベンヤミンは「陶酔」と呼び、ジンメルは「神経への刺激」と称した

が、ムージルも同様に、遊歩者の朦朧とした意識状態が、固定的な枠組みに

還元されない躍動的なウィーンを顕在化させてくれることを察知している。

というのは、同じく『特性のない男』第1巻1章でムージルはすでに、都市

の内部からなされる知覚モデルを提示しているからである。

この［都市の］騒音を聞けば、その特色が述べられなくても、またここ

数年不在であった男が目を閉じていても、自分が首都にして帝都である

ウィーン市にいることを聞き分けることができる。都市は人間と同じく、

その動きで判別されるものなのだ。男が目を開ければ、それぞれの特色

でウィーンだと分かるよりはるか以前に、都市の動く様子で同じことが

分かるだろう。（GWI 9）

クレーリーによれば、おぼろげな印象を均質な空間に組み込む近代の知覚



100

文学篇

モデルは、人間に備わる五感のうち、なまの身体感覚を切り捨て、離れた位

置から対象を再構成する視覚（「見ること」）の優位によって成立している3）。

また「窃視」のメタファーで、モダン都市の「観察者」を説明するミシェル・

ド・セルトーの都市論も、基本的にはクレーリー同様、近代の知覚を「見る」

という行為に結びつけている4）。いずれにせよ、都市を調和のとれた均質な空

間として考える知覚モデルは、対象から一定の距離を取った「見る」という

行為に支えられているのである。そのため、『特性のない男』のこの場面で「男」

が目を閉じていること、また目を開いた後も周囲の「動く様子」をただ漠然

と追っていることは看過されてはならない。ここでムージルが確認している

のは、視覚による再構成を施さずとも、ウィーンという対象はまた別の技法

によっても知覚されうるということなのだ。

都市の「観察者」／「遊歩者」を巡る問題は、いま述べた冒頭の部分のみ

ならず、『特性のない男』全般に通底する基本テーマとして繰り返し扱われ

ている。だが、似たような問題を俎上に載せる同時代のテクストとムージル

のテクストとを隔てる大きな違いとして、次のことを見逃すことはできない。

それは、都市を内部から記述するというインスピレーションを、ムージルは

当時最先端であった自然科学の研究状況から摂取したことである。言い換え

るなら、ムージルの『特性のない男』は、都市を記述する文学的戦略と、当

時の科学的言説との交錯点として理解されるのだ。このような交錯は、科学

と文学という両極端に位置するように見える営みを接続する稀有な試みとし

ても、詳しく検証されなければならないだろう。ムージルが都市を記述する

文学的戦略を科学的言説とのパラレルな関係に配慮しつつ明白にすること、

これこそ本稿の課題にほかならない。

2　近代科学と不確定な世界—『特性のない男』の科学史的位置付け

ムージルは、ブリュンの実科学校や工科大学で理科系の教育を受けた科学

者であった5）。そのため彼の作品からは、至る所で自然科学との接点を読み取



科学と文学のあいだで 101

文学篇

ることができる。「虚数」や「無限」という数学的概念を文学作品へと移植

した初期の小説『寄宿生テルレスの混乱』Die Verwirrungen der Zöglings 

Törless（1906）は、自然科学の言説をムージルが文学作品へと応用したこと

を示す好例であろう6）。膨大な遺稿を残す未完の小説『特性のない男』も、も

ちろんその例外ではない。しかしながら、作中で都市ウィーンがどのように

記述されているかという問題に焦点を当て、自然科学との交点を示す研究は

それほど多くないように思われる。

このような研究状況のなか、見逃すことの出来ないのは、フランスの科学

哲学者ミシェル・セールが提出した論点である。セールは科学史と文学史と

の交錯を考察した『北西航路』Le passage du Nord-ouest（1980）で、ムージ

ルの都市像が、世紀転換期の新しい熱力学モデルと連動していることを指摘

している。セールが述べるには、リアリズム小説の元祖であるバルザックの

作品が、世界を俯瞰する視点から、都市住民の身分や階級などの特性や居住

地まで「ラプラスの神とまったく同じくらい巧みに、情報全部を操ってい

る」7）　のに対し、ムージルによる都市空間は、「偶然の衝突、ぶつかり合い、

無秩序、無名性」8）　に満たされている。そしてバルザックとムージル、それ

ぞれが都市（1819年のパリと1913年のウィーン）を記述する手法は、各時

代に支配的であった熱力学の理論を下敷きにしているとされる 9）。

バルザックにおいて、首都は蒸気機関であり、全体的な作動状況の中で

描写され、テクノロジーの中でまるで外部から見ているように描写され

ている。それはカルノーの時代だった。［…］ムジールにおいて、ウィー

ンというボイラーは局所的に描写されており、もはやその構造や一般的

力学の中でではなく、その胎内で、器の内部で起こる複雑な、乱流の、

数多い出来事の中で描写されているのである。これはボルツマンとギッ

ブズの時代だ。［…］バルザックは、カルノーと同じくボイラーの外に

おり、したがって彼の蒸気機関はまたもや決定論的である。ムジールは

ボルツマンと同様であって、ターナーに続いてボイラーの中に入る。つ



102

文学篇

まり、彼の蒸気機関は不確実なものである。（「ムジール」、「ギッブス」

は原文のママ）10）

セールはつまり、決定論的なバルザックの都市像から、不確実性を考慮に入

れたムージルの都市空間への変遷が、カルノーからボルツマンとギブスへと

至る熱力学モデルの変化とパラレルであることを指摘しているのだ。また引

用部でセールが、それぞれの熱力学体系を「観察者」という観点から再照射

していることにも注意しなければならない。カルノー＝バルザックが、俯瞰

的な立ち位置から世界の「全体」を「外部から」観察している一方で、ボル

ツマン＝ムージルは、そもそも世界を一元的な構造として外部から理解する

ことを諦め、「器の内部」から見て「局所的に」知覚される「不確実な」世

界を記述するのである。また、以上のようなセールの議論は、モーザーやカッ

スングの研究にも引き継がれている11）。世紀転換期における科学と文学の交錯

点をムージルに見る彼らも、基本的にはセール同様、ムージルの都市記述が

当時最先端であった熱力学モデルと対応関係にあることを論証しているので

ある。

しかしながら、ムージルの文学を科学史的に考える場合、ボルツマンと同

時代に「見る」主体と「見られる」客体の関係を問い直した物理学者エルン

スト・マッハの思想にも注意を払わなければならない。なぜなら周知のよう

に、マッハについての論文で学位を取得したムージルの文学テクストは、マッ

ハ思想の強い影響下にあるからだ。マッハがムージルに及ぼした影響は、『特

性のない男』で記述されたウィーンを巡っても当然ながら読み取れる。以下

では、マッハの科学史的な位置付けを確認しつつ、ムージルがどのようにマッ

ハの思想を都市を記述する方法へと変換したかを検討していこう。

まずマッハ以前の物理学であるが、それは、現実外に位置する視点から、

身の回りの力学現象をたとえば実体的な「質点」や「エネルギー」などの概

念へ分割しようとするものであった。19世紀に入り、熱や電気などあらゆ

る現象の相互変換性（「エネルギー保存の法則」）が指摘されると、すべての



科学と文学のあいだで 103

文学篇

自然現象は、まず最も基本的な単位とみなされた「エネルギー」へと変換さ

れ、説明されるようになった。すなわち、世界は「エネルギー」などの実体

的な基礎単位の総和であると信じられていたのである。19世紀を代表する

物理学者ヘルムホルツは、いま述べたような古典物理学の完成者とみなされ

よう12）。また、このような知の体系の特徴として強調すべきは、現象を「見る」

主体を特権化していることである。なぜなら、あらゆる現象を「エネルギー」

のような基礎単位に還元するには、（不完全ながらも）「神」のように超越的

な視点からそのような操作を行う理知的な主体が想定されているからであ

る。自然科学に慣れ親しんだムージルも、このような主体の存在を熟知して

いたはずであり、彼があるエッセイで「われわれ人類は、精神の鋭利さ
4 4 4

によっ

て、［…］今日のような地上の支配者の位置まで発達してきた」（GWII 1143、

強調はムージル）と発言していることは、このことを裏付けているだろう。

上記のようなパラダイムが支配的であった時代に現れたのが、プラハや

ウィーンで教鞭をとったエルンスト・マッハである13）。マッハはまず、古典物

理学が拠り所としていた等価な最小単位を、出所不明の「思考上の記号」14）　

に過ぎないとして排斥する。その代わりにマッハは、「要素Elemente（感覚

Empfindungen）」の「複合体」Komplexとして世界を説明しようと試みる。マッ

ハの言う「要素（感覚）」とは、具体的には身体が感受する「色、音、熱、

圧力、時間、空間など」15）　を指し、それぞれの感覚は、別個に分離して客観

視できないことに注意しなければならない。すなわち「要素（感覚）」は、

19世紀の物理学を支える実体的な「質点」や「エネルギー」とは、根本的

に異なる性質を備えているのである。マッハは主著『感覚の分析』Die 

Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen

（1886）で次のように言う。

物質とは感性的諸要素の相対的に安定した複合体であり、またそれに対

する思考上の記号だとみなす私の見方は、厭うべき
4 4 4 4

ものだとされる。外

界は感覚の総和
4 4

としてでは不充分にしか把握できないと言われることも



104

文学篇

ある。［…］この意見に対して、私の述べる世界も決して感覚の単なる

寄せ集めではない
4 4 4 4

という点に注意を促さなければならない。それどころ

か私は、要素の函数的関連
4 4 4 4 4

についてはっきりと語っている。（強調はマッハ）16）

マッハがここで主張するのは、「要素（感覚）」は客観的に分析することが可

能な数学的単位ではなく、種々の要因の「函数的関連」により、絶えず変化

に晒されているということである。このように、碁盤の目のように調和のと

れた古典物理学の世界をアモルフな感覚へと解体するマッハの変革は、それ

までのパラダイムで特権化されていた「主体」や「自我」にも及ぶ。マッハ

にとって、世界は何よりもまず、常に集合離散する「要素（感覚）」として

のみ存在しているのであり、「主体」や「自我」といった実体概念も、「エネ

ルギー」と同じく、思考を簡易化するため鋳造された虚構でしかないのであ

る。以上が「要素一元論」と呼ばれるマッハの思想である。この思想は言う

なれば、主体の明晰な意識が世界という客体を静的な構造として認識すると

いう二元的な図式への叛逆にほかならない。主体と客体の区別が曖昧化した

状態で、ただ掴み所のない感覚のみが浮遊する世界の在り方を、マッハは提

示しているのだ。

マッハの「要素一元論」が、すでに多くの研究が述べるように、ムージル

の文学テクストを貫く基礎理論であることを疑う余地はない。例えば『特性

のない男』の次のような箇所からは、ムージルがマッハの理論を下敷きにし

ていたことを容易に読み取ることができる。

この秩序は、それが装っているほどに確かなものではない。物も、自我

も、形式も、原則も確実なものではなく、すべては、目には見えないが、

決してとどまることのない変化を続けている。固まったものの中より、

固まっていないものの中にこそ、より多くの未来がある。［…］

［…］エッセイがその断片的な性質上、対象をはっきりと捉えず多く

の側面から取り上げるように―なぜならはっきりと捉えられた対象は、



科学と文学のあいだで 105

文学篇

たちまちその広がりを失い、概念と化すからだ―彼はこれと同じやり

方で、世界と自分の生をもっとも正しく見て扱うことができると信じて

いた。彼には行為や特性の価値、いやそれらの本質や本性でさえも、取

り巻く環境や奉ずる目的に、換言するなら、それらが属しているつねに

変化している全体に依存しているように思われた。（GWI 250）

ムージルが見るところ世界には、―マッハの「要素（感覚）」がそうであ

るように―固定化したものはひとつもない。静的な世界の秩序は、そのよ

うな世界を固定点から見る理知的な「観察者」とともに、「取り巻く環境や

奉ずる目的」に、マッハの言葉で言えば、実体のない「要素の函数的関連」

に解体されることをムージルは説いているのである。

このようなマッハに由来する世界像は、『特性のない男』において、都市

ウィーンの記述にも適用されている。ムージルは、19世紀の物理学のよう

にウィーンの社会構造や建造物を高みから「精緻に」読み取ることを拒否し、

都市を常に変化に晒されたアモルフな空間として記述する。その際ムージル

がとりわけ注目するのが、ウィーンの街路空間に迷い込み、方向感覚を失っ

た遊歩者の実体験である。マッハが「見る」主体と「見られる」客体がとも

に虚構であること、そして世界は「要素（感覚）」の不安定な複合体である

ことを、ある夏の日の何気ない「外出中」17）　に確信したように、ムージルも、

ひとつの視点から全体化できないほど錯綜した街路空間を明るみに出すため

に、都市の内部をうろつく遊歩者の特殊な意識に焦点を合わせるのだ。以下

では、これまで議論した科学的言説に注意を払いながら、『特性のない男』

に記述されたウィーンを詳しく検証したい。

3　『特性のない男』のウィーン

3.1　客観的記述の放棄

すでに確認したように、ボルツマンの熱力学やマッハの要素一元論に倣い、



106

文学篇

ムージルは対象を「客観的」あるいは「普遍的」に読解する知覚モデルへの

不信を募らせていたのだが、この不信はまず、『特性のない男』で主人公ウ

ルリヒが初登場する場面のモチーフを構成している。ムージルと同じくエン

ジニアであり、またさらに数学者でもあるウルリヒは、物語に初登場する場

面で、ウィーンの郊外にある自室から移りゆく街並みを眺めている。

彼はいま、ひとつの窓の後ろに立って、淡い緑色のフィルターのかけた

ような庭の空気を通して、褐色がかった通りを見ていた。10分前から

時計を手にしながら、目まぐるしい速さで視界をいっぱいにする自動車

や馬車、市電や遠くから溢れ出てくる通行人の顔を数えていた。彼は激

しく通り過ぎてゆく集団の速度、角度、躍動するエネルギーを概算して

いたのである。（GWI 12）

まず目につくのは、ウルリヒがストップウォッチを片手に、「速度」、「角度」、

「エネルギー」といった物理学的記号を駆使して都市を測定していることで

ある。ここで見られるのはまさしく、現象をのっぺりとした記号（ここでは

数字）に還元すれば、世界の全てを見通せると信じていた近代的な知覚モデ

ルであろう。ウルリヒは当初、古典物理学のパラダイムをなぞる人物として

登場するのである。またこの場面で、認識の枠組みを連想させる「窓」によっ

て区切られ、「書棚に囲まれた学者の住居によくある高貴な静けさ」（GWI 

12）を漂わせる高みからウィーンが眺められていることも興味深い。「見る」

行為の主体であるウルリヒの静寂な思索と、「見られる」客体であるウィー

ンとの間にある距離感が、物理的な仕切りによって強調されているのである。

このような主格の厳密な分離は、ウルリヒにおいて「悟性による遠近法」（GWI 

648）を用いた近代的な知覚モデルが作用していることを強力に示唆してい

るだろう。この場面でウルリヒが思い描くのは、都市で日常生活を送る人た

ちの細微な主観的印象を切り捨てた、極めて秩序立ったウィーンなのだ18）。

しかしながら、世紀転換期の物理学がボルツマンやマッハの新しい体系に



科学と文学のあいだで 107

文学篇

移行したように、客観的記述を遂行していたウルリヒも、「このように頭の

中で計算していたのだが、やがて時計をポケットにしまいこみ、意味のない

ことをしたものだと確認」（GWI 12）する。つまりここでムージルは、高度

に流動化したウィーンを記述するには、近代的な知覚モデルを一度見直し、

全く別の知覚モデルにも焦点を当てなければならないこと、及びその探求が

物語の主要なテーマであることを暗示しているのだ。そしてその方法こそ、

ボルツマンやマッハの理論を下敷きにムージルがたどり着いた、都市の内部

をうろつく遊歩者に焦点を合わせた都市記述にほかならない。

3.2　遊歩者の知覚

上記のように客観的な記述を放棄したムージルは、たびたび遊歩者の不安

定な意識を通じて都市を記述している。以下では、『特性のない男』で特に

重要と思われる箇所を取り上げ、遊歩者の知覚で構成される都市空間につい

て考察を深めていこう。注目するのは、第2巻47章「雑踏のなかの散歩」

Wandel unter Menschenである18）。この場面では、物語の主人公であるウルリヒ

が、妹アガーテとともに「大都会ではどこでも見られる人の流れに［…］身

を委ねて」（GWI 1096）いる。つまり、『特性のない男』冒頭で高みからの

客観的記述を放棄したウルリヒは、群衆が行き交うウィーンの内部に身を晒

し、「見ている」主体と「見られる」客体の線引きが曖昧化する特殊な状態

で都市を体験しているのである。もちろん、透徹した個人の意識を「正常」

であり「健康」とみなしてきた近代の認識論から見れば、都市の喧騒や人の

流れへ身を委ねた際の意識状態は、「異常」または「病気」であると診断さ

れるだろう。例えばル・ボンは群衆化した市民について、「文明の階段を幾

つもくだって」20）　いると否定的な評価を下しているが、このような評価を当

時の知識人一般が共有していたと考えて差し支えない。19世紀までは、近

代的な知覚モデルのみが「正常」、それ以外の知覚モデルが「異常」とみな

されていたのである。

しかしながら、極度に集積した情報や資本が、避けようもない情念の渦を



108

文学篇

生み出し膨張するモダン都市の相貌は、その流動性を内部から体験する「異

常」で「病気」な知覚を手がかりにしても照射されなければならない。なぜ

なら、外部からの静的な観察では、移ろいと変貌を内包する街路空間を的確

に捉えることはできないからである。そのためムージルは、マッハが物理学

の領域で特権的な主体を集合離散する「要素（感覚）」へと解体したように、

閉鎖されたプライヴェートな個室で練り上げられる体系的思考に見切りをつ

け、「異常」や「病気」と称される群衆内の断片的知覚に焦点を当てる21）。ムー

ジルにとって、都市の流れに身を任せる人物の意識状態こそ、ウィーンのあ

りのままを投影する反射鏡であったのだ。このような「第二の意識状態」（GWI 

117）、または「まったく思考を欠いた身体的な状態」（GWI 1097）で知覚さ

れるウィーンは、次のように記述されている。

騒音は、屋根までひたす川のように、熱で薄くなった大気の中を流れて

いた。都市の合間で陰になっている強い日差しのなかで、通行人は、お

そらく実際以上に情熱的でしかも神秘的に見えた。すべてのものが、そ

の時どきに、自分のことをそれとなく知らせるように、どれもが一回限

りで忘れがたい音を響かせ、そのような姿を見せ、そしてそのような匂

いを醸し出していた。兄［ウルリヒ］と妹［アガーテ］は、この外の世

界の招待にいやいや応じている訳ではなかった。（GWI 1096）

すでに述べたように、対象から距離を取った主体の能動的操作（「悟性の遠

近法」）を経て初めて、都市はグリッド状の均質空間へと組み直される。こ

の場面ではまず、このような操作を行う主体が消滅していることに注目しな

ければならない。合理的な秩序に還元されない「溢れかえる気分」（GWI 

1102）としての都市は、群衆に身を任せ、ウィーンの「招待」を受動的に汲

み取るだけのウルリヒとアガーテによって体験されるのである。マッハの言

葉で言い換えるなら、引用部のウィーンは、ふたりの「自我」が能動的に働

きかけた結果としてではなく、そのような「思考上の記号」が設定される以



科学と文学のあいだで 109

文学篇

前に、無秩序に浮遊している「要素（感覚）」の「複合体」として出現して

いるのである。また、このように感受されたウィーンが、聴覚や嗅覚（ある

いは悟性的な操作を伴わない受動的な視覚）の働きにより知覚されているこ

とも見逃せない。体系的な思考により均質な空間に回収される前のアモルフ

なウィーンは、その場の「一回限り」でしか体験されない「音」、「姿」、「匂

い」といった、より断片的で局所的な刺激として出現しているのだ。世紀転

換期にニーチェやフロイトと共に理性の権能を疑うムージルは、遊歩者の「異

常」な意識状態に着目することで、合理的な思考では捉えられない謎めいた

街並みを浮上させているのである。

以上が『特性のない男』で記述されているウィーンである。重要なのは、

すでに検討したように、このような都市の記述が、分子の乱雑さと不確定性

を定式化したボルツマンや、デカルト以来の主客関係を見直し、新しい物理

学の体系を構築したマッハなどの影響下に成立していることである。多くの

モデルネのテクストが都市を体験する遊歩者の知覚を重視するなか、科学と

文学を結びつけているという点において、ムージル『特性のない男』は他の

テクストにはない特異性を示しているのである。

4　結びにかえて

本稿では、都市という主題を巡って、ムージル『特性のない男』と科学的

言説との交錯点を検討した。ボルツマンやマッハの衣鉢を継ぐ科学者＝文学

者ムージルは、彼らの物理学的思想を、ウィーンの流動性を記述する文学的

戦略へと昇華したのである。それでは最後に、本稿で充分に議論できなかっ

た点を確認し、今後の課題を浮き彫りにしておこう。

まず確認しておくべきことは、科学的言説を経由したムージルの都市記述

が、図らずも、1990年代以降の都市論を方向づけた「空間論的転回」Spatial 

turnの議論に接近していることである。1990年代以降の都市論は、ルフェー

ヴルやミシェル・ド・セルトーの議論を参考に、居住者の〈身体〉のレベル



110

文学篇

で体験される「生きられた空間」としての都市を再考した。これらの議論が

言及するのは、生気溢れる〈身体〉での都市体験が、合理的に整備された都

市のシステムに裂け目を入れ、夢やエロスと結びつく謎めいた街路空間を出

現させることである22）。以上のような論点と対応して、『特性のない男』で記

述された遊歩者の知覚も、上記のような〈身体〉レベルで体験される「生き

られた空間」と類比的な機能を内包していると考えられる。なぜなら本稿で

検討したように、ムージルは都市の内部をうろつく人物の意識に、既成の社

会構造を穿ちアモルフな都市空間を出現させる契機を見出しているからであ

る。硬直化した都市像を、非合理性を宿した〈身体〉的な空間へ導くこのよ

うなダイナミズムは、遊歩者の知覚の重要な機能として、さらに議論されな

ければならないであろう。

また以上のような議論の折には、記述される都市―『特性のない男』の

場合は1913年のウィーン―の具体的な特徴についても考慮されなければ

ならない。というのは、乱然とした都市空間に道筋をつける合理的な構造や

制度と、そのような枠組みを相対化する〈身体〉とのせめぎ合いは、当然の

ことながら、それぞれの都市で異なる様相を呈しているからである。言い換

えるなら、ロンドンを記述する文学テクストには、ロンドンに固有の歴史的

背景に根ざした都市空間が描かれ、パリを記述するテクストには、パリでし

か結実し得なかった力関係が表現されているのである。『特性のない男』の

場合には、リングシュトラーセや当時の法体系など、ムージルが丹念に書き

込んだウィーンの街並みや制度と、そのような枠組みを異化する生活者の〈身

体〉との具体的なせめぎ合いが、分析されなければならない23）。言い換えるな

ら、本稿の議論を足がかりに、具体的な街並みや制度とのリアリティ溢れる

せめぎ合いのなかで、〈身体〉レベルで知覚される都市ウィーンの相貌を作

品から浮き彫りにする作業が、今後の課題として求められているのである。



科学と文学のあいだで 111

文学篇

［注］

1） ムージルのテクストとしてはMusil, Robert: Gesammelte Werke. B. 1, 2. Adolf 
Frisé (Hg.). Reinbek bei Hamburg 1978を使用し、引用の際には、（ ）内に巻数と
ページ番号を併記する。

2） このような議論については、Scherpe, Klaus (Hg.): Unwirklichkeit der Städte: 
Großstadtdarstellungen zwischen Moderne und Postmoderne. Reinbek bei Hamburg 
1988や パイク、パートン『近代文学と都市』（松村昌家訳）、研究社出版 1987
年に詳しい。

3） クレーリー、ジョナサン『観察者の系譜：視覚空間の変容とモダニティ』（遠藤
知巳訳）、以文社 2005年、11–48ページ参照。

4） Vgl. Certeau, Michel de: The Practice of Everyday Life, übers. v. Steven F. Rendall, 
Berkeley, Los Angeles, London 1984, S. 91–110.

5） Vgl. Corino, Karl: Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei Hamburg 2003, 
S. 121–218.

6） 例えばムージルの日記には、「複素数と四元数」というタイトルで数式に埋
められたページが存在する。Vgl. Musil, Robert: Tagebücher. Adolf Frisé (Hg.). 
Reinbek bei Hamburg 1983, S. 299–301.

7） セール、ミシェル『北西航路（ヘルメス 5）』（青木研二訳）、法政大学出版局
1991年、56ページ。

8） 同上、59ページ。
9） たとえばガンパーは、世紀転換期における科学、技術、メディア分野の変

革と文学との関係について言及している。Vgl. Gamper, Michael: „Einleitung
“. In: Ulrich Johannes Beil, Michael Gamper, Karl Wagner (Hg.): Medien, Technik, 
Wissenschaft. Wissensübertragung bei Robert Musil und in seiner Zeit. Zürich 2011, 
S. 7–14, hier, S. 7f.

10） セール前掲書、57ページ以下。
11） Vgl. Moser, Walter: „Zwischen Literatur und Wissenschaft. Zu Robert Musils 

Essayismus“. In: Jacques Le Rider, Gérard Raulet (Hg.): Die Verabschiedung der 
(Post)Moderne. Tübingen 1987, S. 167–196, „Zur Erforschung des modernen 
Menschen. Die wissenschaftliche Figuration der Metropole in Musils Der Mann 
ohne Eigenschaften“. In: Thomas Steinfeld, Heidrun Suhr (Hg.): In der großen 
Stadt. Die Metropole als kulturtheoretische Kategorie. Frankfurt am Main 1990, S. 
109–131, Kassung, Christian: Entropie-Geschichten. Robert Musils „Der Mann ohne 
Eigenschaften“ im Diskurs der modernen Physik. München 2001, S. 263–470.



112

文学篇

12） 木田元『マッハとニーチェ―世紀転換期思想史』、講談社 2014年、30–63ペ
ージを参照。

13） マッハ思想の科学史・文化史的意義については、ジョンストン、ウィリアム
M.『ウィーン精神―ハープスブルク帝国の思想と社会１』（井上修一訳）、み
すず書房 1986年、249–404ページ、野家啓一『無根拠からの出発』、勁草書房
2003年、3–79ページなどを参照。

14） Mach, Ernst: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum 
Psychischen. Jena 1922, S. 23.

15） Ebd., S. 1.
16） Ebd., S. 296.
17） マッハはこの神秘的な体験について次のように述べている。「ある晴れた夏の

日、外にいると、世界が私の自我と一緒になって、突然、組み合わさった感
覚の塊のように思えた」。Ebd., S. 24.

18） このように合理化された都市像として、19世紀中頃にオスマンが改造したパ
リや、社会主義者が思い描くユートピア都市を想定することもできるだろう。

19） 遊歩者の知覚については、第 1巻 120章「平行運動が暴動を引き起こす」、第 2
巻 8章「ふたり家族」、第 2巻 22章「コニアトフスキーのダニエル理論批判か
ら原罪へ。原罪から妹の感情の謎へ」も注目に値する。

20） ル・ボン、ギュスターヴ『群集心理』（櫻井成夫訳）、講談社 2016年、35ページ。
21） このような知覚モデルは、エッセイ「新しい美学の端緒―映画のドラマト

ゥルギーのための覚え書き」Ansätze zur neuen Ästhetik. Bemerkungen über eine 
Dramaturgie des Filmsで詳しく理論化されている。ムージルにとって、「実証的
な、因果律的な、機械的な思考」（GWII 1143）を「平衡障害」（GWII 1140）に至ら
せ、「自我と融合した一連の諸体験」（GWII 1153）としての世界を表現するメデ
ィアこそが芸術作品なのである。

22） 1990年代以降の都市論と「空間論的転回」については、吉見俊哉『カルチュラル・
ターン、文化の政治学へ』、人文書院 2003年、132–174ページ、近森高明『ベ
ンヤミンの迷宮都市―都市のモダニティと陶酔経験』、世界思想社 2007年、
200–217ページを参照。

23） 『特性のない男』に記述されたウィーンの街並みについては、Polheim, Karl 
Konrad: „Das Bild Wiens im Werk Robert Musils“. In: Literatur und Kritik 20 (1985), 
H. 191 ⁄ 192, S. 37–48に詳しい。

（大学院博士後期課程学生）



113

文学篇

Resümee

Wissenschaft und Literatur:
Über die Darstellungsweise des Stadtraums 

in Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften

Teppei Yamamoto

Die Großstadt ist ein konstitutives Thema des europäischen Romans im 19. 
und 20. Jahrhundert. Der Metropolraum Wien als politischer, kultureller, 
ökonomischer und religiöser Mittelpunkt spielt auch in Robert Musils 
epochenmachendem Roman Der Mann ohne Eigenschaften eine zentrale Rolle. 
Bemerkenswert dabei ist, dass Musil das Panorama der Stadt nach zwei 
unterschiedlichen Wahrnehmungsmodellen beschreibt: Einerseits wird Wien von 
außen als stillstehendes Objekt beobachtet, andererseits von innen als 
unkontrollierbares Labyrinth erlebt. Wie Benjamin und Simmel legt Musil offenbar 
größeren Wert auf das zweite Modell, weil man mit dem ersten Modell, in dem die 
lebendige Perspektive der wirklichen Städter fehlt, die Dynamik der modernen 
Großstadt nicht präzise erfassen kann. Hier stellt sich eine wesentliche Frage: Wie 
ist Musil auf das zweite Modell gekommen? Nach Studien von Serres (1980), Moser 
(1987, 1990) und Kassung (2001) habe sich Musil, der sich als Ingenieur und 
Wissenschaftler im Paradigmenwechseln in der Naturwissenschaft um die 
Jahrhundertwende gut auskennt, mithilfe neuartiger Theoriebildungen ein eigenes 
Beschreibungsmodell erarbeitet. In diesem Aufsatz zeige ich zuerst, in welchen 
Punkten einige der wichtigen Theorien in der damaligen Naturwissenschaft, vor 
allem die statistische Thermodynamik von Ludwig Boltzmann und Willard Gibbs 
und der Empiriokritizismus von Ernst Mach, innovativ waren. Im Anschluss daran 
analysiere ich einige konkrete Szenen im Mann ohne Eigenschaften, um den Einfluss 
der oben genannten wissenschaftlichen Diskurse auf Musils literarische 
Stadtbeschreibungsweise zu verdeutlichen.




