
Title
トーマス・ブッデンブロークの「ショーペンハウアー
体験」 : 『悲劇の誕生』を中心とする「三連星」の
受容

Author(s) 別府, 陽子

Citation 文芸学研究. 2018, 21, p. 23-45

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/76910

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



はじめに

トーマス・ブッデンブロークの
「ショーペンハウア一体験」
『悲劇の誕生』を中心とする「三連星」の受容

別府陽子

『ブッデンブローク家の人々』 DieBuddenbrooks (1901)は、北ドイツのリ

ューベックで穀物商会を営む家に生まれたトーマス・マン ThomasMann (1875 

-1955)の自伝的長編小説である。物語は、 16世紀末に系譜をもつ一族の分

家の後裔が 1768年に『ヨーハン・ブッデンブローク商会』を設立したという

歴史を前提にして、 1835年から 1877年までが舞台になっている。初代の財産

を受け継いだ老ヨーハンは一家の繁栄の基礎を築く。その息子の領事ジャンは

キリスト教の教えに従い勤勉に働いてさらに財産を増し、ジャンの息子のトー

マスも、文学を愛好しながらも一族のために精根尽きるまで働き、市参事会員

になって繁栄の頂点に上り詰める。しかしトーマスの息子で唯一の後継者にな

るはずのハノーは、ひ弱で音楽にしか関心がなく、 15歳のときにチフスに罹っ

て死に、栄光ある一族は没落に至る。

この物語の山場といえるのが、第 10部第 5章に描かれているトーマス・ブ

ッデンブロークの「ショーペンハウアー体験」（以下の文中で「体験」と記す）

である。「体験」とは、後に説明するが、ショーペンハウアーArthur

Schopenhauer (1788-1860)の思想にある、プラトンのイデアを認識する体験

である。

「体験」の先行研究は、主として 1)続編第 41章「死および、死とわれわ

れの本質の不壊性との関係について」 Uberden Tod und se111 Ver: 加ltniszur 

Unzersゆrbarkejtunseres Wesens an sjchと「体験」のテキストの比較、 2) ト

ーマス・マンが精神的芸術的教養の基礎を得た「精神の三連星」、すなわちショ

ーペンハウアー、ニーチェ FriedrichNietzsche (1844-1900)、ヴァーグナー

Richard Wagner (1813-1883)の三者の「体験」における影響の度合いの解釈

23 



である。その中でピュッツが、「『ブッデンブローク家の人々』はニーチェの明

白な影欝はかなり少なく、ショーペンハウアーの重要性に劣る (1)」としながら

も、 トーマスの内的独白にある「これまで私と言ってきた、今も言い、これか

らも言うだろう君たちみんなの中に生きるのだ。とりわけ、しかし、それをよ

り力強く、より快活に言う君たちの中に」 (725) という言葉以降は、「ニーチ

ェの単なる生の肯定ではなく、高められた生の賛美があり、完全にニーチェの

意味で考えられたものである」と論じており、この解釈が、今なお「体験」の

研究に欠かすことのできないひとつの基準になっている (2¥

フォークトは『意志と表象としての肯界』 DjeWelt als Wj]Je und Vorstellung 

(1819)続編第 41節と「体験」のテキストを比較対照して、ショーペンハウ

アーの思想との対応関係を論じ、さらにピュッツの論を発展させて、マン自身

のショーペンハウア一体験はニーチェ体験でもあり、ニーチェの意義は汲み尽

くされていないと論じて、更なる研究の必要性を示唆している (3)。

先行研究において「三連星」が重要視されるのは、マンが自伝を含む 6つの

ェッセイで、繰り返し「体験」について述べ、それらのなかで「三連星」の 3

者とそれぞれの作品、『意志と表象としての世界』、『悲劇の誕生』、『トリスタン

とイゾルデ』 Tnstanund Isolde (1865)に関してひとつの観念連合が形成され

ているかのように、常に一緒に語っているからである (4¥

例えばアメリカで出版されたショーペンハウアーの主著『意志と表象として

の世界』の要約版の序文『ショーペンハウアー』 Schopenhauer(1938)で、マ

ンは次のように述べている。

形而上学的魔酒が 20歳の青年に与えた陶酔、この陶酔に触発された青春

の抒情詩の再録を許してほしい！若者が表現した有機的な震撼と比較され

うるのは、初めて愛と性を知ることで若い魂の中に生ずる事柄だけである。

［…］ここで思考したのはもちろん、ショーペンハウアーのほかにすでに

ニーチェも読んだことのある人間で、ひとつの体験を他の体験に持ち込み、

両者の極めて風変わりな混合を行ったのである。しかしわたしにとって間

題になるのは、まさに芸術家たちが「罪を負う」ことになる、ひとつの哲

学の素朴な誤用であり、私はそれについて次のように語った際に示唆した。

つまり、一哲学は、その生命力の知的な精華である道徳と叡智の教えによ

る以上に、その生命力そのもの、本質、人格的なものを通して感銘を与え

24 



る、すなわち、哲学の叡知よりもその情熱がより多くの感銘を与えると語

ったときである。このようにして芸術家たちはしばしばひとつの哲学の「裏

切り者」になるのであり、そのようにショーペンハウアーがヴァーグナー

に「理解された」のは、ヴァーグナーがその性愛神秘劇『トリスタンとイ

ゾJレデ』をいわばショーペンハウアー形而上学の保護下に置いたときのこ

とである (5¥

ここでマンは、ヴァーグナーが「体験」そのものに直接関係していないような

書き方をしているが、 6つのエッセイで、マンはヴァーグナーを常に一緒に語

っている。それゆえ「体験」を考察する際にヴァーグナーを無視すべきではな

いと思われるのである。

またマンは自伝エッセイで、初めて長編小説を書くにあたり、ゴンクール兄

弟の作品が短い各章で構成されていながら優美さと明快さを備えていることに

勇気づけられたと述べている叫確かに『ブッデンブローク家の人々』は短い

章で構成されており、例えばトーニの結婚や離婚、一家のクリスマスの行事な

どが章ごとにまとめられている。「体験」の研究対象は、通常は GKFA全集の

第 10部第5章の中の 720から 730ページまでの 10ページであるが、「体験」

は第 10部第 5章全体を考察することが必要であり、そうすることで初めてマ

ンが「体験」に表現しようとしたことが理解されると思われるのである。従っ

て本稿では、第5章全体を対象にして「体験」と「三連星」との関係を考察す

る。次節でまず「三連星」についてマンが語っていることを示す。

1. 「三連星」

トーマス・マンは『非政治的人間の考察』の「内省」に、自己の「精神的芸

術的教養の基礎m」の形成に影響を与えたという 3つの名前を挙げて、次のよ

うに書いている。

ショーペンハウアー、ニーチェ、ヴァーグナー、永遠に結ばれた精神の三

連星。［…］彼らの創造者、支配者の運命は、深く解きがたく結ばれている。

ニーチェはショーペンハウアーを自分の「偉大な師」と呼んだ。ヴァーグ

ナーにとってショーペンハウア一体験がいかにとてつもない幸運であった

25 



か、全世界が知っている。 トリープシェンの友情は死に絶えようと、

この友情は不滅であり、悲劇が不滅であるように、後に訪れたその悲劇は

決して別離ではなく、「星の友情(8)」の精神史的な解釈の転換と力点の変更

であった。この三者は一体である。彼らの巨大な生涯を自己の教養にした

畏敬に溢れる弟子は、三者全てを一度に語れるよう願いたいところだが、

彼が三者それぞれに負うているものを区別することは、とても難しく思わ

れるのである叫

ヴァーグナーはショーペンハウアーの『意志と表象としての世界』に深い感銘

を受けて、『トリスタンとイゾルデ』を創作した。谷本によれば、ヴァーグナー

は『意志と表象としての世界』を 1854年に詩人のヘルヴェークに薦められて

読み、「カント以来最も偉大な哲学者」、或いは「孤独のなかにもたらされた天

からの贈り物」と感じ、この著作の影響下で『トリスタンとイゾルデ』を創作

した。「この作品のテーマである『死への憧れ』はショーペンハウアーの提起す

る涅槃＝非在への僅れである一方、性愛による『意志』の昇華への日論見も前

面に押し出されている点において、禁欲主義的なショーペンハウアー哲学の超

克の試みという要素もはらんでいた(10)」という。

ニーチェはギムナジウム時代に『トリスタンとイゾルデ』のピアノ抜粋曲を

手に人れて友人たちと演奏して歌っていた。『意志と表象としての世界』は、ラ

イプツィヒ大学に通うために引っ越して来てすぐの時に購人し、 2週間没頭し

て読んだ。 1868年に、ニーチェはライプツィヒ大学のブロックハウス教授の家

でヴァーグナーと初めて出会ったが、そのときのふたりの話題は専らショーペ

ンハウアーだったという (11)。ふたりは意気投合し、トリープシェンのヴァーグ

ナ一家にニーチェが 3年間に 23回通い、音楽、古代ギリシア、ショーペンハ

ウアーについて語り合った(12)。ニーチェの初めての著作『悲劇の誕生』も、こ

うしたショーペンハウアーとヴァーグナーの影響下で、ヴァーグナーのバイロ

イト計画を応援することを意図して執筆されたのである。

薗田によれば、『悲劇の誕生』にはショーペンハウアーの引用として、夢に

おけるアポロ的衝動の作用、叙情詩人が忘我的陶酔のなかから言葉と形象を生

み出す過程の描写、音楽の普遍的表現能力についての記述等があり、さらにデ

ューラーの版画「死と悪魔と騎士」をショーペンハウアーに重ねていることや、

「生は美的現象としてのみ永遠に是認される」というショーペンハウアー的命

26 



題が3度繰り返されているところに、強い影響が見て取れるという (13)。しかし、

ショーペンハウアーが生を苦悩する「意志」の現れと考え、生を否定的に考え

ていたのに対し、ニーチェは、社会の紐帯が解けて孤独になった生は、芸術に

よって孤立を解消して、人生を生きるに値するものにすることができると考え

て、ショーペンハウアーの思想を 180度転換した。このニーチェの転換は、谷

本が述べているような、ショーペンハウアーの超克であり、そこには芸術によ

る社会の改革を考えたヴァーグナーの影響があると考えてよいだろう。

中期のニーチェは形而上学を否定してショーペンハウアーから離れるが、

『ニーチェハンドブック』によれば、後期ニーチェのショーペンハウアーヘの

回帰は頻繁に議論されるテーマでありながら、形而上学への回帰は明確にされ

ていないという。また最初の著作である『悲劇の誕生』は、ニーチェがヴァー

グナーとの共同作業でショーペンハウアーの思想を研究した成果であるという (14)。

つまり『悲劇の誕生』は、若きニーチェがショーペンハウアーとヴァーグナ

ーの影響下で執筆した著作であり、この著作において、三者は解きがたく結ば

れて、一体になっているということができるのである。次にトーマス・ブッデ

ンブロークの「体験」はショーペンハウアーのいうイデアの認識といえるのか、

という問題を考察する。

2. 「ショーペンハウア一体験」とイデアの認識

ショーペンハウアーのいうイデアとは、プラトンが『国家』、『饗宴』、『パイ

ドロス』等に述べている「実有」であり「善の実相」である。『饗宴』における

巫女ディオテイマの言葉を要約するならば、イデアは、常に美しく、生成消滅

もなく、見た人に顔や、手や身体の部分として現れることもなく、何らかの言

葉や知識として現れることもない。どこか別のものの中にあるということもな

い。美はそれ自身によってそれ自身と共に、唯一の形相として常にある。その

他の美しいものはすべて、イデアを分有することで芙しいという。つまり、イ

デアは時間や空間のない、永遠の唯一の形相であり、何かを元にして創られた

ものではなく、それ自身によって芙しいのである (15)0 

ショーペンハウアーは主著『意志と表象としての世界』において、世界の貞

実在はただひとつの、常に欲望している「意志」であり、われわれの目に見え

ている世界は、「意志」の欲望が具体化した「表象」であるという。通常の人間

27 



の認識は、「表象」の肯界の認識であり、時間、空間、因果律という個体化の原

理のもとで、事物相互の関係によって行われる。しかしプラトンのいう「時間

や空間のない、永遠の唯一の形相」であるイデアの認識においては、個体化の

原理は消滅しているので、個人も、個としての主観と客観も存在せず、ただ普

遍的な主観、客観関係のみとなり、永遠の今、ただひとつの純粋な認識主観、

「世界の眼」だけがそこに映るものを眺めるのである。そのとき純粋な認識主

観は「意志」への奉仕を免れて、苦悩のない、静かな安らぎにおかれる。また

光は、「あらゆる善と至福をもたらすシンボル」であり、イデアの認識の相関者

であり条件であるという (16)。イデアの認識は、視覚という「意志」に直接結び

つかない感覚器官と悟性がこの光とともにイデアを直観することによって生起

するのである。

トーマスの「体験」もこの思想の通りに、時間、空間が消滅して光とともに

生じ、光が消えると終わる。それゆえ「体験」それ自体は、本当は次のように

短く記述された部分のみである。

するとどうであろう、突然、日の前の闇が切り裂かれて、夜のビロードの

壁全体がばっくり割れ、光が果てしなく遠い、永遠の彼方を露わにしたか

のようだった・・・・・・(l7) (723) 

イデアの認識においては、個体化の原理は消滅しているので、個体は存在せず、

言葉も存在しない。従って、この文章に続くトーマスの「わたしは生きてゆ＜！」

という独白以降は、 トーマスが直観した「体験」の内容と、彼の心に生じた解

放を、作者であるマンが言語を用いて表現したものということになる。それを

示すのが、ふたつの但し書きである。ひとつは、「死とは何か？これに対する答

えは、貧しくもったいぶった言葉によってトーマスのもとに現れたのではなか

った、彼はそれを感じ、それを心の奥深くに所有した」 (723)というものであ

る。もうひとつは、 トーマスは、肯界の本質はただひとつの意志であることを

理解し、認識するが、それは「言葉や思考のやり取りによるのでなく、彼の内

面が思いがけず至福の光に照らされることによって」 (725)なされるのである。

こうしてマンは、「体験」が時間も空間も言語もないショーペンハウアーの

いうイデアの認識であることを明示しているのである。では、言語が存在しな

いはずの「体験」は、どのような文体で表現されているだろうか。

28 



3. 「ショーペンハウア一体験」における文体の模倣

マンは『非政治的人間の考察』に次のように述べている。

ニーチェは、 ドイツの散文にかつてなかったほどの感受性、軽妙さ、美し

さ、鋭さ、音楽性、強いアクセント、情熱を付与し、ニーチェ以後ドイツ

語でものを書く勇気を持ったあらゆる人間に逃れ難い影響を及ぼした(18)。

ニーチェは、「超人」、「大いなる…」という注意を喚起する言葉や繰り返し、

そして類似の表現を並記して、次第にヴォルテージを上げてゆく独特の文体

などによって、多くの作家たちの心を捉えたのであり、マンもそのひとりで

あった。

ランガーがニーチェの独特の文体を 9つに分類し、マンの『非政治的人間の

考察』の文体と比較しているが、その分類にある疑問文の列挙と感嘆文の列挙

の2点が(19)、 トーマスの「体験」の内的独白に見いだされる。

ニーチェの場合は、「音楽から？音楽と悲劇？ギリシア人と悲劇的音楽？ギ

リシア人とペシムズムの芸術作品？…(20)」や、「私自身がこの冠を自分の頭に

かぶせたのだ！ ［…］わたしの兄弟である君たちに投げ与える！ ［…］わたし

から学べ 笑うことを!(21)」というような疑間文や感嘆文の列挙がある。

トーマスの「体験」では、読書の後にトーマスが「これは何だったのだろう？

［…］わたしの身に何が起こったのだろう？わたしは何を間いたのだろう？わ

たしに何が語りかけられたのだろう、[…J?」 (722)と自問する文章や、「死と

は何だったか？［…］死とは幸福である。［…］、終りであり解体ではないのか？

［…］、何が終わり、何が解体するというのか？解体するのはこの肉体ではない

か……」 (723f.)という間いと答えの連鎖の形で疑問文が列挙されている。感嘆

文の列挙は、「牢獄なのだ！牢獄なのだ！どこもかしこも制限と束縛ばかり

だ！」 (724)というように、トーマスの「体験」にニーチェの文体の影響が見ら

れるのである。

次に、深夜の「体験」に至るまでのトーマスの内而の苦悩や迷いと、ニーチ

ェの思想にあるギリシア悲劇誕生の過程との並行関係を見てゆく。

29 



4. 「ショーペンハウアー体験」と古代ギリシア悲劇誕生

『ブッデンブローク家の人々』の第 10部第 5章は、 トーマスとゲルダの夫

婦を見る世間の日についての語り手の説明で始まる。結婚して 18年が過ぎ、

トーマスが疲れて衰えを見せているのと対照的に、妻のゲルダは結婚したころ

と変わらず美しい。そのうえゲルダのところにしばしば駐屯軍の少尉が音楽の

演奏を楽しみにやってくるようになり、人々はゲルダがトーマスを蝙している

と噂する。 トーマスとゲルダの信頼関係はゆるがないが、 トーマスは噂のため

に家名が傷つくことを恐れる。それ以外にもトーマスは、家業の停滞、家の存

続、ひ弱な息子のこと、さらに、自分の死が近いという予感がありながら死に

対する心構えができていないことに不安を感じている。

その日もトーマスが 1階の事務室で仕事をしていると、いつものように少尉

が妻のところに音楽を演奏しにやってきた。 2階の居間から音楽が聞こえてい

る間はよいが、音が嗚り止んで静かになると、 トーマスは不安で仕事が手につ

かず、落ち着いて座っていられなくなる。ふたりのところに挨拶に行こうか、

食事に招待しようかと迷い、家を出たり入ったり、大階段を上がったり下りた

りする。そして夏至の頃、 トーマスは庭の東屋でショーペンハウアーの『意志

と表象としての世界』を読み、その夜ショーペンハウアーのいうイデアの認識

を体験する。

ニーチェは、『悲劇の誕生』第 4節で、アポロン的なものとディオニュソス

的なものという自然の芸術衝動が、互いに争いながら、交互に支配的になる時

代を経たのちに、奇跡的に結ばれて、古代ギリシア悲劇が誕生したと論じてい

る。アポロン的なものは太陽神アポロンの名を、ディオニュソス的なものは葡

萄酒の神ディオニュソスの名を借りており、アポロン的なものは、光、夢、境

界線の維持、個体化の原理、秩序、調和、平静を特性とし、ディオニュソス的

なものは、音楽、葡萄酒、陶酔、混沌と合一、個体化の原理の破棄、死、苦悩

と矛盾などを特性とする。

そして次のようなニーチェの記述が、 トーマスが不安と苦悩を抱えて階段を

上下するところに対応している。

巨人たちの戦いと辛辣な民衆哲学の『青銅』時代から、アポロン的な芙の

衝動の統治のもとでホメロスの世界が発展したこと、この『素朴』な栄光

30 



は再び押し寄せてきたディオニュソス的な流れにのみこまれてしまったと

いうこと、アポロン的なものがこの新しい力に対して、 ドーリス式芸術と

世界観の硬直した威厳をもって立ちはだかったということなどである。こ

うして古代ギリシアの歴史はふたつの敵対する原理の戦いのうちに、 4つ

の大きな芸術段階に区分されることになる。［…］ここに全って、アッチカ

悲劇と演劇的ディテュランボスという絶賛される崇高な芸術作品が、ふた

つの衝動の共通の目的として、我々の目の前に現れてくる。この両衝動の

神秘に満ちた結婚は、［…］栄光に飾られたのであった(22)0 

トーマスが新築する家は、葡萄酒を貯蔵するための広い地下室と、白い女神像

の装飾が施された美しいファサードのある 3階建ての家である(467)。1階の大

階段の上り口には、ハノーの誕生祝に贈られた大きな茶色の熊が口を開けて立

っている。熊はディオニュソスの仲間であり、死体から作られる剥製であるこ

とと、ロシアの奥地で射殺されたことなどから、アジア的で野蛮なディオニュ

ソスのイメージが付与されていると考えられる。

2階に上がる階段の手すりは鋳物の鉄の美しい装飾が施されており、 2階の

サロンの扉の上部にはキューピッドが描かれている。ヘシオドスの『仕事と日』

にある五時代の説話で、金、銀、青銅、英雄の種族に対して、鉄の種族を最も

堕落した人間の種族とされている。このことから、古代ギリシアの観点から見

るならば、手すりは美と野蛮の結合と見なすことができるのである。そして 3

階は手すりが白と金色に塗られた広い柱廊の間で、天井から下がる大きなシャ

ンデリアが天窓から差し込む陽光に光り輝くアポロン的な美の空間である。以

上のことから、 1階はディオニュソス的な空間であり、 3階はアポロン的な空

間、そして 2階はキューピットによってディオニュソス的なものとアポロン的

なものの結合が示唆されている空間と解釈できるのである (23)0 

庭は、よい香りのする花々や正確に測量して作られた花壇、丈の高い薄紫の

アヤメに囲まれた噴水など、アポロン的な美しい調和を感じさせる空間である。

左手の隣家との間の士壁のそばには一本のクルミの大樹、奥の方には、ヨハネ

スベリーとグースベリーの茂み、両側に小さなオベリスクの立つ外階段のつい

た白い砂利敷きのテラスがあり、そこには東屋が作られている。オベリスクは

本来、神域を示す柱であるから、テラスとそこにある東屋がギリシア悲劇の舞

台と神殿に対応することを示唆するかのようである。右の隣家との境の壁には、

31 



蔦を絡ませるための木組みがあり、後のディオニュソス的な要素の混入が暗示

されている。

トーマスが妻と少尉の間題で不安を抱えて階段を上下する場面と、上記引用

のギリシア悲劇誕生の過程の対応関係は次のようなものである。

1) [ディオニュソス的な時代］：トーマスは 1階の事務室にいる。

『悲劇の誕生』（以下 GTとする）： 「巨人たちの戦いと辛辣な民衆哲学の青銅

時代」

・GT: 「巨人たちの戦い」 ⇒『ブッデンブローク家の人々』（以下Bdとする）：

「トーマスは自分の先祖たちの本能、すなわち、冒険的で不安定な、一所に

安住しない職業である戦士階級 Kriegerkaste(zs)に対する、定住し倹約に励む

商人の拒絶的な不｛言を呼び起こそうとした。」 (713)

・GT: 「辛辣な民衆哲学」 ⇒Bd: 「またもや世間の人々はフォン・トロータ氏

が家に入るのを見た、彼らは自分たちの目で、自分たちに見せられていると

おりのことを見た、［…］一方 2階ではトーマスの美しい妻がその情夫と音

楽を楽しみ、それだけではなく…… そう、人々にはそのように見えていた

のであり、 トーマスはそれを知っていた。」 (712ff.)

GTの「巨人たちの戦い」とは、ギリシア神話のテイターン族とオリュンポス

の神々の戦いであるテイターノマキアーを指していると考えられる。それに対

して Bdでは Soldat(兵士）ではなく Krieger(戦士）という古風な表現が意図

的に用いられている。また「辛辣な民衆哲学」は、 Bdの世間の目に対応して

いる。これらの表現の対応関係とともに、 トーマスの不安定な心理状態もディ

オニュソス的な混乱した状態に対応している。

2) [アポロン的な時代］：トーマスは 3階の衣装室で心を落ち着かせる。

GT: 「アポロン的な美の衝動の統治のもとでホメロスの世界が発展した」

・GT: 「アポロン的な美の衝動」 ⇒Bd: 「彼は自分の衣装室に上がり、オー・

デ・コロンを額に振りかけた、そしてサロンの静寂をなんとしても破ろうと

決意して、再び二階へと降りて行った。」 (714ff.)

トーマスが落ち着きを取り戻そうとして、 3階の衣装室でコロンを振りかける

のは、調和や秩序というアポロン的なものを求める気持ちの現れであり、そこ

にGTとBdの対応関係がある。

3) [ディオニュソス的な時代J:1階に下りたトーマスの心は不安に満ちている。

32 



GT: 「この『素朴』な栄光は再び押し寄せてきたディオニュソス的な流れにの

みこまれ」

・GT: 「ディオニュソス的な流れ」 ⇒Bd: 「彼は使用人の階段を 1階まで下り

た、廊下を通りひんやりとした通用口を抜けて庭に向かい、再び戻って廊下

で剥製の熊をいじり、主階段の踊り場で金魚の水槽をいじってみたりしたが、

心を落ち着けることができず、間き耳をたてたりこっそり隠れたりもしたが、

恥ずかしさと悲しさでいっぱいになり、陰口や大っびらな醜間に対する恐怖

に気を滅入らせて、居ても立ってもいられない気持ちになった…」 (715)

心を落ち着かせたはずのトーマスは、再び不安になり、金魚の水槽をかきまわ

す。水槽はこの場面にしか存在しないことから、「ディオニュソス的な流れ」を

意識してここに用いられたと考えることができる。

4) [アポロン的な時代］：トーマスの心は静かな落ち着きを取り戻す。

GT: 「そしてアポロン的なものがこの新しい力に対して、 ドーリス式芸術と世

界観の硬直した威厳をもって立ちはだかる」

・GT: 「アポロン的なもの」 ⇒Bd: トーマスが 3階の柱廊の手摺にもたれて陛

段室を見おろしていると息子のハノーが通りかかる。「どれくらい息子が理

解しているかわからなかった。しかしひとつのことは確かであった、この瞬

間ふたりは、互いの目を見つめ合い、あらゆるよそよそしさと冷たさ、あら

ゆる圧迫と誤解が二人の間から消え去るのを感じた。」 (716)

・GT: 「ドーリス式芸術と世界観」 ⇒Bd: 「このごろトーマスは、それまでよ

りも厳しくハノーに、その将来の実務的生活のための実際的な予備訓練を課

した、ハノーの精神力を試験し、仕事への意欲的な決意表明を強制し、拒否

的な態度や疲れを見せると怒りだすのだった。」 (716ff.)

トーマスは 3階でハノーと初めて心が通じ合い、その信頓関係を韮にハノーに

後継者教育を施そうとする。ここでは特別に「実務的生活」、「予備訓練」「決意

表明」という堅苦しい言葉が用いられているが、これらの表現と『悲劇の誕生』

第4節にある、アポロン的なものであるドーリス式国家と芸術を「堡塁をめぐ

らした反抗的でそつけない芸術、軍事的で厳しい教育、残酷で容赦ない国家制

度(26)」という表現との間に対応関係が見られる。

その後もトーマスは死ぬと自分はどうなるのかという問題の答えを探して

いる。そして夏至の頃、たまたま買ってあったショーペンハウアーの『意志と

表象としての世界』を手に取ると、庭の東屋で時間を忘れて読みふける。その

33 



時、テラス上の東屋はすでに葡萄の菜に覆われ、隣家との壁にはつる植物が繁

茂し、ライラックの香りに近くの蒸留酒工場からシロップの甘い香りが漂って

くるというように、シンメトリーに作られたアポロン的な美を示す庭にディオ

ニュソス的嬰素が入り交じる。その夜トーマスは、イデアの認識、すなわち「シ

ョーペンハウア一体験」を体験するのである。

5) [ギリシア悲劇誕生］＝「ショーペンハウア一体験」

GT: 「崇高で高く賞賛されたアッチカ悲劇」、「神秘に満ちた結婚」 ⇒Bd: トー

マス・ブッデンブロークの「ショーペンハウアー体験」 (720ff.)

トーマスが読書と「体験」によって得たものは、ショーペンハウアーが「最高

善」 dashochste Gutと讃える (27)イデアの認識、すなわち純粋観照であり、それ

がニーチェの論ずるアポロン的な時代とディオニュソス的な時代の 4段階の変

遷の後に誕生した「崇高で高く賞賛された芸術作品(28)」であるアッチカ悲劇、

つまりギリシア悲劇に対応している。

阿倍によれば、ヨーロッパでは夏至の日にあたる聖ヨハネの日に自然の恵み

に感謝して火を焚き、その周りで老若男女が歌い踊り、夜を明かす。中世には

集団で結婚式が行われることもあったという (29)。夏至は人々が結ばれる特別な

日なのである。それゆえ、ヨハネスベリーが熟す夏至の頃にトーマス・ブッデ

ンブロークがイデアの認識を体験するという設定がなされているところに、ア

ポロン的なものとディオニュソス的なものが結婚してアッチカ悲劇が誕生した

というニーチェの思想との間に対応関係が存在するといえるのである。

5. 「ショーペンハウア一体験」の前後における「三連星」の要素

夏至の頃、左右対称の美しいアポロン的な秩序を示す庭は、ディオニュソス

的なものを象徴する蔓植物や蒸留酒の匂いが混り合う。その庭でトーマスは「麻

酔剤」 (675)である愛用の煙草を吸いながら喫煙室で手にした哲学書を持ち出

して、葡萄の葉に覆われた東屋の揺り椅子で読む。身動きひとつせず読書した

4時間は、「消滅したかのように過ぎ去り」 (721)、使用人が食事を知らせに来

て、残りのページを読み終えたとき、 トーマスは「自分の存在全体が途方もな

く拡げられて」 (722)いるように感じる。つまりトーマスは、時間と空間が消

滅したような感覚を覚えるのである。そして重苦しい「酔い」とともに「初め

ての希望に満ちだ憧れの愛」 (722)のようなものに完全に「陶酔」させられ、

34 



その日は終日「酔ったような状態」で過ごす。そして、早めにベッドに入り、

3時間の深い眼りの後、深夜に「愛の芽生え」を感じて日覚めると、光に照ら

された「体験」が生ずる。つまり「体験」の前のトーマスに、ニーチェのいう

アポロン的なものとディオニュソス的なものの結合と陶酔、ショーペンハウア

ーのいう時間と空間の消滅、ヴァーグナーの『トリスタンとイゾルデ』の愛に

よる死への1童れが表現されているのである。

そして「体験」の後、トーマスが至福を感じながら「わたしは生きるのだ！」

(726) とささやきすすり泣いているうちに、「体験」で得た知識は消え、再び

闇が訪れて「体験」は終わる。しかし彼はその後「麻痺と眠り」に襲われなが

らも、この思想を自分のものにするのだという守られることのない「誓い」 Eid

を立てる。「麻痺」は「陶酔」に似た脳の状態で、「眼り」はショーペンハウア

ーによれば死と同じ個体化の原理の消滅である (30)。そして守られない「誓い」

は『トリスタンとイゾルデ』の前史のものといってよいだろう (31)。このように

「体験」の後にも「三連星」の諸要素がトーマスの身に生じているのである。

ショーペンハウアーは、イデアの認識に至る身体的条件として、アルコール

飲料やアヘンなどを考えてはならないと記しており、イデアの認識は精神が澄

み切った状態で生ずることを示唆している (32)。しかしトーマスの「体験」全体

は、ニーチェがディオニュソス的なものの特性とする「陶酔」に満たされてお

り、ショーペンハウアーのいうイデアの認識はニーチェ風に変えられている。

そして、「愛の芽生え」や、愛による死への憧れはヴァーグナーの『トリスタン

とイゾルデ』のものと解釈できるが、『トリスタンとイゾルデ』は『悲劇の誕生』

の第 21節で絶賛されており、ニーチェが愛し、理解し、我が物にした作品と

いえる。それゆえ、「体験」における「三連星」の融合は、ニーチェの『悲劇の

誕生』に表現されたショーペンハウアーとワーグナーの融合ということができ

るのである。

次にトーマスが「体験」によって直観する個性と歴史について考察する。

6. 「ショーペンハウア一体験」：「意志」の個体化

トーマスは深夜に日覚めて美しい光のなかで世界のイデアを認識し、個々の

人間は「表象」の世界に生きる「意志」の個体化であることを直観する。個体

は、時間と空間という認識の形式に制約された「表象」であり、個体の死は肉

35 



体の死にすぎず、個体の本質である人格や個性は、本来の「意志」として存在

し続けて、新たに個体として生ずるというのである。それゆえトーマスのよう

に悩みの多い人間にとっては、「死とは幸福であった。［…］名状しがたくやり

きれない逸脱からの帰還であり、重大な誤りの訂正であり、このうえなく厭わ

しい束縛や制約からの解放」 (723f.) ということになる。生きることは個体と

いう「牢獄の格子窓から絶望しながら外を眺める」 (724)ことなのである。個

性とは何だろう？

個性か！…ああ、人がそうであるもの、できること、所有するもの、それ

は貧しく、灰色で、不十分で、退屈に見える。しかし人がそうでないもの、

できないこと、所有してないもの、まさにそれこそが、憎しみになること

を恐れるがゆえに愛になる、あの憧れの羨望とともに見つめるものなのだ。

(724) 

ショーペンハウアーによれば、人間の性質には叡知的性質、経験的性質、習慣

的性質があり、叡知的性質は個体の本質的な性質として不変である。叡知的性

質が経験的世界において行為によって明らかになる場合に経験的性質と呼ばれ

る。習慣的性質は生まれた後に身につける性質で、変更可能である。変えるこ

とのできない自己の叡知的性質に満足しない者は、自分という個体の「牢獄の

格子窓から」他人の性質に憧れ、羨望し、嫉妬と憎しみを抱くのは自然なこと

である。しかし、僧む者も憎まれる者も本来は同じ一つの「意志」であるとい

う「永遠の正義(33)」を知る者は、他者を憎まず愛するようになる。

トーマスは実際的性質を身につけた商人であるが、本来は詩人のような内省

的性質であるために (vgl.290)、ライバルのハーゲンシュトレームを代表とす

る残酷な商人の世界に苦しめられてきた。しかしトーマスは「体験」によって

「永遠の正義」を直観し、自己の弱さを自覚して、自分を苦しめた「幸福な人

たち」を愛することを知る (34)0 

わたしはかつてこの生（＝「幸福な人たち」）を憎んだだろうか、この純粋

で残酷な強い生を？とんでもない誤りだ！わたしはただ、この生に耐えら

れなかったために、自分を憎んだだけなのだ。 (725)(カッコ内：別府）

36 



こうして『悲劇の誕生』の「世界と生は芙的現象としてのみ永遠に是認される

(35)」というテーゼのとおりに、 トーマスは自己を忘却し、「体験」という美的

現象として自己を肯定することができるようになるのである。

トーマスが愛する「幸福な人たち」とは、「天分に恵まれ、優秀で、己のオ

能を仲ばす能力を持ち、すくすくと育ち、賢りがなく、純粋で、残酷で快活な

少年であり、その姿を見れば幸福な者の幸福は高められ、不幸な者は絶望に駆

り立てられる」 (725)というような強い人間である。この「幸福な人たち」に表

現されている強い生が、ピュッツが論じている、ニーチェが賛美する高められ

た生である。

『ブッデンブローク家の人々』執筆中に構想された短編『トニオ・クレーガ

-』 Tom・oKroger(1903)で、主人公のトニオが愛し、憧れる金髪のハンスと

インゲは、ニーチェの「金髪の野獣」の野獣性が取り除かれた、明る＜、屈託

なく生きる幸福な人たちである (36)。しかしトーマス・ブッデンブロークが愛し、

憧れる「幸福な人たち」は、「残酷で強い生」であるから、ハンスやインゲと異

なり、ニーチェが『善悪の彼岸』で高貴な人という、野獣性を備えた、価値を

決定する力を持つ強い人間である。彼らは自己充足しているゆえに、他人に肯

定される必要がなく、虚栄心を知らない。それゆえ「見栄っ張り Eitelkeit」で、

最新流行の衣服を身につけているトーマスとは異なる性質の人たちである。

トーマスは、自分とは異なる「幸福な人たち」に憧れ、愛し、死後は彼らと

一体になることを願う。そして幸福と陶酔のなかで涙を流しながら、「まもなく

君たちへの私の愛は自由になり、君たちのもとへ、君たちの中に…君たちすべ

ての心のうちにいるだろう……」 (725) と想うのである。

ヴァーグナーは『意志と表象としての世界』から強い印象を受けて『トリス

タンとイゾルデ』を創作したが(37)、ニーチェが『悲劇の誕生』で取り上げて激

賞している第 3幕では、瀕死のトリスタンがイゾルデの到着を待ち焦がれで情

熱的に歌う。古い調べがトリスタンに、愛に憧れながら死ぬようにと語りかけ

るというのである。そしてトリスタンが死に、その後に到着するイゾルデは、

悲しみのなかでひとり歌いながらトリスタンと同様に愛と死への'I童れのうちに

死んでゆく。そのアリアは、イゾルデの知らない調べが間こえてきて、その響

きと共に、ヴァーグナーが表現する「意志」のうねりの中ヘイゾルデも沈み込

むことが至上の歓びであるというものである。ヴァーグナーは、 トリスタンと

イゾルデが死後は「意志」としてひとつになることをイメージしているのであ

37 



る(38)。トーマスが、死後は愛し憧れる「幸福な人たち」とひとつになれると思

うのも、『トリスタンとイゾルデ』と同様に、死後は唯一の真実在といわれる「意

志」に戻ると思うからであり、その点で『トリスタンとイゾルデ』の転用とい

える (39)。

7. 「ショーペンハウア一体験」：家の歴史からの解放

トーマスが後継者にと期待した息子のハノーは音楽にしか興味がなく、弟の

クリスティアンは遊び人で役に立たない。伝統ある商会はトーマスひとりが背

負ったままである。疲れ切ったトーマスは、 48歳で早くも死を予感し始める。

トーマスは若い頃、死について次のように考えていた。

トーマスは永遠性と不死の問題を、自分は先祖の中に生きていたし、子孫

のなかに生きるつもりだといい、歴史的 historischに片づけていた。こう

した考え方は、彼の家族意識、上流市民陛級の自覚、彼の歴史的なものヘ

の敬虔さ geschichtlichenPietatと一致していただけでなく、また、彼の仕

事ぶり、野心、生活態度の支えと力になっていた。 (719)

フォークトはこの考え方を、反超越論的でトーマス個人の「歴史的」な考え方

であるという (40)。それは、家族簿に記されたブッデンブローク家の歴史といっ

てよいだろう。家族簿は 16世紀末にパルヒムに住んでいたひとりのブッデン

ブロークによって始められており、市参事会員に選出された息子、数代のちの

ロストックの裕福な仕立て屋、さらに穀物を商う商人による記述が続く (vgl.

61)。 トーマスの父親で領事のジャンは、この家族簿に丁寧に日々の出来事を

記し、 トーマスの妹のトーニが、一家の特別な行事や出来事の度に持ち出して

最初から読み上げる。そうしてトーマスを含む一家全員が、一族の歴史に誇り

をもち、「家族意識、上流市民階級の自覚」を身につける。この意識と自覚がト

ーマス個人の「歴史的」な考え方を育み、家名を守り高めるために懸命に働か

ねばならぬという倫理的意識を作り出しているのである。

しかし生来の性質から形而上学的な欲求を持つトーマスは、死を間近に感じ

ると、これまでの「歴史的」な考え方では満足できなくなり、自分なりに死に

対する心構えをしておきたいと思い始める。そうしてトーマスはなんとなく買

38 



ってあった哲学書を喫煙室で偶然手にして読み、深夜の「体験」によって、死

とは個体という制約の解体であり、自己の本質は不変の「意志」であることや、

家の歴史は「意志」の「表象」であることを直観し、一族の歴史という重荷か

ら解放される。

彼はもはや自由であり、実際すでに救済されていた(41)、そして自然のもの

であれ人工的なものであれ、あらゆる制約と束縛から脱していた。生まれ

育った町の囲壁は開いて、トーマスに全世界を打ち広げて見せた。［…］空

間と時間、したがって歴史という偽りの認識形式、子孫の人格のなかに名

誉をもって歴史的に生き続けようとすることへの不安、なんらかの最終的

な歴史的解体と没落への恐れ これらすべてがトーマスの精神から離れ、

もはや不動の永遠を理解することを妨げはしなかった。［…］あるのはただ

永遠の今と、 トーマスのうちに潜む力、切なく甘美な、僅れとともにこみ

上げてくる愛で生を愛した力、 トーマスという人間は、その力のうちの失

敗作でしかなく、[…]。 (726)

ニーチェは、 19世紀に始まった歴史を学問として考察する歴史主義を批判した。

須藤によれば「歴史的営為はすべて『生』の営みの一腑である。そのかぎり、

歴史的営為は『生』の内なる現象として、『生』に同化吸収され、『生』のため

に営まれる行いのはずである (42)」。しかしニーチェは、主客逆転して歴史が「生」

を支配し、「生」を弱め、「生」に害をなしていると批判した。こうした考えに

韮づいてニーチェは、『反時代的考察』 UnzeitgemasseBetrachtungen (187 6)の

「生に対する歴史の利と害」VomNutzen und Nachteil der Historie fiir das Lebenに

おいて、同時代人の歴史に対する態度を 3つに分類して考察した(43)0 

ニーチェが「記念碑的歴史」として批判したのは、その時代の力ある偉大な

者を打ち負かすために、過去の記念碑のように偉大なものの権威を借りて偉大

であろうとする態度である。「骨董的歴史」とは、過去を自分が由来したものと

して愛着をもち大切に保存し、過去に依存する態度であり、「批判的」方法は、

弱者が現在を生きるために過去を批判し、否定する態度とされた(44)。ニーチェ

はこれらの 3つの過去の利用の仕方を狭い視野と人格の弱さに由来する歴史病

であるといい、その解毒剤として、狭い視野に徹する「非歴史的なもの」と、

広い視界に立ち、芸術や宗教に目を向けることのできる「超歴史的なもの」を

39 



挙げている (45)。前者は、牧場の動物のように昨日や明日のことなど考えず、そ

の日暮らしで呑気に生きる「非歴史的」な生き方である。後者は、永遠という

形而上学的な世界に目を向けることで、記念碑も過去の遺産も歴史上の出来事

もすべては生の営みの「表象」であると知り、歴史的なものに依存することな

く生きることである。

ニーチェの 3つの歴史批判のうち、「批判的歴史」は、上記引用のトーマス

の内的独白にある「時間、空間、したがって歴史という偽りの認識形式」に対

応し、「記念碑的歴史」は「子孫の人格のなかに名誉をもって歴史的に生き続け

ることへの不安」に、そして「骨董的歴史」が「なんらかの最終的な歴史的解

体と没落への恐れ」と対応関係にあるといえる。

トーマスは、家の歴史を記念碑的なものとして誇りに思うゆえに、社主にな

ると自｛言を持って尚売に励み、家名を高めることができた。家の歴史を高価な

骨董品のように大切に守りたいという意識があるから、少尉と妻のゲルダのス

キャンダルによって家名が傷つくのを恐れ、直系の息子であるハノーが後継者

になることを期待し、ハノーが家族簿に線を引くと腹を立てるのである。そし

てトーマスが家訓を破ってペペンラーデの麦の先物取引を行うことは、家訓と

いう過去の歴史の批判であり、否定である。それはトーマスが、創立記念日を

祝う気持ちになれないところに明確に表れている。そしてこれらのすべては、

トーマスが一族の歴史に依存しながらも、それに苦しめられている弱い「生」

であることを示しているのである。

しかし「体験」によってトーマスは、一家の伝統が「歴史という偽りの認識

形式」でしかないと知り、それまで抱いていた先祖の中に生き、子孫の中に生

きるという歴史的な考え方から解放されて、広い視界に立つことができるよう

になる。それゆえ第 5章の終わりで、遺言書を書くに至るのである。

以上のようにトーマスの「体験」の独白に表現されているのは、ショーペン

ハウアーの個体化の原理の思想とそれを受容した『トリスタンとイゾルデ』の

愛と死への憧れ、そしてニーチェの歴史主義批判といえるが、歴史主義批判も

生を賛美する思想から生まれているのであるから、ディオニュソス的生の賛美

の書である『悲劇の誕生』に含まれている。それゆえ「体験」は、ニーチェの

『悲劇の誕生』を主体とする「三連星」の受容ということができるのである。

40 



結び

トーマス・マンがエッセイのなかで、 トーマス・ブッデンブロークの「ショ

ーペンハウアー体験」を「三連星」に関連づけて繰り返し語っていることと、

ゴンクール兄弟の創作方法に勇気づけられたと述べていることを韮にして、第

10部第 5章全体を視野に人れて「体験」を考察した。

マンが『非政治的人間の考察』において、「三連星」の三者は一体であると

述べているように、ショーペンハウアーの『意志と表象としての世界』の思想

を受容したヴァーグナーの『トリスタンとイゾルデ』、そしてこの 2者を受容

したニーチェの思想が、「体験」に一体となって表現されている。

しかし第5章全体を視野に人れて考察すると、トーマスが妻と少尉の問題に

悩みながら陛段を上下する場面とその後に生ずる「体験」は、『悲劇の誕生』で

ニーチェが論ずる古代ギリシア悲劇誕生の過程に対応していることがわかる。

そしてトーマスの「体験」は、ショーペンハウアーのいうような澄み切った心

の状態ではなく、ディオニュソス的なものの特徴である陶酔に満たされており、

その内容もニーチェが主張する強い生の賛美になっている。さらに「体験」の

内的独白の文体もニーチェの文体の模倣である。これらのことから、「体験」を

含む第5章全体は、ショーペンハウアーとヴァーグナーを受容したニーチェの

『悲劇の誕生』の受容であると結論づけることができるのである。

尚、『悲劇の誕生』と「体験」の対応関係は手本とパロディの関係というこ

ともできるのであるが、このテーマついては機会を改めて論ずることとする。

註

＊トーマス・マンからの引用は以下のふたつの全集によるものとし、『ブッデンブロ

ーク家の人々』の引用は GKFA全集により、 Bd.1. 1. のページ数を文中に記す。

Mann, Thomas: Groがekommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke-Briefe-

Tagebucher. (Hg.) Heinrich Detering u.a. Frankfurt a. M. 2002-. (GKF Aと記す）

Mann, Thomas: Gesammelte Werke in dre1zehn Banden. Frankfurt a. M. 197 4. 

(GWと記す）

41 



Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie. In: 紐mtlicheWerke. Kritische 

Studienausgabe in 15 Biinden I. Colli, Giorgio und Montinari, Mazzino (Hg.) 

Munchen 1999. (以下、ニーチェからの引用はこの全集によるものとし、 KSAと

略記して、巻数とページ数を記す。

(1) Putz, Peter: Thomas Mann und廣 tzsche.In: Thomas Mann und die Tradition. 

(Hg.) Putz, Peter Frankfurt a. M. 1971, S. 238. 

(2) Vgl. Vogt, Jochen: Thomas Mann: Buddenbrooks. Munchen 1983, S. 95.; Max, 

Katrin: Niedergangs-diagnostik zur Funktion von Krankheitsmotiven in 

,, Buddenbrooks" . In: Thomas Mann Studien. 40. (Hg.) Thomas Mann 

Archiv der Eidgenossischen Techinischen Hochschule in Zurich. Frankfurt a. M. 

2008, S. 295. 

(3) Vgl. Vogt, Jochen: Thomas Mann:,, Buddenbrooks" . Munchen 1983, S. 96. 

(4) 6つのエッセイは以下の通り。『非政治的人間の考察』 Betrachtungene1nes 

Unpolitischen (1916) GKFA Bd. 13. 1, S. 79ff. 『略伝』 LebensabriiJ(1930) GW  XI, 

S. llOf.; 『リヒャルト・ワーグナーの苦悩と偉大』 Leidenund Grosse Richard 

Wagners (1933) GW  IX, S. 397.; 『ショーペンハウアー』 Schopenhauer(1938)GW  

IX, S. 561f.; 『わたしの時代』 MeineZeit(1950)GWXI, S. 312.; 『自分のこと』 On

Myself (1940) GW  XIII, S. 143f .. 

(5) GW  IX, S. 561f. 

(6) Vgl. GW  XIII, S. 137. 

(7) GKFA 13. 1, S. 79. 

(8) 「星の友情」は『悦ばしき知識』のアフォリズム 279番。 (vgl.KSA 3, 523f.) 

(9) GKFA 13. 1, S. 86f. GKFA 13. 2, S. 204f. 

(10)谷本慎介「ショーペンハウアー、アルトゥール」、三光長治他監修『ワーグナ

ー事典』、東京書籍2002年、 196ページ。

(11)薗田宗人「ショーペンハウアー」大石紀一郎他編『ニーチェ事典』弘文堂、 1995

年285ページ。

(12)松原良輔9トリープシェン」三光長治他監修『ワーグナー事典』、東京書籍2002

年、 247ページ。

(13)薗田宗人、 ebd.286ページ。

(14) Sommer, Andreas Urs: Ph1losophie und Theologie des 19. Jahrhunderts. In: 

M・etzche Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Ottomann, Henning (Hg.) Stuttugart 

2011, S. 418f. 

42 



(15)プラトン『饗宴』（久保勉訳）岩波文庫 1975年、 125-127ページを参照。

(16) Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellng. In: 邸 rcherAusgabe 

Werke 1n zehn Banden. Zurich 1977, Ed. II, S. 256. 以下、ショーペンハウアーから

の引用はこの著作集によるものとし、 Schopenhauer.と略記して巻数とページ数を

記す。

(17) Frizen, Werner: Zaubertrank der Metaphysik. Quellenkritische Oberlegungen 

加 UmkreisderSchopenhauer-Rezeption Thomas Manns. Frankfurt a. M. 1980, S. 

92f. フリツェンは、 9突然目の前の闇が切り裂かれるかのように alswenn die 

Finsternis vor seinen Augen zerrisse,」という表現と、『悲劇の誕生』の「マヤのヴ

ェールが切り裂かれたかのように alsob der Schleier Maja zerrissen ware」という

表現を比較対照し、「体験」のヴィジョンは初期ニーチェとともに始まると論じ、

わずかであるが『悲劇の誕生』と「体験」を関係づけている。

(18) GKFA 13. 1, S. 96. 

(19) Langer, Daniela: Imitation von廣 tzschesSt1l und imitatio廣 tzsches- von 

der friihen Essayistik Thomas Manns bis zu den Betrachtungen e1nes Unpolitischen. 

In: めとtzscheund Schopenhauer Rezeptionsph初 omeneder Wendezeiten. (Hg.) 

Marta Kopij, Wojciech Kunicki. Berlin 2006, S. 86. ダニエラ・ランガー：「ニーチ

ェの文体の模倣とニーチェのまねびートーマス・マンの初期エッセイ作法から『非

政治的人間の考察』まで一」高辻知義訳『ショーペンハウアー研究 ニーチェ特

集』別巻第 1号 日本ショーペンハウアー協会 2005年 139-171頁。

(20) KSA 1, S. 12. 

(21) KSA 1, S. 22. 

(22) Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Trag暉 e.In: Samtliche Werke. Kritische 
Studienausgabe 1n 15 Banden I. Colli, Giorgio und Montinari, Mazzino (Hg.) 

Miinchen 1999, S. 41f. 以下この著作は KSAと記す。

(23)階段室にアポロン的なものとディオニュソス的なものの対立が用いられてい

ることについては、拙論を参照していただきたい。別府陽子「トーマス・マンの『基

本動機』 ギリシア・ローマ神話および『悲劇の誕生』受容の観点から」、神話

学研究会『神話学研究』第 1巻 (2017年）、 46-61ページ。

(24) KSA 1, S. 47. この節における『悲劇の誕生』からの引用はすべて S.47からの

ものである。尚、 GTは『悲劇の誕生』を、 Edは『ブッデンブローク家の人々』

の略記である。

(25)ショーペンハウアーが続編第43節において、プラトンが『国家』の第5書で

「戦士階級JKriegerkasteの増員と改良を述べていると記述していることから、「戦

43 



士階級」という言葉は、兵士Soldatや軍人Militarよりも、古代のニュアンスがあ

るといってよいだろう。 Vgl.Schopenhauer IV, S. 617. 

(26) KSA 1, S. 41. 

(27) イデアの認識をショーペンハウアーは「美的満足 dasasthetische 

W ohlgefallen」「美的観照 dieasthetische Kontemplation」「純粋観照 diereine 

Kontemplation」と表現し、 トーマス・マンは「美的状態 derasthetische ZustandJ 

と表現している。本論文では適宜このいずれかを使用する。

(28) KSA 1, S. 47. 

(29)阿部謹也『ハーメルンの笛吹き男』、ちくま文庫 1993年、 90ページを参照。

(30) Schopenhauer. Bd. II, S. 350f. 

(31)タントリス（＝トリスタン）に婚約者を殺されたイゾルデは復讐を誓うが、負

傷したタントリスを介抱してイングランドヘ送り返し、誓いを果たさない、助けら

れたトリスタンはイゾルデに永遠の感謝と誠実を誓うがそれを破り、イゾルデを敵

方である自分の主君マルケ王の妃に推挙する。

(32) Schopenhauer, Bd. I, S. 253 (§38.), Bd. IV, S. 437. 

(33) Schopenhauer, Bd. I, S. 440f. 

(34) Vogt, S. 85. トーマスの自己認識は、第 10部第5章以外に、第8部第4章にも

描かれていると論じている。

(35) KSA 1, S. 17, 47, 152. 

(36) GW  IX, S. 110, GKFA Bd. 2. 2, S. 139. 

(37)ヴァーグナーは 1年足らずの間に『意志と表象としての世界』を 4度読み返し

たという。三光長治『ワーグナー』新潮文庫 1990年 101ページ参照。

(38) 「意志」が時間的、空間的に解釈されており、哲学的には誤用である。

(39) Vgl. Odendahl, Johannes: Literarisches Mus1zieren. Wege des Transfers von 

Mus1:k in die Literatur bei Thomas Mann. Birlefeld 2008, S. 69. 

(40) Vgl. Vogt, S. 87. 

(41) Vgl. Kristiansen, B0rge: Thomas Manns Schopenhauer-Rezeption. In: Thomas 

Mann Handbuch. (Hg.) Helmut Koopmann. Frankfurt a. M. 2005, S. 279f. この

箇所においては個別化の解消であり、個体を拘束から解放するものであるというシ

ョーペンハウアーの思想を、トーマス・マンは、死を意志の苦悩と拷間からの救済

であると解釈し、 トーマス・ブッデンブロークにそのように表現しているという。

(42)須藤訓任『ニーチェの歴史思想ー物語・発生史・系譜学ー』大阪大学出版会

2011年77ページ。

(43) Vgl. Mann, Thomas: Nietzsches P血'osophieim Lichte unser Er紬 rungen.In: 

44 



GKFA Bd. 19. 1, S.198. トーマス・マンは、『ニーチェ哲学』において、『悲劇の誕

生』にすべてが含まれていると語っているように、『反時代的考察』も『悲劇の誕

生』の思想圏にあると考えている。ニーチェは生を全上のものとみなして、生を弱

めるものを批判する態度は『悲劇の誕生』以降も変化していないからである。

(44) Vgl. KSA 1, S. 264. 

(45) KSA 1, S. 330. 

45 


	ssla21_023_Full-text_ページ_01
	ssla21_023_Full-text_ページ_02
	ssla21_023_Full-text_ページ_03
	ssla21_023_Full-text_ページ_04
	ssla21_023_Full-text_ページ_05
	ssla21_023_Full-text_ページ_06
	ssla21_023_Full-text_ページ_07
	ssla21_023_Full-text_ページ_08
	ssla21_023_Full-text_ページ_09
	ssla21_023_Full-text_ページ_10
	ssla21_023_Full-text_ページ_11
	ssla21_023_Full-text_ページ_12
	ssla21_023_Full-text_ページ_13
	ssla21_023_Full-text_ページ_14
	ssla21_023_Full-text_ページ_15
	ssla21_023_Full-text_ページ_16
	ssla21_023_Full-text_ページ_17
	ssla21_023_Full-text_ページ_18
	ssla21_023_Full-text_ページ_19
	ssla21_023_Full-text_ページ_20
	ssla21_023_Full-text_ページ_21
	ssla21_023_Full-text_ページ_22
	ssla21_023_Full-text_ページ_23

