
Title Von Fischen, Vögeln und anderen Kreaturen : Tier
und Mensch im frühen Daoismus

Author(s) Aumann, Oliver

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2020, 2019, p. 1-
10

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/77015

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



― 1―

 

Oliver Aumann 

Von Fischen, Vögeln und anderen Kreaturen 

— Tier und Mensch im frühen Daoismus — 

 

Einführung 

Die unterschiedlichen Traditionen der klassischen chinesischen Philosophie1 entstanden, 

nachdem etwa seit dem 6. Jahrhundert v.u.Z. die Dynastie der Zhou  in eine Phase 

des Niedergangs eingetreten war. Die Zhou hatten das chinesische Kaiserreich im Verlauf 

von annähernd sechs Jahrhunderten geeint und ihm eine staatliche Ordnung gegeben. Bei 

deren Auflösung etablierten sich zahlreiche Kleinstaaten, die oft mit militärischen Mitteln 

um die regionale Vormachtstellung kämpften. Diese Epoche großer politischer und 

sozialer Umwälzungen ist in die chinesischen Geschichte als „Zeit der streitenden 

Reiche“ Zhanguo shidai  (481 – 221 v.u.Z.) eingegangen. 

 Diesem besonderen historischen Kontext ist es geschuldet, dass die klassische 

chinesische Philosophie vorwiegend soziopolitische Themen behandelte. Die Herrscher 

der Kleinstaaten ließen sich von umherziehenden Gelehrten Vorschläge für eine effektive 

Staatsführung unterbreiteten, und die Rivalität zwischen unterschiedlichen Konzepten 

bedingte, dass die gelehrten Ratgeber ihre Konzepte und Visionen eines idealen 

Gemeinwesens argumentativ begründeten. Von den vielen Staatstheorien, die so 

entstanden, sind vor allem der Konfuzianismus Rujia , der Daoismus Daojia  

und der Legalismus Fajia  zu erwähnen, die von anhaltender historischer 

Bedeutung geblieben sind. 

 Die „frühen“ oder „philosophischen“ Daoisten2 vertraten in diesem Diskurs 

das Konzept eines Gemeinwesens, das man ganz allgemein als Gegenmodell zu einem 

starken Staat bezeichnen könnte. Außerdem wurden abstrakte Prinzipien, wie die hehren 

Ideale von „Menschlichkeit“ ren  und „Gerechtigkeit“ yi , auf denen beispiels-

weise die Lehren des Konfuzius aufbauten, von den Daoisten dieser Zeit radikal in Frage 

gestellt. Stattdessen wurden die Herrscher dazu ermutigt, den natürlichen Anlagen der 

Menschen zu vertrauen, mithilfe derer sich eine Gemeinschaft auch ohne äußere 

 
1 Man spricht traditioneller Weise von „Vielen Denkern und hundert Schulen“ zhuzi baijia 

. 
2 Diese Begriffe stehen für daojia  und werden oft zur Abgrenzung vom späteren, 
religiösen Daoismus daojiao  verwendet. 



― 2―

 

Einflussnahme oder gar Zwangsmaßnahmen von selbst ordne. Da, um ein Beispiel 

anzuführen, jeder Mensch von Natur aus seine Eltern liebe, seien – so die optimistische 

daoistische Position – Gebote und gesetzliche Vorschriften zur „kindlichen Pietät“ (xiao

) überflüssig, wenn nicht gar kontraproduktiv.

1. Die Quellen des frühen Daoismus

Die Lehren des frühen Daoismus wurden in einigen wenigen Schriften überliefert, von 

denen das nur etwa 5000 Schriftzeichen umfassende Daodejing , das einer

legendären Gestalt namens Laozi zugeschrieben wurde, am bekanntesten ist. Das Werk 

ist unter anderem durch abstrakte und oft recht dunkle Aussagen über den idealen 

daoistischen Weisen, das Dao und die nostalgische Sehnsucht nach einem verlorenen 

Urzustand der Gesellschaft gekennzeichnet.

Die zweite zentrale Quelle für den Daoismus dieser Periode (3. – 4. Jh. v.u.Z.) 

ist das Buch Zhuangzi , dieser Text ist umfangreicher, vielgestaltiger und konkreter

als das Daodejing. Neben philosophischen Ausführungen über das Dao und die dem Dao 

gemäße Staats- und Lebensführung enthält es zahlreiche Verweise auf bestimmte 

historische Personen und Ereignisse aus der Zeit der „Frühlings- und Herbst-

annalen“ Chunqiu (722 – 481). Daneben umfasst gerade dieses Buch zahlreiche 

gleichnishafte Erzählungen, in denen auch Tiere vorkommen. Das Buch Zhuangzi weist 

zudem zahlreiche inhaltliche Überschneidungen mit zwei weiteren frühen daoistischen 

Quellen auf, nämlich dem Buch Liezi und dem Huainanzi , in denen sich 

ebenfalls Tiergeschichten finden.

In den Lehren des Konfuzius ist oft von den vielfältigen Verpflichtungen des 

Individuums gegenüber seiner Familie und gegenüber dem Staat die Rede, und das Gebot 

eines verantwortungsvollen Sich-Einfügens in die Gemeinschaft erscheint dem heutigen 

Leser keineswegs fremd. Weil die konfuzianischen Texte großen Wert auf 

Selbstkultivierung durch Studium und moralische Lebensführung legen – heute würde 

man vielleicht von „Selbstoptimierung“ oder enhancement sprechen – werden diese 

Lehren gerne herangezogen, um aufzuzeigen, dass die Philosophen des chinesischen 

Altertums nützliche Lektionen auch für unsere Gegenwart entwickelt haben.

Im Unterschied dazu waren und sind die Aussagen der frühen Daoisten oft Stein 

des Anstoßes und Quelle von Irritation und Verwirrung. Wenn zum Beispiel vom 



― 3―

 

„Nutzen der Nutzlosigkeit“ wuyong zhi yong  oder vom „Nicht-

Handeln“ wuwei  die Rede ist, erscheint das so kontraintuitiv, dass moderne Leser 

womöglich eine Art ironischer Brechung vermuten.3 Doch ist, neben der inhaltlichen 

Originalität dieser Texte, oft auch die Art der Darstellung bemerkenswert. Das gilt 

insbesondere für die Tierparabeln, denn es mag auf den ersten Blick überraschen, dass 

ausgerechnet im Tierreich Lösungsansätze für Probleme des menschlichen Zusammen-

lebens gefunden werden sollen. 

 

2. Naturbeobachtung und Tiere im Buch Zhuangzi 
2.1 Der Blick eines Gärtners? 

Wir wissen nicht, wer die tatsächlichen Autoren der frühen daoistischen Texte waren. Das 

Daodejing soll dem Pinsel des legendären Laozi entstammen, und beim Buch Zhuangzi 

„Meister Zhuang“ findet der nominelle Autor zugleich als Titel bzw. 

„Namenspatron“ (Ulrich Unger) der heterogenen Textsammlung Verwendung. In einigen 

Texten der Sammlung tritt denn auch ein „Meister Zhuang“ oder Zhuang Zhou  in 

Erscheinung, der die Ideale des frühen Daoismus lebendig verkörpert. Die Zuschreibung 

des Werks an „Meister Zhuang“ geht auf die Klassifikation durch den han-zeitlichen 

Historiker Sima Qian  (ca. 145 – 89 v.u.Z.) zurück. Er beschreibt Zhuang Zhou als 

„Aufseher“ (li ) in einem Lackbaumgarten (qiyuan ), Nomura Shigeo erläutert: 

Ein Aufseher in einem Lackbaumgarten war für die Verwaltung der Plantage 

verantwortlich, die den Lack produzierte, welcher für die Herstellung von 

Gerätschaften des kaiserlichen Palastes und der Amtssitze der kaiserlichen 

Beamten benötigt wurde. Es existiert [außer der Erwähnung bei Sima Qian] 

kein weiteres Quellenmaterial, womit sich verifizieren ließe, ob Meister 

Zhuang diese Tätigkeit tatsächlich ausgeübt hat. Aber es finden sich im Buch 

Zhuangzi sehr detaillierte Beschreibungen der Lebensweise von Tieren und 

Pflanzen, wie man sie sonst unter den Philosophen der Zeit der Streitenden 

Reiche vergeblich sucht. Unabhängig von der Frage, ob es sich nun tatsächlich 

um den Aufseher einer Lackbaumplantage handelte oder nicht, lassen [diese 

Beschreibungen] doch den Schluss auf eine Person zu, die durch irgendeine 

Tätigkeit Erfahrungen und Vertrautheit mit der Natur entwickelt hatte.4 
 

3 Zur Interpretation der angeführten Konzepte vgl. Aumann (2018), S. 17 ff. 
4 Nomura (2004), S. 30, eigene Übersetzung. 



― 4―

 

Allein im ersten Kapitel des Buches Zhuangzi begegnen uns – von den mythischen 

Fabelwesen einmal ganz abgesehen – in unterschiedlichen Kontexten folgende Tiere und 

Pflanzen5: Wildpferde, Zikaden, Täubchen, Ulme, Spindelstrauch, Morgenpilz, Sommer-

zikade, Zaunkönig, Maulwurf, Flaschenkürbis, ein knorriger Baum, Wildkatze, Wiesel, 

Yak und Maus. Für einen kurzen Text, der in der deutschen Übertragung nur wenige

Seiten umfasst, und der eigentlich von den Bedingungen für ein gelingendes 

menschliches Leben und für einen funktionierenden Staat handelt, ist das eine ganz 

beachtlicher Menagerie.

Es liegt die Vermutung nahe, dass dem Autor des Textes diese Tiere und 

Pflanzen tatsächlich vertraut waren, denn sie werden durchgehend treffend charakterisiert. 

Besonders schön zeigt das die folgende Stelle aus Kapitel 2:

Menschen essen das Fleisch ihrer mit Gras oder Getreide gefütterten Tiere, der 

Hirsch frisst Gräser, dem Hundertfüßer mundet die Schlange, während Milan 

und Krähe Mäuse zu schätzen wissen. Wer von den vieren kennt nun den 

richtigen Wohlgeschmack?6

Auch einem Stubengelehrten mag bekannt gewesen sein, dass Hirsche sich pflanzlich 

ernähren, aber es gehört doch eine gewisse Vertrautheit mit der Fauna dazu, um zu wissen, 

dass es die giftigen Hundertfüßer (lang ) tatsächlich mit kleineren Schlangen 

aufnehmen und diese dann auch vertilgen. Bemerkenswert ist, dass dieses Wissen dann 

in einen philosophischen Text integriert wurde.

2.2 Das Tier als Gleichnis

Die Tiere im Buch Zhuangzi erfüllen ganz verschiedene literarische Funktionen, 

manchmal werden sie, analog zu den äsopischen Tierfabeln, als Gleichnisse für 

menschliches Tun und Lassen verwendet. Die Erwähnung der Zikade im ersten Kapitel, 

die sich damit zufriedengibt, nur wenige Meter weit zu fliegen, und sich über die 

weltenumspannende Reise des legendären Phönix erheitert, fällt in diese Kategorie. Ein 

weiteres Beispiel für das Tier als Gleichnis und rhetorisches Mittel findet sich im vierten

Kapitel, wo einem Gelehrten namens Qu Boyu die berühmte Beschreibung der

Gottesanbeterin in den Mund gelegt wird. Qu Boyu wird von Yan He um Rat 

gefragt, dem die schwierige Aufgabe zukommen soll, einem tyrannischen Kronprinzen 
                                                      
5 Die Zuordnung einzelner Arten ist dabei nicht immer eindeutig.
6 Aumann 2018, S. 45.



― 5―

 

als Betreuer zu dienen. Qu Boyu hält diese Aufgabe für aussichtslos und gibt folgendes 

Gleichnis:

Weißt du nicht von der Gottesanbeterin? Erregt hebt sie ihre Arme in der 

Wagenspur und so begegnet sie dem [herankommenden] Wagen. Sie weiß nicht, 

dass sie ihn nicht bezwingen kann. Für so großartig hält sie ihre Fähigkeiten. 

Sei davor auf der Hut und halte dich zurück.7

Die Beschreibung der ungestümen Gottesanbeterin könnte treffender kaum sein, das 

Insekt wird beispielsweise von dem großen französischen Naturforscher Jean-Henri 

Fabre als „Tiger unter friedlichen Insektenstämmen“, „Ungeheuer“ und „teuflischer 

Vampir“ bezeichnet und mit Adjektiven wie „grausam“ und „maßlos 

furchtbar“ beschrieben. 8 Doch stehen die Tiere in solchen Textstellen des Zhuangzi

metaphorisch für menschliche Eigenschaften und man mag einwenden, dass diese 

Metaphern vielleicht rhetorisch originell und unterhaltsam seien, aber nicht unbedingt 

von einem echten Interesse an den Tieren selbst zeugen. 

2.3 Tier und Mensch

Ganz anders verhält es sich bei den Texten, in denen Tier und Mensch in Interaktion 

auftreten, dort werden fundamentale Fragen der Erkenntnistheorie und Kommunikation 

angesprochen, mit denen sich Philosophie und Naturwissenschaft bis auf den heutigen 

Tag beschäftigen. Eine berühmte Textstelle aus dem Buch Zhuangzi lautet:

Zhuangzi und Huizi überquerten eine Brücke am Fluss Hao, als Zhuangzi sagte: 

„Sieh, wie die Fische hervorkommen und gemächlich das Wasser 

durchschwimmen. Das ist die Freude der Fische!“ Huizi sagte: „Du bist kein 

Fisch. Wie kannst du von der Freude der Fische wissen?“ Zhuangzi sagte: „Du 

bist nicht ich, wie kannst du wissen, dass ich nicht von der Freude der Fische 

weiß?“ Huizi sagte: „Ich bin nicht du, und kann keineswegs wissen, was du 

weißt. Aber du bist keineswegs ein Fisch. Du kannst die Freude der Fische nicht 

kennen.“ Zhuangzi sagte: „Bitte lass uns nochmal zum Ausgangspunkt unseres 

Gesprächs zurückgehen. Du fragtest mich, wie ich von der Freude der Fische 

wissen könne. Da wusstest du schon, dass ich es wusste und fragtest mich 

                                                      
7 Aumann ebd., S. 66.
8 Fabre (2013), S. 240, 253 und 285.



― 6―

 

danach. Ich wusste es, als ich hier über dem Fluss Hao stand.“9

Zhuangzi, der in dieser Geschichte höchstpersönlich in Erscheinung tritt, verficht die 

Position, dass er als Mensch die Freude der Fische ganz unmittelbar mitzuempfinden 

vermag.10 Huizi hingegen vertritt einen eher zynischen, bzw. nüchtern-materialistisch-

modernen Zugang zur Wirklichkeit, der die Naivität des direkten Erlebens infrage stellt.

Die Fische sind hier also nicht nur ansprechendes literarisches Stilmittel, sondern die 

realen Fische selbst werden als Objekte des menschlichen Erlebens und möglicherweise 

sogar als Gegenüber einer kommunikativen Beziehung thematisiert. In der beschriebenen

Situation fällt auf, dass der Mensch von oben, nämlich von einer Brücke aus, auf die 

Fische herabblickt. Der Mensch scheint erhöht, das Tier unter ihm.

Eine geradezu spiegelbildliche Szene findet sich im Buch Liezi, in dem die 

Frage nach interspezifischer Kommunikation in umgekehrter Richtung gestellt wird. Dort 

sind es die Tiere, und zwar Vögel, die von oben und allem Anschein nach, oder doch 

zumindest in der Konsequenz, mit Verständnis auf das Treiben der Menschen herabsehen.

Es lebte ein Mann am Meer, der die Möwen liebte. Jeden Morgen ging er zum 

Strand, folgte den Möwen und erfreute sich an ihnen. Von den Möwen kamen 

mehr als hundert. Sein Vater sagte: „Ich höre, dass alle Möwen dir folgen und 

sich mit dir freuen. Fange und bringe mir welche, damit auch ich mit ihnen 

spielen kann.“ Als der Mann am nächsten Tag zum Strand ging, tanzten die 

Möwen am Himmel, ohne zu ihm herabzukommen.11

Hier scheinen es die Möwen zu sein, die intuitiv erkennen, dass mit dem ihnen doch so 

vertrauten Menschen an jenem Tag etwas nicht stimmt. Solange der Mann absichtslos 

und ohne auf die Situation Einfluss zu nehmen (wuwei) am Meer entlang schlenderte,

kamen sie arglos und in großer Zahl zu ihm herbei. Doch an dem Tag, an dem der Vater 

„einen Schatten auf den Sohn wirft“12, halten sie vorsichtig Abstand. Der Seitenhieb auf 

die Konfuzianer ist kaum übersehbar: Worum ein Vater seinen Sohn bittet, das kann 

dieser aufgrund seiner moralischen Verpflichtung zur kindlichen Pietät (xiao) kaum

ablehnen. Doch indem er dieser konfuzianischen Kardinaltugend huldigt, zerstört er die 

                                                      
9 Ikeda 2014, S. 1083, f. (eigene Übersetzung).
10 Die Geschichte kann natürlich auch anders interpretiert werden, und der Sammelband 
Zhuangzi And The Happy Fish (Ames/Nakajima 2015) enthält zahlreiche philosophische 
Auseinandersetzungen mit dieser Episode.
11 Eigene Übersetzung in Anlehnung an Kobayashi (2018), S. 96.
12 Kubin (2017), S. 99.



― 7―

 

Unmittelbarkeit seiner Beziehung zur Natur, in diesem Fall das unausgesprochene 

Vertrauensverhältnis zu seinen Kumpanen aus der Vogelwelt.

Die Autoren des Buches Liezi waren klug genug, das Ende der kurzen 

Geschichte offenzulassen. Den Lesern steht es frei, sich ihren Reim auf das Geschehen 

zu machen. Was in den Möwen tatsächlich vorgeht, ob sie vielleicht „das Gespräch von 

Vater und Sohn nicht nur belauscht, sondern sogar verstanden haben“13, das können wir 

nicht wissen. Ebenso wenig wissen wir, ob Zhuangzis Fische tatsächlich „froh“ waren, 

als die beiden Männer auf der Brücke standen. Worauf es ankommt ist aber, dass Tiere 

in den Texten der frühen daoistischen Autoren keineswegs nur literarischer Zierrat oder 

Metaphern sind, sondern dass wir vielmehr ein konkretes, spezifisches und philoso-

phisches Interesse an den Tieren, der Natur und ihrem Verhältnis zum Menschen 

beobachten können.

3. Warum Tiere?
Wenden wir uns abschießend der Frage zu, worin das Interesse der daoistischen Autoren 

an ihrer tierischen Umwelt begründet sein mag. Der Kontext ihrer Entstehungsgeschichte 

legt eine Beziehung der Texte zu schamanischen Traditionen nahe. Im Buch Zhuangzi

finden sich Hinweise auf entsprechende Vorstellungen, etwa auf Konzepte von 

Seelenreisen, die ein Schamane in Trance unternimmt, und die ihn in die Welt der Geister 

oder auch in die Seelenverfassung von Tieren einführen. Allerdings werden Schamanen 

in der daoistischen Tradition oft auch kritisch gesehen und ihr Wissen als bloßes 

funktionales Wissen abgetan.14 Vielleicht ließe sich etwas zugespitzt formulieren: Der 

Schamane kennt zwar die Regeln, nach denen ein Regenzauber durchzuführen ist, aber 

begreift nicht den Zauber des Regens an sich. Die grundlegende Erfahrung des Dao als

einem der sinnlich erfahrbaren Welt immanenten Lebens- und Ordnungsprinzip, um das 

sich die Daoisten bemühen, bleibt ihm verschlossen.

Neben schamanischen Tendenzen, liefert vielleicht die „Biophilie-

Hypothese“ des Biologen E. O. Wilson eine allgemeinere Erklärung für das Interesse der 

Menschen am Tier:

[...] wir sind zu einem guten Teil menschlich durch die besondere Art und 

Weise, auf die wir zu anderen Organismen in Beziehung treten. Sie sind die 
                                                      
13 Ebd.
14 Vgl. Aumann (2018), S. 13.



― 8―

 

Matrix in der der menschliche Geist entstanden ist, in der er dauerhaft 

verwurzelt bleibt, und sie bieten ihm sowohl die Herausforderungen als auch 

die Freiheit, nach der er genuin strebt.15

Die „besondere Art“ unserer Beziehungen zu anderen Organismen lässt sich in ganz 

unterschiedlichen Kontexten beobachten und beschreiben. Menschliche Kulturentwick-

lung ist ohne Mensch-Tier-Beziehungen kaum vorstellbar. Wir nutzen Tiere auf ganz 

unterschiedliche Weise. Manchmal nutzen wir sie aus, und wie leicht dies zu 

Misshandlung und Quälerei führen kann, war bereits im chinesischen Altertum bestens 

bekannt. Das neunte Kapitel des Buches Zhuangzi beginnt wie folgt:

Pferde können mit ihren Hufen auf Reif und Schnee laufen, und sie können mit 

ihrem Fell Wind und Kälte abwehren. Sie fressen Gras, trinken Wasser, heben 

ihre Beine in die Höhe und springen umher. Das ist die wahre Natur der Pferde. 

[...] Dann aber kommt Bo Le 16 und sagt: „Ich werde die Pferde gut 

zurichten.“ Er versengt [ihre langen Haare], stutzt [ihnen das Fell], beschneidet 

[ihre Hufe] und brandmarkt sie. Mit Zaumzeug [am Kopf] und Seilen [an den 

Beinen] fesselt er sie, und wenn er sie im Stall oder am Gatter zusammenstellt, 

sind von zehn Pferden schon zwei oder drei tot. Er lässt sie Hunger und Durst 

leiden, lässt sie galoppieren und traben, er ordnet ihren Schritt und richtet sie 

in Reihen aus. Wenn er sie von vorne an Zäumung und Kopfschmuck zieht und 

von hinten mit Lederpeitsche und Bambusgerte antreibt, dann sind die toten 

Pferde schon in der Überzahl.17

Neben der zielgerichteten Haltung von Nutztieren mit all ihren Schattenseiten finden sich 

aber in allen Kulturen auch zweckfreie Begegnungen von Menschen und Tieren. Die 

Möwen, die ihren menschlichen Kumpan auf seinen Spaziergängen am Meer begleiten, 

fallen in diese Kategorie. Ebenso der sommerliche Schmetterling, der einen der Autoren 

zur Betrachtung vom „Wandel der Dinge“ im berühmten „Schmetterlingstraum“ im

zweiten Kapitel des Zhuangzi inspiriert hat.

Der österreichische Biologe Kurt Kotrschal verweist auf neuste Erkenntnisse 

der Neurowissenschaft, die belegen, dass Säuglinge im Alter von drei bis sechs Monaten 

                                                      
15 Wilson (1984), S. 139, eigene Übersetzung.
16 „Bo Le“ ; legendäre Gestalt, er galt als ein Meister in der Dressur und Beurteilung von 
Pferden.
17 Eigene Übersetzung.



― 9―

 

Tierdarstellungen gegenüber die intensivste Aufmerksamkeit zeigen, und führt aus:

Es dürfte kein Zufall sein, dass weltweit die frühe Kinderliteratur von Tieren 

bestimmt ist: Kein Buch für Drei- bis Zwölfjährige kommt ohne Tiere aus. 

Dazu passt, dass die ersten wortähnlichen Laute, die Kinder von sich geben, 

gewöhnlich mit Tieren zu tun haben.18

Kotrschal erinnert an Ernst Haeckels berühmte Rekapitulationstheorie, wonach die 

individuelle Entwicklung eines Lebewesens die stammesgeschichtliche Entwicklung 

seiner Art rekapituliert, und folgert:

Tiere müssen in der Frühentwicklung des Homo sapiens – also über die letzten 

zwei Millionen Jahre – schon überaus wichtig gewesen sein, wenn sie einen 

derartig starken Fußabdruck in der frühkindlichen Psyche hinterließen. Und 

wie auch aus der Entwicklung der mentalen Repräsentationen vom Kleinkind-

bis ins Erwachsenenalter bekannt ist, ist die Beziehung zu Tieren und Natur in 

vielfältiger Weise wichtig für ein glückliches, balanciertes Leben als 

erwachsener Mensch.19

Vielleicht weisen uns die daoistischen Gelehrten des chinesischen Altertums, denen wir 

die in Rede stehenden Texte verdanken, durch ihren Tierschilderungen genau darauf hin:

Zu den Bedingungen eines gelingenden menschlichen Lebens gehört in aller Regel auch 

der Kontakt zu nicht-menschlichem Leben. Die Beobachtung und der Umgang mit Tieren 

liegen in unserer Natur, unsere „angeborene „Erwartungshaltung, wie eine Umwelt 

beschaffen sein muss, die ein erfülltes, glückliches Leben ermöglicht“20 umfasst ganz 

wesentlich Mensch-Tier-Beziehungen. Vielleicht ist in einer Kultur und Lebenswelt, in 

der sich – aus den unterschiedlichsten Gründen – mehr und mehr Erfahrungsbereiche in 

den virtuellen Raum verlagern, der Rückbezug zu unser leiblich-biologischen 

„Matrix“ durch den Umgang mit realer Natur wichtiger denn je. Auf der individuellen 

Ebene trägt Naturerfahrung zum körperlich-seelischen Wohlbefinden bei, und für die 

gesellschaftliche Ebene lässt sich feststellen, dass staatliche Ordnung ohne das

Fundament einer zumindest halbwegs zufriedenen Bevölkerung nicht dauerhaft – und vor 

allem nicht gewaltfrei – aufrechterhalten werden kann.

                                                      
18 Kotrschal (2017), S. 137.
19 Ebd., S. 138.
20 Ebd.



― 10 ―

 

Literaturnachweise

Ames, Roger T. und Nakajima, Takahiro 2015. Zhuangzi And The Happy Fish. Honolulu: 

University of Hawai’i Press. 

Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi – Die Inneren Kapitel. Freiburg: Karl Alber.

Fabre, Jean-Henri 2013. Erinnerungen eines Insektenforschers V. (Übersetzt von 

Friedrich Koch) Mattes und Seitz: Berlin (Originalausgabe 11897).

Ikeda, Tomohisa 2014. -gakujutsu-bunko.

Kanaya, Osamu 2012. (4 Bd.). Iwanami-bunko (11971).

Kobayashi Shinmei 2018. Liezi . Meiji-shoin (11967).

Kotrschal, Kurt 2017. Hund und Mensch. Wien: Brandstätter.

Kubin, Wolfgang 2017. Liezi – Von der Kunst, aus dem Wind zu reiten. Freiburg: Herder.

Mair, Victor 1994. Wandering on the Way. New York: Hawaii University.

Nomura Shigeo 2016. – . Kadokawa (12004).

Paul, Gregor (Hg.) 2016. Staat und Gesellschaft in der Geschichte Chinas. 

Baden-Baden: Nomos. Darin Oliver Aumann: „Daoismus“, S. 57-66.

Schleichert, Hubert u. Roetz, Heiner 2009. Klassische chinesische Philosophie – Eine 

Einführung. Frankfurt am Main: Klostermann (11980).

Wilhelm, Richard 2011. Dschuang-Dsi, das wahre Buch vom südlichen Blütenland.

Köln: Anaconda (11912).

Wilson, Edward O. 1984. Biophilia – The human bond with other species. Harvard 

University Press.




