|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. Von Fischen, Végeln und anderen Kreaturen : Tier
Title . - .
und Mensch im frihen Daoismus

Author(s) |Aumann, Oliver

EXHEHRRIOT T b 2020, 2019, p. 1-

il

Citation

—_—
S

Version Type|VoR

o

URL https://doi.org/10.18910/77015

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Oliver Aumann
Von Fischen, Vogeln und anderen Kreaturen

— Tier und Mensch im frithen Daoismus —

Einfithrung

Die unterschiedlichen Traditionen der klassischen chinesischen Philosophie! entstanden,
nachdem etwa seit dem 6. Jahrhundert v.u.Z. die Dynastie der Zhou J& in eine Phase
des Niedergangs eingetreten war. Die Zhou hatten das chinesische Kaiserreich im Verlauf
von anndhernd sechs Jahrhunderten geeint und ithm eine staatliche Ordnung gegeben. Bei
deren Auflosung etablierten sich zahlreiche Kleinstaaten, die oft mit militirischen Mitteln
um die regionale Vormachtstellung kdmpften. Diese Epoche groBler politischer und
sozialer Umwiélzungen ist in die chinesischen Geschichte als ,,Zeit der streitenden
Reiche* Zhanguo shidai ¥BRFfL (481 — 221 v.u.Z.) eingegangen.

Diesem besonderen historischen Kontext ist es geschuldet, dass die klassische
chinesische Philosophie vorwiegend soziopolitische Themen behandelte. Die Herrscher
der Kleinstaaten lieBen sich von umherziehenden Gelehrten Vorschlige fiir eine effektive
Staatsfithrung unterbreiteten, und die Rivalitit zwischen unterschiedlichen Konzepten
bedingte, dass die gelehrten Ratgeber ihre Konzepte und Visionen eines idealen
Gemeinwesens argumentativ begriindeten. Von den vielen Staatstheorien, die so
entstanden, sind vor allem der Konfuzianismus Rujia 5%, der Daoismus Daojia 1B
und der Legalismus Fajia £ % zu erwihnen, die von anhaltender historischer
Bedeutung geblieben sind.

Die ,.friihen* oder ,,philosophischen* Daoisten? vertraten in diesem Diskurs
das Konzept eines Gemeinwesens, das man ganz allgemein als Gegenmodell zu einem
starken Staat bezeichnen konnte. AuBBerdem wurden abstrakte Prinzipien, wie die hehren
Ideale von ,,Menschlichkeit“ ren 1~ und ,,Gerechtigkeit* yi %, auf denen beispiels-
weise die Lehren des Konfuzius aufbauten, von den Daoisten dieser Zeit radikal in Frage
gestellt. Stattdessen wurden die Herrscher dazu ermutigt, den natiirlichen Anlagen der

Menschen zu vertrauen, mithilfe derer sich eine Gemeinschaft auch ohne &ul3ere

! Man spricht traditioneller Weise von ,,Vielen Denkern und hundert Schulen® zhuzi baijia
i ER.

2 Diese Begriffe stehen fiir daojia 155 und werden oft zur Abgrenzung vom spéteren,
religidsen Daoismus daojiao 1E#{ verwendet.



Einflussnahme oder gar Zwangsmafinahmen von selbst ordne. Da, um ein Beispiel
anzufiihren, jeder Mensch von Natur aus seine Eltern liebe, seien — so die optimistische
daoistische Position — Gebote und gesetzliche Vorschriften zur ,,kindlichen Pietit* (xiao

2£) iiberfliissig, wenn nicht gar kontraproduktiv.

1. Die Quellen des frithen Daoismus

Die Lehren des frithen Daoismus wurden in einigen wenigen Schriften iiberliefert, von
denen das nur etwa 5000 Schriftzeichen umfassende Daodejing & 155, das einer
legendédren Gestalt namens Laozi zugeschrieben wurde, am bekanntesten ist. Das Werk
ist unter anderem durch abstrakte und oft recht dunkle Aussagen iiber den idealen
daoistischen Weisen, das Dao und die nostalgische Sehnsucht nach einem verlorenen
Urzustand der Gesellschaft gekennzeichnet.

Die zweite zentrale Quelle fiir den Daoismus dieser Periode (3. — 4. Jh. v.u.Z.)
ist das Buch Zhuangzi #t-, dieser Text ist umfangreicher, vielgestaltiger und konkreter
als das Daodejing. Neben philosophischen Ausfithrungen {iber das Dao und die dem Dao
gemilBe Staats- und Lebensfiihrung enthidlt es zahlreiche Verweise auf bestimmte
historische Personen und Ereignisse aus der Zeit der ,Friihlings- und Herbst-
annalen Chungiu K (722 — 481). Daneben umfasst gerade dieses Buch zahlreiche
gleichnishafte Erzéhlungen, in denen auch Tiere vorkommen. Das Buch Zhuangzi weist
zudem zahlreiche inhaltliche Uberschneidungen mit zwei weiteren friihen daoistischen
Quellen auf, nimlich dem Buch Liezi ¥!|-¥- und dem Huainanzi #£7 -, in denen sich
ebenfalls Tiergeschichten finden.

In den Lehren des Konfuzius ist oft von den vielfaltigen Verpflichtungen des
Individuums gegeniiber seiner Familie und gegeniiber dem Staat die Rede, und das Gebot
eines verantwortungsvollen Sich-Einfiigens in die Gemeinschaft erscheint dem heutigen
Leser keineswegs fremd. Weil die konfuzianischen Texte groBen Wert auf
Selbstkultivierung durch Studium und moralische Lebensfiihrung legen — heute wiirde
man vielleicht von ,,Selbstoptimierung® oder enhancement sprechen — werden diese
Lehren gerne herangezogen, um aufzuzeigen, dass die Philosophen des chinesischen
Altertums niitzliche Lektionen auch fiir unsere Gegenwart entwickelt haben.

Im Unterschied dazu waren und sind die Aussagen der friihen Daoisten oft Stein

des AnstoBes und Quelle von Irritation und Verwirrung. Wenn zum Beispiel vom



,Nutzen der Nutzlosigkeit“ wuyong zhi yong Jo Hl 2 M oder vom ,Nicht-
Handeln“ wuwei J&55 die Rede ist, erscheint das so kontraintuitiv, dass moderne Leser
womdglich eine Art ironischer Brechung vermuten.® Doch ist, neben der inhaltlichen
Originalitdt dieser Texte, oft auch die Art der Darstellung bemerkenswert. Das gilt
insbesondere fiir die Tierparabeln, denn es mag auf den ersten Blick iiberraschen, dass
ausgerechnet im Tierreich Losungsansitze fiir Probleme des menschlichen Zusammen-

lebens gefunden werden sollen.

2. Naturbeobachtung und Tiere im Buch Zhuangzi
2.1 Der Blick eines Giirtners?
Wir wissen nicht, wer die tatsdchlichen Autoren der frithen daoistischen Texte waren. Das
Daodejing soll dem Pinsel des legendédren Laozi entstammen, und beim Buch Zhuangzi
,2Meister Zhuang“ findet der nominelle Autor zugleich als Titel bzw.
,Namenspatron* (Ulrich Unger) der heterogenen Textsammlung Verwendung. In einigen
Texten der Sammlung tritt denn auch ein ,,Meister Zhuang* oder Zhuang Zhou jtJ& in
Erscheinung, der die Ideale des frithen Daoismus lebendig verkorpert. Die Zuschreibung
des Werks an ,,Meister Zhuang* geht auf die Klassifikation durch den han-zeitlichen
Historiker Sima Qian =]f5i& (ca. 145 — 89 v.u.Z.) zuriick. Er beschreibt Zhuang Zhou als
,Aufseher (/i 5) in einem Lackbaumgarten (giyuan %), Nomura Shigeo erliutert:
Ein Aufseher in einem Lackbaumgarten war fiir die Verwaltung der Plantage
verantwortlich, die den Lack produzierte, welcher fiir die Herstellung von
Geritschaften des kaiserlichen Palastes und der Amtssitze der kaiserlichen
Beamten bendtigt wurde. Es existiert [auBer der Erwdhnung bei Sima Qian]
kein weiteres Quellenmaterial, womit sich verifizieren lieBe, ob Meister
Zhuang diese Tétigkeit tatsdchlich ausgeiibt hat. Aber es finden sich im Buch
Zhuangzi sehr detaillierte Beschreibungen der Lebensweise von Tieren und
Pflanzen, wie man sie sonst unter den Philosophen der Zeit der Streitenden
Reiche vergeblich sucht. Unabhéngig von der Frage, ob es sich nun tatsachlich
um den Aufseher einer Lackbaumplantage handelte oder nicht, lassen [diese
Beschreibungen] doch den Schluss auf eine Person zu, die durch irgendeine

Titigkeit Erfahrungen und Vertrautheit mit der Natur entwickelt hatte.*

3 Zur Interpretation der angefiihrten Konzepte vgl. Aumann (2018), S. 17 ff.
* Nomura (2004), S. 30, eigene Ubersetzung.



Allein im ersten Kapitel des Buches Zhuangzi begegnen uns — von den mythischen
Fabelwesen einmal ganz abgesehen — in unterschiedlichen Kontexten folgende Tiere und
Pflanzen®: Wildpferde, Zikaden, Tdubchen, Ulme, Spindelstrauch, Morgenpilz, Sommer-
zikade, Zaunkonig, Maulwurf, Flaschenkiirbis, ein knorriger Baum, Wildkatze, Wiesel,
Yak und Maus. Fiir einen kurzen Text, der in der deutschen Ubertragung nur wenige
Seiten umfasst, und der eigentlich von den Bedingungen fiir ein gelingendes
menschliches Leben und fiir einen funktionierenden Staat handelt, ist das eine ganz
beachtlicher Menagerie.

Es liegt die Vermutung nahe, dass dem Autor des Textes diese Tiere und
Pflanzen tatsichlich vertraut waren, denn sie werden durchgehend treffend charakterisiert.
Besonders schon zeigt das die folgende Stelle aus Kapitel 2:

Menschen essen das Fleisch ihrer mit Gras oder Getreide gefiitterten Tiere, der

Hirsch frisst Gréaser, dem HundertfiiBer mundet die Schlange, wihrend Milan

und Krihe Méuse zu schitzen wissen. Wer von den vieren kennt nun den

richtigen Wohlgeschmack?®
Auch einem Stubengelehrten mag bekannt gewesen sein, dass Hirsche sich pflanzlich
erndhren, aber es gehort doch eine gewisse Vertrautheit mit der Fauna dazu, um zu wissen,
dass es die giftigen HundertfiiBer (lang M) tatsichlich mit kleineren Schlangen
aufnehmen und diese dann auch vertilgen. Bemerkenswert ist, dass dieses Wissen dann

in einen philosophischen Text integriert wurde.

2.2 Das Tier als Gleichnis

Die Tiere im Buch Zhuangzi erfiillen ganz verschiedene literarische Funktionen,
manchmal werden sie, analog zu den &dsopischen Tierfabeln, als Gleichnisse fiir
menschliches Tun und Lassen verwendet. Die Erwidhnung der Zikade im ersten Kapitel,
die sich damit zufriedengibt, nur wenige Meter weit zu fliegen, und sich iiber die
weltenumspannende Reise des legendédren Phonix erheitert, fallt in diese Kategorie. Ein
weiteres Beispiel fiir das Tier als Gleichnis und rhetorisches Mittel findet sich im vierten
Kapitel, wo einem Gelehrten namens Qu Boyu i##{F1F die beriihmte Beschreibung der
Gottesanbeterin in den Mund gelegt wird. Qu Boyu wird von Yan He EH[E um Rat

gefragt, dem die schwierige Aufgabe zukommen soll, einem tyrannischen Kronprinzen

5 Die Zuordnung einzelner Arten ist dabei nicht immer eindeutig.
® Aumann 2018, S. 45.



als Betreuer zu dienen. Qu Boyu hilt diese Aufgabe fiir aussichtslos und gibt folgendes
Gleichnis:
Weillt du nicht von der Gottesanbeterin? Erregt hebt sie ihre Arme in der
Wagenspur und so begegnet sie dem [herankommenden] Wagen. Sie weil3 nicht,
dass sie ihn nicht bezwingen kann. Fiir so groBartig hélt sie ihre Féhigkeiten.
Sei davor auf der Hut und halte dich zuriick.”
Die Beschreibung der ungestiimen Gottesanbeterin konnte treffender kaum sein, das
Insekt wird beispielsweise von dem groflen franzosischen Naturforscher Jean-Henri
Fabre als ,,Tiger unter friedlichen Insektenstimmen®, ,,Ungeheuer” und ,teuflischer
Vampir® bezeichnet und mit Adjektiven wie ,grausam®“ wund ,maBlos
furchtbar* beschrieben.® Doch stehen die Tiere in solchen Textstellen des Zhuangzi
metaphorisch fiir menschliche Eigenschaften und man mag einwenden, dass diese
Metaphern vielleicht rhetorisch originell und unterhaltsam seien, aber nicht unbedingt

von einem echten Interesse an den Tieren selbst zeugen.

2.3 Tier und Mensch

Ganz anders verhélt es sich bei den Texten, in denen Tier und Mensch in Interaktion

auftreten, dort werden fundamentale Fragen der Erkenntnistheorie und Kommunikation

angesprochen, mit denen sich Philosophie und Naturwissenschaft bis auf den heutigen

Tag beschéftigen. Eine beriihmte Textstelle aus dem Buch Zhuangzi lautet:
Zhuangzi und Huizi liberquerten eine Briicke am Fluss Hao, als Zhuangzi sagte:
,»oieh, wie die Fische hervorkommen und gemaichlich das Wasser
durchschwimmen. Das ist die Freude der Fische!* Huizi sagte: ,,Du bist kein
Fisch. Wie kannst du von der Freude der Fische wissen?* Zhuangzi sagte: ,,.Du
bist nicht ich, wie kannst du wissen, dass ich nicht von der Freude der Fische
weill?* Huizi sagte: ,,Ich bin nicht du, und kann keineswegs wissen, was du
weilit. Aber du bist keineswegs ein Fisch. Du kannst die Freude der Fische nicht
kennen.* Zhuangzi sagte: ,,Bitte lass uns nochmal zum Ausgangspunkt unseres
Gesprichs zuriickgehen. Du fragtest mich, wie ich von der Freude der Fische

wissen konne. Da wusstest du schon, dass ich es wusste und fragtest mich

7 Aumann ebd., S. 66.
§ Fabre (2013), S. 240, 253 und 285.



danach. Ich wusste es, als ich hier iiber dem Fluss Hao stand.*’
Zhuangzi, der in dieser Geschichte hdochstpersonlich in Erscheinung tritt, verficht die
Position, dass er als Mensch die Freude der Fische ganz unmittelbar mitzuempfinden
vermag.'? Huizi hingegen vertritt einen eher zynischen, bzw. niichtern-materialistisch-
modernen Zugang zur Wirklichkeit, der die Naivitit des direkten Erlebens infrage stellt.
Die Fische sind hier also nicht nur ansprechendes literarisches Stilmittel, sondern die
realen Fische selbst werden als Objekte des menschlichen Erlebens und moglicherweise
sogar als Gegentiber einer kommunikativen Beziehung thematisiert. In der beschriebenen
Situation fallt auf, dass der Mensch von oben, ndmlich von einer Briicke aus, auf die
Fische herabblickt. Der Mensch scheint erhoht, das Tier unter thm.
Eine geradezu spiegelbildliche Szene findet sich im Buch Liezi, in dem die
Frage nach interspezifischer Kommunikation in umgekehrter Richtung gestellt wird. Dort
sind es die Tiere, und zwar Vogel, die von oben und allem Anschein nach, oder doch
zumindest in der Konsequenz, mit Verstindnis auf das Treiben der Menschen herabsehen.
Es lebte ein Mann am Meer, der die Mowen liebte. Jeden Morgen ging er zum
Strand, folgte den Mowen und erfreute sich an ihnen. Von den Méwen kamen
mehr als hundert. Sein Vater sagte: ,,Ich hore, dass alle Mowen dir folgen und
sich mit dir freuen. Fange und bringe mir welche, damit auch ich mit ihnen
spielen kann.”“ Als der Mann am néchsten Tag zum Strand ging, tanzten die
Méowen am Himmel, ohne zu ihm herabzukommen. '
Hier scheinen es die Mowen zu sein, die intuitiv erkennen, dass mit dem ihnen doch so
vertrauten Menschen an jenem Tag etwas nicht stimmt. Solange der Mann absichtslos
und ohne auf die Situation Einfluss zu nehmen (wuwei) am Meer entlang schlenderte,
kamen sie arglos und in groBer Zahl zu ihm herbei. Doch an dem Tag, an dem der Vater
,einen Schatten auf den Sohn wirft“!?, halten sie vorsichtig Abstand. Der Seitenhieb auf
die Konfuzianer ist kaum iibersehbar: Worum ein Vater seinen Sohn bittet, das kann
dieser aufgrund seiner moralischen Verpflichtung zur kindlichen Pietdt (xiao) kaum

ablehnen. Doch indem er dieser konfuzianischen Kardinaltugend huldigt, zerstort er die

% Ikeda 2014, S. 1083, f. (eigene Ubersetzung).

10 Die Geschichte kann natiirlich auch anders interpretiert werden, und der Sammelband
Zhuangzi And The Happy Fish (Ames/Nakajima 2015) enthalt zahlreiche philosophische
Auseinandersetzungen mit dieser Episode.

' Eigene Ubersetzung in Anlehnung an Kobayashi (2018), S. 96.

12 Kubin (2017), S. 99.



Unmittelbarkeit seiner Beziehung zur Natur, in diesem Fall das unausgesprochene
Vertrauensverhéltnis zu seinen Kumpanen aus der Vogelwelt.

Die Autoren des Buches Liezi waren klug genug, das Ende der kurzen
Geschichte offenzulassen. Den Lesern steht es frei, sich ihren Reim auf das Geschehen
zu machen. Was in den Mdwen tatsdchlich vorgeht, ob sie vielleicht ,,das Gespriach von
Vater und Sohn nicht nur belauscht, sondern sogar verstanden haben*!3, das kénnen wir
nicht wissen. Ebenso wenig wissen wir, ob Zhuangzis Fische tatsdchlich ,,froh* waren,
als die beiden Ménner auf der Briicke standen. Worauf es ankommt ist aber, dass Tiere
in den Texten der frithen daoistischen Autoren keineswegs nur literarischer Zierrat oder
Metaphern sind, sondern dass wir vielmehr ein konkretes, spezifisches und philoso-
phisches Interesse an den Tieren, der Natur und ithrem Verhédltnis zum Menschen

beobachten konnen.

3. Warum Tiere?

Wenden wir uns abschiefend der Frage zu, worin das Interesse der daoistischen Autoren
an ihrer tierischen Umwelt begriindet sein mag. Der Kontext ihrer Entstehungsgeschichte
legt eine Beziehung der Texte zu schamanischen Traditionen nahe. Im Buch Zhuangzi
finden sich Hinweise auf entsprechende Vorstellungen, etwa auf Konzepte von
Seelenreisen, die ein Schamane in Trance unternimmt, und die ihn in die Welt der Geister
oder auch in die Seelenverfassung von Tieren einfiihren. Allerdings werden Schamanen
in der daoistischen Tradition oft auch kritisch gesehen und ihr Wissen als bloBes
funktionales Wissen abgetan.!* Vielleicht lieBe sich etwas zugespitzt formulieren: Der
Schamane kennt zwar die Regeln, nach denen ein Regenzauber durchzufiihren ist, aber
begreift nicht den Zauber des Regens an sich. Die grundlegende Erfahrung des Dao als
einem der sinnlich erfahrbaren Welt immanenten Lebens- und Ordnungsprinzip, um das
sich die Daoisten bemiihen, bleibt ihm verschlossen.

Neben schamanischen Tendenzen, liefert vielleicht die ,,Biophilie-
Hypothese* des Biologen E. O. Wilson eine allgemeinere Erklérung fiir das Interesse der
Menschen am Tier:

[...] wir sind zu einem guten Teil menschlich durch die besondere Art und

Weise, auf die wir zu anderen Organismen in Beziehung treten. Sie sind die

13 Ebd.
4 Vgl. Aumann (2018), S. 13.



Matrix in der der menschliche Geist entstanden ist, in der er dauerhaft
verwurzelt bleibt, und sie bieten ihm sowohl die Herausforderungen als auch
die Freiheit, nach der er genuin strebt. '
Die ,,besondere Art* unserer Beziehungen zu anderen Organismen ldsst sich in ganz
unterschiedlichen Kontexten beobachten und beschreiben. Menschliche Kulturentwick-
lung ist ohne Mensch-Tier-Beziehungen kaum vorstellbar. Wir nutzen Tiere auf ganz
unterschiedliche Weise. Manchmal nutzen wir sie aus, und wie leicht dies zu
Misshandlung und Quilerei fithren kann, war bereits im chinesischen Altertum bestens
bekannt. Das neunte Kapitel des Buches Zhuangzi beginnt wie folgt:
Pferde konnen mit ihren Hufen auf Reif und Schnee laufen, und sie konnen mit
threm Fell Wind und Kilte abwehren. Sie fressen Gras, trinken Wasser, heben
ithre Beine in die Hohe und springen umher. Das ist die wahre Natur der Pferde.
[..] Dann aber kommt Bo Le ! und sagt: ,Ich werde die Pferde gut
zurichten.“ Er versengt [ihre langen Haare], stutzt [ihnen das Fell], beschneidet
[ihre Hufe] und brandmarkt sie. Mit Zaumzeug [am Kopf] und Seilen [an den
Beinen] fesselt er sie, und wenn er sie im Stall oder am Gatter zusammenstellt,
sind von zehn Pferden schon zwei oder drei tot. Er ldsst sie Hunger und Durst
leiden, lésst sie galoppieren und traben, er ordnet ihren Schritt und richtet sie
in Reihen aus. Wenn er sie von vorne an Zaumung und Kopfschmuck zieht und
von hinten mit Lederpeitsche und Bambusgerte antreibt, dann sind die toten
Pferde schon in der Uberzahl.!”
Neben der zielgerichteten Haltung von Nutztieren mit all ihren Schattenseiten finden sich
aber in allen Kulturen auch zweckfreie Begegnungen von Menschen und Tieren. Die
Mowen, die ihren menschlichen Kumpan auf seinen Spaziergéingen am Meer begleiten,
fallen in diese Kategorie. Ebenso der sommerliche Schmetterling, der einen der Autoren
zur Betrachtung vom ,,Wandel der Dinge* im beriihmten ,,Schmetterlingstraum* im
zweiten Kapitel des Zhuangzi inspiriert hat.
Der osterreichische Biologe Kurt Kotrschal verweist auf neuste Erkenntnisse

der Neurowissenschaft, die belegen, dass Séuglinge im Alter von drei bis sechs Monaten

'S Wilson (1984), S. 139, eigene Ubersetzung.

16 Bo Le“ 1H1%%; legendire Gestalt, er galt als ein Meister in der Dressur und Beurteilung von
Pferden.

17 Eigene Ubersetzung.



Tierdarstellungen gegeniiber die intensivste Aufmerksamkeit zeigen, und fiihrt aus:
Es diirfte kein Zufall sein, dass weltweit die frithe Kinderliteratur von Tieren
bestimmt ist: Kein Buch fiir Drei- bis Zwolfjahrige kommt ohne Tiere aus.
Dazu passt, dass die ersten wortdhnlichen Laute, die Kinder von sich geben,
gewohnlich mit Tieren zu tun haben. '

Kotrschal erinnert an Ernst Haeckels beriihmte Rekapitulationstheorie, wonach die

individuelle Entwicklung eines Lebewesens die stammesgeschichtliche Entwicklung

seiner Art rekapituliert, und folgert:
Tiere miissen in der Frithentwicklung des Homo sapiens — also iiber die letzten
zweil Millionen Jahre — schon iiberaus wichtig gewesen sein, wenn sie einen
derartig starken FuBabdruck in der frithkindlichen Psyche hinterlieBen. Und
wie auch aus der Entwicklung der mentalen Reprasentationen vom Kleinkind-
bis ins Erwachsenenalter bekannt ist, ist die Beziehung zu Tieren und Natur in
vielfiltiger Weise wichtig fiir ein gliickliches, balanciertes Leben als
erwachsener Mensch. '’

Vielleicht weisen uns die daoistischen Gelehrten des chinesischen Altertums, denen wir

die in Rede stehenden Texte verdanken, durch ihren Tierschilderungen genau darauf hin:

Zu den Bedingungen eines gelingenden menschlichen Lebens gehort in aller Regel auch

der Kontakt zu nicht-menschlichem Leben. Die Beobachtung und der Umgang mit Tieren

liegen in unserer Natur, unsere ,,angeborene ,,Erwartungshaltung, wie eine Umwelt

beschaffen sein muss, die ein erfiilltes, gliickliches Leben ermdglicht‘?°

umfasst ganz
wesentlich Mensch-Tier-Beziehungen. Vielleicht ist in einer Kultur und Lebenswelt, in
der sich — aus den unterschiedlichsten Griinden — mehr und mehr Erfahrungsbereiche in
den virtuellen Raum verlagern, der Riickbezug zu wunser leiblich-biologischen
»Matrix“ durch den Umgang mit realer Natur wichtiger denn je. Auf der individuellen
Ebene tragt Naturerfahrung zum korperlich-seelischen Wohlbefinden bei, und fiir die
gesellschaftliche Ebene ldsst sich feststellen, dass staatliche Ordnung ohne das

Fundament einer zumindest halbwegs zufriedenen Bevdlkerung nicht dauerhaft —und vor

allem nicht gewaltfrei — aufrechterhalten werden kann.

18 Kotrschal (2017), S. 137.
9 Ebd., S. 138.
20 Ebd.



Literaturnachweise

Ames, Roger T. und Nakajima, Takahiro 2015. Zhuangzi And The Happy Fish. Honolulu:

University of Hawai’i Press.

Aumann, Oliver 2018. Das Buch Zhuangzi — Die Inneren Kapitel. Freiburg: Karl Alber.

Fabre, Jean-Henri 2013. Erinnerungen eines Insektenforschers V. (Ubersetzt von
Friedrich Koch) Mattes und Seitz: Berlin (Originalausgabe '1897).

Ikeda, Tomohisa i H%1/A 2014. Sgji I£7 (2 Bd.). Kodansha-gakujutsu-bunko.

Kanaya, Osamu 444# 2012. Sgji £ (4 Bd.). Iwanami-bunko ('1971).

Kobayashi Shinmei /NMK{EH] 2018. Liezi #1]-f-. Meiji-shoin ('1967).

Kotrschal, Kurt 2017. Hund und Mensch. Wien: Brandstitter.

Kubin, Wolfgang 2017. Liezi — Von der Kunst, aus dem Wind zu reiten. Freiburg: Herder.

Mair, Victor 1994. Wandering on the Way. New Y ork: Hawaii University.

Nomura Shigeo BFFI% K 2016. Roshi — Soji &1 + 1. Kadokawa (12004).

Paul, Gregor (Hg.) 2016. Staat und Gesellschaft in der Geschichte Chinas.
Baden-Baden: Nomos. Darin Oliver Aumann: ,,Daoismus®, S. 57-66.

Schleichert, Hubert u. Roetz, Heiner 2009. Klassische chinesische Philosophie — Eine
Einfiihrung. Frankfurt am Main: Klostermann ('1980).

Wilhelm, Richard 2011. Dschuang-Dsi, das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland.
K&ln: Anaconda (11912).

Wilson, Edward O. 1984. Biophilia — The human bond with other species. Harvard

University Press.





