
Title 文学論争におけるクロップシュトックの評価 : 文学
論争の再考にむけて

Author(s) 福田, 覚

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2020, 17, p. 1-10

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/77050

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



文学論争におけるクロップシュトックの評価

一ー文学論争の再考にむけて~

福田覚

ドイツ啓蒙主義研究において、ゴットシェートやスイス派は、彼らが詩学青に書いている概

念的、理念的な記述とは別の次元で、同時代や過去の時代の個々の文学作品に対して見せた批

評眼や趣味という次元でも評価され、それによってその人物像が描かれてきた観が強いしとり

わけ、ゲーテないしは古典主義を頂点とずるような、英雄史観的と言ってもよいかも知れない

文学史記述においては、その頂点につながる作風の流れというものを物語として見出して、そ

の流れに貢献したかどうか、あるいはその流れに対してそれに沿った批評眼や趣味を示したか

どうか、という面を評価する姿勢が取られてきたと言えるだろう。ゴットシェートとスイス派

の間で 1740年以降行われたいわゆる「文学論争 (Literaturstreit)」は、批評眼の違いが明らかに

なったという面が強く、そうした文学史記述にとって啓蒙主義時代の代表的なエピソードと言

える。

本稿では、文学論争の流れに巻き込まれていった観のあるクロップシュトックについて、当

時の両陣嘗に見られた評価の言説を振り返り、文学論争を再検討して詩学史記述につなげてい

くための準備のひとこまとして、資料の再読を行っておきたい。後世から見れば、クロップシ

ュトックの作品を見る目があったかどうかという観点からどうしても見られてしまう部分であ

る。我々が目を向けたいのは、クロップシュトックについて語るときの物語の枠組みである。

1 . ゴットシェートの評価

後世に残された肖像画を取り上げて、「絵のなかで生き続けること (Nachlebenin Bild)」とい

う論考を書いたリュディガー・オットーは、ゴットシェートの評判の浮き沈みを次のように記

している。

「18世紀の 30年代において彗星のごとく上昇したあと、ゴットシェートは、40年代以降、

増大する攻撃にさらされていた。スイス派のヨハン・ヤーコプ・ボードマー (1698-1783)

やヨハン・ヤーコプ・ブライティンガー (1701-1776) との論争のなかで、両派の代表者た

-1-



ちは、容赦のない論戦を交えた。ゴットシェートがクロップシュトック (1724-1803)を拒

絶したことが、若い世代において、彼の信用を失わせることとなった。」 2

ここで言われているのは、クロップシュトックという若者に対する評価が、むしろゴットシェ

ート自身の評価の趨勢を変えるのに決定的だったということである。

では、ゴットシェートによるその「拒絶」の様子から振り返っておきたい。たとえば、 1751

年の『批判的詩論の試み』増補第4版で、ゴットシェートは、クロップシュトックの『救世主』

に触れている。このときまだ手に入るのはその詩の第 4部までで、作品は終わりそうにないと

述べたあと、次のように批判的に言及している。

「その最初の本にいくらかの売り上げをもたらすには、多くの手立てが必要であった。し

かしそのずべてをもってしても、一つの詩を養っていくのに、十分なものとはならないよ

うである。この詩が多くの寓話でもって捻り出している宗教的な真理を除けば、識者の喝

采が得られるような貴重なものはこの詩にはほとんどない。というのも、この詩は、識者

のうちまだ誰一人として味方にできておらず、買収した称賛者の喝采さえまだ得ていない

のである。」（第2部前編第w章「叙事詩あるいは英雄詩について」 §20」)3 

この部分の記述は、 1742年の『批判的詩論の試み』第3版にはもちろんなく、第4版で書き加

えられたものである。クロップシュトックの名を饗かせた、反聾を呼んだ詩歌に対する言辞と

しては、なかなか手厳しい散々な評価と言える。

同じ第4版の別の箇所にも『救世主』への言及が見られる。

「こうしたローエンシュタインの一派が我々のところでは死に絶えたと思ってはならない。

ただ別の姿に変わっただけである。アルプスはその一派に新たな首領を授けた。そしてそ

の庇護の傘の下で彼らは、さらにひどい不調和を考え出してよいと思っている。多くのう

ちの一つだけを例を挙げると、最近、ベルリンで我々に対して『春』が出版された。これ

は大騒ぎしてチューリッヒでも後続するかたちで印刷された。だがそれは、チューリッヒ

の画家たちがこれまでローエンシュタインやノイキルヒに関して撥ね付けてきたあらゆる

ナンセンスを二倍にするものである。そして、ここで『救世主』から見本に挙げられない

ものに何があるだろうか。しかしながら、我々ドイツ人の健康的な理性を、ずぐにまた目

がさめるだろうと、信頼ずることにしよう。こうした虚飾的な思潮に対抗ずる手段は、古

代のラテン語作家や近代のフランス人作家を読むことである。」（第 1部第VIII章「比喩的な

表現法について」 §25) 4 

-2-



『春』というのは、 1749年にベルリンで出版された、エーヴァルト・クリスティアン・フォン・

クライストの詩である5。「チューリッヒの画家たち」というのは、『両家談論』を発行して画家

を名乗っていたスイス派を指す。「虚飾的 (schwiilstig)」と言われているように、クロップシュ

トックの『救世主』は、フォン・クライストの『春』と同列で、バロックの虚飾渦多な表現法

の延長上のものとして捉えられている。ゴットシェートに言わせれば、それは、スイス派の趣

味の傾向に通じるもので、「健康的な理性」とは相容れないものと考えられている。クロップシ

ュトックを評価できなかったことがゴットシェートの評判を落としたとすると、ゴットシェー

トとしては依然としてバロック的な虚飾と戦っていたつもりのところで、新たな作風というも

のを汲み取る枠組みを持ち合わせていなかったことになる。

2. 『救世主』の発表からスイス滞在まで

1744年にブレーメンで創刊された雑誌『悟性と機知の満足のための新たな論叢』 (Neue

Beytr且gezum Vergniigen des Verstandes und Witzes)、通称『ブレーメン論叢』 (BremerBeitr且ge) に

おいて、クロップシュトックが宗教叙事詩『救世主』の最初の 3つの詩歌を発表したのは 1748

年のことであった。文学史では、この 3つの詩歌が最も重要と見られている。クロップシュト

ックが 24歳になる年のことである。その後、『救世主』がようやく完成するのは、 1773年であ

る。

クロップシュトックがこの『救世主』をすでにシュールプフォルテの学校時代から構想して

いたことは、 1800年3月20日のハイムバッハ宛の手紙にはっきりと書かれている。

「プフォルテにいた息い出がしばしば満足をもたらしてくれるのは、彼の地で救世主の構

想をほぼ全面的に仕上げていたからでもあります。」 6

クロップシュトックはこのシュールプフォルテの時期からすでに、ライプツィヒのゴットシェ

ートと論戦を行っているスイス派に傾倒している。『救世主』が最初に掲載された年である 1748

年の 8月 10日、ボードマーに宛てたラテン語の書簡のなかで、クロップシュトックは次のよう

に書いている。

「若い私がホメロスやウェルギリウスを読んでいた年月に、すでにザクセンの批評的な書

には怒りをもち始めていましたが、そのときに、あなたとプライティンガー氏の批判的論

集を入手しました。それを読んだ頃、いやむしろそれをむさぼり読んだ頃は、ホメロスや

ウェルギリウスが右手にあったとしたら、その論集は参照するために常に左手に待機して

-3-



いたのでした。それから私は、あなたが約束しておられた崇高論をどれだけ切望したこと

でしょう。そしてそれは今でもそうなのです。ですが、ミルトンです。あなたがミルトン

を翻訳なさらなかったら、私がミルトンを知るのはひょっとするとひどく遅くなっていた

かも知れません。思いがけずミルトンが手に入りました。ミルトンは、ホメロスが点けた

炎を高く燃え上がらせ、天界と宗教について歌うよう私を導いてくれたのです。」 7

ライプツィヒとチューリッヒの間の文学論争に関心を向けていたクロップシュトックだが、そ

のクロップシュトック自身が論争する両陣常の話題となって、巻き込まれていくことになる。

この青簡で「崇高論」と「ミルトン」に言及されている点は注目に値する。というのも、少し

結論を先取りして言えば、今後我々が検証したいのは、クロップシュトックの評価をめぐる論

争は、ミルトンをめぐる論争の延長上にあり、そのミルトンをめぐる論争は、詩学青の理論面

での崇高論をめぐる立ち位置の違いに連動しているのではないか、という点だからである。

1745年、シュールプフォルテの学校を卒業したあと、クロップシュトックはイエナで神学の

勉強を始めるが、 1746年にライプツィヒ大学に移っている凡当時、この大学にはゴットシェー

トやゲラートがいた。ライプツィヒを去るのは 1748年である90

クロップシュトックの救世主の詩篇が与えたインパクトはとりわけスイスで強く、ボードマ

ーはクロップシュトックをスイスに招待した。 1750年、クロップシュトックはヨハン・ゲオル

ク・ズルツァーおよびヨハン・ゲオルク・シュルトハイスとともにスイスを訪れ、チューリッ

ヒのボドマーのところに滞在している 10。スイスを離れてデンマークに向かうのは、翌 51年で

ある1¥

3. ボードマーの評価

クロップシュトックのチューリッヒ滞在から少し時間は遡るが、 1748年に初めて『救世主』

が掲載されたあと、ボードマーは、 1749年の『新・批判的書簡』でクロップシュトックに言及

している。「ドイツの詩の金の時代の接近について」という第 55書簡に、次のように書かれて

しヽる。

「私はクロップシュトックがもうすでに救世主である神のことを詩に読むのを聞いた／ミ

ルトンの精神が織り込まれて、クロップシュトックの精神が輝いている／私はもうすでに、

クライストからやってくるそよ風の香る翼も見た／それが春に付き従っているのを、庭や

野を通り抜けて／勇気をもって力強くオリンピアの草地でそれらが呼び寄せるのは／新た

な竪琴、神聖な歌／神聖な歌が心の弦を通り抜けると／そっと忍び足で私のタベがやって

-4-



くる

こうした者たちの書に日をやると、私にはまるで、金の時代に日をやっているようである。

金の時代はそれほど遠くないと想わせてくれる。」 12

歳を取ってきたボードマーは、美的な学問の鉛の時代が銀の時代となった過去を振り返り、や

がては金の時代へと変わることを期待しながら、詩的な友人たちのことを考えている。ゴット

シェートが古い時代の名残を見ているものに対して、ボードマーは、新しい時代の到来を見て

いることになる。ここで「ミルトンの精神」が織り込まれていると明言されている点も記憶に

とどめておきたい。

ヒルツェルによると、 1748年、ボードマーはクロップシュトックの『救世主』のうち最初の

三つの詩篇を手に入れたが、同じ頃に、ヒルツェルはボードマーにクライストの『春』をベル

リンから届けている。先の第 55書簡の詩は、歳を取り 50歳の誕生日を迎えたボードマーの喜

びを表している。ヒルツェルはこう記している。

「このことにボードマー以上に心を動かされた者はいなかった。ボードマーは、ミルトン

の崇高を理解する趣味をドイツ人に教えようと長い間努力したがうまく行っていなかっ

た。・・・彼は、自らの感激を友人たち全員に伝えた。そして、最初はまったく関心がない

ように見えたドイツ国民に対して、この現象に注意を向けさせるために、あらゆる手段を

用いた。最初の 3つの詩篇を『ブレーメン論叢』に載せたクロップシュトックの友人たち

でさえ、当初は、その本当の価値を正しく評価することができなかった。エーベルト自身、

ズルツァーに対してーー私はそれをズルツァーがボードマーに宛てた 1749年 1月 18日付

けの手紙で読むのだが一ー『ブレーメン論叢』の著者たちは、クロップシュトックが前に

進めなくても、好ましくないというふうに見ていない、と述べていた。」 13

クロップシュトックはボードマーが訳したミルトンの作品を読んでいて、ミルトンの崇裔さが

分かる趣味をもたらそうとしていたボードマーが若いクロップシュトックの詩の価値を認める。

ヒルツェルの記述からは、そのような筋立てが読み取れる。新しい金の時代を予感していると

しても、それはここでの記述を読む限り、これまでにないまったく新しいものがやってくるわ

けではなく、「ミルトンの崇涵」を理解する趣味が広がるということである。

4. 対立の波紋

再度、クロップシュトックを評価しない側に日を向けると、 1751年に、ゴットシェートが『批

-5-



判的詩論の試み』第4版に書いたクロップシュトック批判に続けて、 1752年には、ライプツィ

ヒで匿名で発行された書に、こうしたボードマーの姿勢を椰楡する言葉が記されている。

「ところで、一面では、闇と無学の時代、これらすべての作品に、無知や思い込みに対し

て大目に見られ見逃されてきたものがあり、また別の一面では、近年、タッソーやミルト

ンに、最も分別のある芸術評論家によって非難されてきたものがあるのだが、そうしたも

のが我々に対して今、特別な美として押しつけようとされている。そうしたものを、ある

チューリッヒの芸術評論家が、 ドイツの詩の金の時代の前兆だと、大胆にも吹聴しようと

している。そうしたものは、すべて、ホメロスやウェルギリウスに勝るという。実際のと

ころ、我が国の神学者たちがとても静かにじっとしていて、無神論や宗教蔑視に傾いてい

るこの時代に、そのような新たな宗教的な虚言者たちがどれほど多く真のキリスト教に害

になるのか、気づいていないその様子に、逆に驚かなければならないのである。彼らは、

見事な熱意で、ツィンツェンドルフの狂信を、とりわけ、目眩のするその歌の本において

責め克てるのに、これらの新たな叙事詩にはまさに熱狂の精神が、ただ単にわりと抜け目

のない、それほど無趣味ではないやり方で支配しているのだということを見ていない。し

かし、まさにそれ故に、新たな叙事詩はそれだけ一層有害であり、伝染するのである。」 14

この「あるチューリッヒの芸術評論家が．．」というところには註が付され、先に触れたボー

ドマーの第 55書簡の詩が引用されたのち、ボードマーを嘲笑する次のような言葉が添えられて

いる。

「ある気ままな友人は、ここで、まるでエルサレムの寺院の古代のシメオンのように、大

聖堂にいる歓喜に満ちたチューリッヒ人が両手を挙げてそこに立っているのを想像し、そ

のチューリッヒ人がうれしそうに叫ぶのを聞く：『主よ、今あなたは、あなたのしもべを安

らぎへと向かわせます。というのも、スイス人を照らしチューリッヒの民衆を賛芙するた

めにクロップシュトックが用意した救世主を私の目が見たからです。』」 15

桃発的な言葉が目に付くが、根底にある両派の感性の分かれ目は、タッソーやミルトンを評価

するか否か、ゴットシェート派の側から言えば「熱狂の精神」の悪しき支配を見過ご‘すのかど

うか、にある。

この言葉を直接取り上げて、クロップシュトックの友人であったクラーマーが、 1752年の『ブ

レーメン論叢』で、匿名で反論している。

「このように言う人物を人はどういう目で評価すべきだろうか。とりわけ学者に、真理に

-6-



対してだけでなく、啓示の描き方にまで、謙虚さ、豊かさ、中立性、誠実さ、畏敬の念を

求める者だとしたら、それらのなかにそれほど多くの、それほど卑しい矛盾に気づくのだ

から、そのような性格の人物なんてでっち上げ、それもまったくありえないでっち上げだ

と、この者は自分を説得しないのだろうか。そのような性格の者が本当に存在すると、彼

は信じられるのだろうか。」 16

クラーマーは、ライプツィヒの批評者を次のように批判する。

「よき趣味に奉仕しようという意図で、必須とされる豊かさを看取しつつも、学者の誤り

を明らかにするとしたら、それは妬みでもなければ卑劣なことでもない。しかし、次のよ

うな芸術批評家がいたら、その性格について、どのような判断がなされるだろうか。・・・

自らの詩を宗教の最も崇高な対象に捧げ、そのなかで一貫して、キリスト教に対する深い

畏敬の念と、徳に対する高貴な愛を示している詩人の作品のなかに、有害な、キリスト教

やあらゆる健康的な道徳の転覆を目指すような、ヘルンフート派の熱狂や、ベーメやフォ

アデッチュの無意味な熱狂が隠されていると読者を説き伏せようとしながら、こうして言

い立てたことを証明の見せかけで飾り立てることさえしない芸術評論家。それぞれの分野

で同じように賞賛に値する他の学者たちは言うに及ばず、神学者の間でも詩人に賛辞を述

べる人はそれほど普通ではないのに、その神学者の間でさえ、バルムガルテンやザックの

ような人が称賛しているにもかかわらず、趣味にとって名誉となる世界の救済を歌ってい

る詩を、いくらか名声や評判のある学者なら誰もまずまずだと判断することはできないな

どと言ってはばからない芸術評論家。この詩を公に褒めた者全員を、証拠もなしに、金で

雇われた賛辞者だと言明する芸術評論家。ミルトンのような人を無知蒙昧だと嘲笑できる

芸術評論家。このような芸術評論家の性格についてどのような判断がなされなければなら

なしヽ だろうか。」 17

言葉の応酬になっているが、クロップシュトックの詩には、「ヘルンフート派の熱狂や、ベーメ

やフォアデッチュの無意味な熱狂が隠されている」のかどうか、ということが一つの論点とし

て抽出される。クラーマーは、そうではないと言う。クロップシュトックの詩は、「宗教の最も

崇高な対象」を歌ったものであり、「キリスト教に対する深い畏敬の念と、徳に対する高貴な愛

を示している」という見立てである。

一連の再読の最後に、シェーナィヒが 1754年に公刊した書に見られる明確なクロップシュト

ック批判を見ておく。シェーナィヒは、ゴットシェートなどライプツィヒ側の「忠実な取り巻

き」 18と言われる人物である。シェーナィヒの強調する視点の一つは、ゴットシェートも述べて

いた「健康的な理性」である。

-7-



「祖国があるというほどすばらしいことはない。そして、今の時代、健康的な理性がない

という結論に達するほど確実なことはない。」 19

シェーナイ 1:::はそう述べたあと、そうでなければ、 B・・やBr・ ・ やKl・ ・ が名声を得ること

はなかったと言い、ボードマーの『新・批判的書簡』の第 55書簡を引用している。「祖国の恥」

といった強い言葉がそれに続く。少し先のページでは、クロップシュトックに悟性はあっても

健康的な理性はない、ということも言われている。

5 暫定的な見通し

ここまでで概観してきたクロップシュトックをめぐるやりとりから、今後の研究にどのよう

な示唆が得られるか、暫定的にまとめておきたい。クロップシュトックは、ライプツィヒとチ

ューリッヒの間で行われた文学論争の議論の対象となって、そういう意味で、巻き込まれてい

っている。そして評者たちのいくつかの言葉が、クロップシュトックをめぐる評価の違いは、

ミルトンをめぐる捉え方の違いの延長上にあることを窺わせている。

ゴットシェートやゴットシェート派の側は、「健康な理性」を判断の基準として示し、「虚飾」

や「無意味な熱狂」というものを非難しているというのが基本線と見ることができる。反対の

陣営は、そうした見方を否定している。従って、クロップシュトックをめぐる評価の違いがミ

ルトンをめぐる評価の違いから生まれているとして、ミルトンがやはり一種の試験紙になって

いる場合に、そのミルトン評価の違いがどういった理論的立場の違いからきているのかという

ことを、この「健康な理性」、その対義語としての「虚飾」や「熱狂」という概念が示唆してい

るように思われる。

そこにヒルツェルが考えていた筋立てが加わる。つまり、「ミルトンの崇麻」が理解されるか

どうかの問題だということである。そうすると、文学論争において、ミルトンからクロップシ

ュトックヘという流れが理解されるかどうかは、詩学の理論的な面では、崇裔をめぐる評価の

違いと連動しているのではないかという仮説的な見通しが得られる。

これらの点を、文学論争の両陣営が啓蒙に対してもっている物語的理解の相違として読み解

くとどうなるだろうか。同じ時代のなかで、ライプツィヒとチューリッヒは詩学的な思考と趣

味の両端に分かれて対立していたというのが、従来のイメージとしてあったと思われるが、両

者の時代感覚を物語の推移として見てみると、ゴットシェートの側は、健康的な理性によって

バロックの「虚飾」を乗り越えていくという物語の推移を思い描いているのに対して、スイス

派の側は、「虚飾」と呼ばれたものを「崇裔」と呼び、それによってゴットシェート的な理性の

-8-



基準を乗り越えていくという物語の推移を思い描いているように思われる。

『批判的詩論の試み』第4版でゴットシェートは、クロップシュトックには称賛者がいない

ということを書いていた。この書き方は、自らの批評眼で論評するのとは異なり、 ドイツ語圏

の教養読者層の趣味に受け入れられているかどうかで論評しているように映る。その後、クロ

ップシュトックが受け入れられていったとき、ゴットシェートがこのように書いていた文章は、

意義を失う。そして逆に、ゴットシェートの批評眼が受け入れられなくなっていったとき、読

者層の称賛でもって良し悪しを量ろうとする判断形式は、ゴットシェートに跳ね返ってきてし

まう。

この時代、ゴットシェートの側にしても、スイス派の側にしても、真なる詩学書をただ書く

ことを考えているわけではなく、読者層の趣味の改善を考えている。先に引用したように、ゴ

ットシェートは、『批判的詩論の試み』で、ドイツ人の健康的な理性を信頼したい、古代の作家

や近代のフランス人作家のものを読んで虚飾的な思潮に対抗してほしい、と述べていた。ボー

ドマーはミルトンの崇高を理解する趣味をドイツ人に教えようとして苦労していた、とヒルツ

ェルは書いていた。実際に、ボードマーは、ミルトン擁護の書で、ミルトンの信心がドイツ人

の心を捉えないのは、詩人の間閣ではなく、 ドイツの読者の間閣だろうという見方を示してい

る四教養読者層の趣味の改善を考えているからと言って、将来的にどこかの時点で趣味判断を

完全に委ねようとしているわけではないのだろう。読者層の趣味を彼らが判断していて、論争

の反対側の陣営よりはよいと判断される相対的な位置関係にあるので、ときおりその趣味を引

き合いに出すものと思われる。従って、根底にあるのは、虚飾を克服していくとか、崇高を理

解していくといったかたちで考えられている啓蒙の物語であり、そこにはそれを理論的に支え

る詩学の自然模倣説があり、それを支える自然模倣説のなかでもその詩論上の機微は虚飾や熱

狂や崇高をめぐる評価にあるのではないか、と考えられる。

ゴットシェートの詩学書も、スイス派の詩学書も、理論面では自然模倣説を基本原理として

いる。対立はしていても、自然模倣やよき趣味の概念は共通基盤としてあると考えられる。そ

うしたなかで、スイス派の詩学は、真実らしさと不思議なものの結合という考え方に至ってい

る。「不息議なもの」という概念は「崇高」という概念とほぼ璽ね合わせて考えられるものであ

る。こうしたことと結びつけて先の両者の物語的理解を考えるなら、ゴットシェートはゴット

シェートなりの自然模倣の考え方によってバロックの虚飾を乗り越えようとしているのに対し

て、スイス派の詩学は、自らの詩学のなかに、自然模倣説を乗り越えようとする原理を持ち込

んでしまっているというふうにも捉えられるのだろうか。つまり、真実らしさが模倣説に合致

した原理で、不思議なものが模倣説を逸脱する要素を牢む原理で、その両者の結合を追い求め

るという姿になっていると考えられるのだろうか。 ドイツ啓蒙主義の詩学の歴史を自然模倣説

を基礎として記述しようとするときに、文学論争を結論からではなくそこに込められた両陣営

の視点や物語的理解から見ていくと、このように記述への示唆が得られてくると思われる。今

-9-



後、クロップシュトックに対する評価がその延長上にあると思われるミルトンに対する評価や、

そのミルトンに対する評価を反映していると思われる崇麻論に対する立場選択に目を向けて、

こうしたかたちの考察を続けていきたい。

l ゴットシェートやスイス派の詩学の概念的、理念的な面については、以下の拙稿を参照。福田覚「ゴットシ

ェートにおける詩学と哲学ーー悟性概念によって構造化された模倣説」、『希土』 24号、 1998年、 2-17頁；

幅田覚「ブライティンガー『批判的詩論』と模倣説の歴史」、『希土』 21号、 1994年、 69-91頁

2 Otto Rudiger: Nachleben im Bild. Ein Oberblick Uber posthume Bildnisse und Beurteilungen Gottscheds. In: Manfred 
Rudersdorf(Hg.): Johann Christoph Gottsched in seiner Zeit. Neue Beitrage zu Leben, Werk und Wirkung. 2007, S.376 
3 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. 4. Aufl. 1751, S.485 
4 ibid. S.285 

5 Vgl. Ewald Christian von Kleist: Der FrUhling. 1749 

6 Friedrich Gottlieb Klopstock: Briefe 1799-1803. Bd.X1, hrsg. v. Rainer Schmidt. 1999, S.143f. 

7 Friedrich Gottlieb Klopstock: Briefe 1738-1750. Bd.l, hrsg. v. Horst Gronemeyer. 1979, S. l 3f. Vgl. ibid. 

S.200f.(Apparat/Kommentar) 
8 Karl Heinrich Ji.irdens(Hg.): Lexikon deutscher Dichter und Prosaisten. Dritter Band (K-M). 1808, S.4 
, ibid. S.6 

l。Vgl.Kevin F. Hilliard: What the Seer Saw: Klopstock's Journey to Switzerland in 1750. In: The Modern Language 
Review. Vol. 81, No. 3 (1986), p.655スJレツァーもシュルトハイスもスイス人である。クロップシュトックがボ

ードマーのところに滞在した話は、ケラーの歴史小説『グライフェン湖の代官』で滑稽に描かれている。

「ボードマーがチューリッヒヘ呼び寄せた天使のような青年のクロップシュトックとヴィーラントは、ボー

ドマーの神聖な父親的友情と詩的な兄弟関係をあさましく裏切り、一人は、『救世主』に勤しむことなく、

大酒を飲む若者たちの群れに加わって、驚くような俗心を顕わにした。」 GottfriedKeller: Der Landvogt von 

Greifensee. 1966 (Universal-Bibliothek 6182/83), S.43 

11 Ji.irdens(Hg.): Lexikon deutscher Dichter und Prosaisten. Dritter Band (K-M). 1808, S.7 
12 [Johann Jakob Bodmer: ]Neue Critische Briefe Uber gantz verschiedene Sachen, von verschiedenen Verfassern. 1749, 

S.388f. 
13 Hans Caspar Hirzel (Hg.): Hirzel an Gleim Uber Sulzer den Weltweisen. Erste Abteilung. 1779, S.122f. 
14 Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit. 1752, S.70f. 
15 ibid. 

16 [Johann Andreas Cramer:] Gedanken Uber die Frage: Wie weit Erdichtungen in Epopeen, welche Begebenheiten in der 
Religion zum Gegenstande haben, zugelassen seyn ki.innen? ln: Sammlung Vermischter Schriften von den Verfassern 
der Bremischen neuen Beytrage zum VergnUgen des Verstandes und Witzes. Dritter Band, erstes Stlick. 1752, S.55 
17 ibid. S.53-54 

18 Peter-Andre Alt: Aufklarung. 1996, S.155 
19 Christoph Otto von Schi.inaich: Die ganze Aesthetik in einer Nuss, oder Neologisches Wi.irterbuch. 1754, unpagiert 

(Vorrede) 
20 Johann Jacob Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und dessen Verbindung mit dem 

Wahrscheinlichen. In einer Vertheidigung des Gedichtes Joh. Miltons "Von dem verlohrnen Paradiese" ; Der beygefliget 
ist Joseph Addisons Abhandlung von den Schi.inheiten in demselben Gedichte. 1740, (Vorrede des Verfassers an die 

deutsche Welt) unpag. 

-10-


	gbkp_2019_d17_001_ページ_01
	gbkp_2019_d17_001_ページ_02
	gbkp_2019_d17_001_ページ_03
	gbkp_2019_d17_001_ページ_04
	gbkp_2019_d17_001_ページ_05
	gbkp_2019_d17_001_ページ_06
	gbkp_2019_d17_001_ページ_07
	gbkp_2019_d17_001_ページ_08
	gbkp_2019_d17_001_ページ_09
	gbkp_2019_d17_001_ページ_10

