
Title 『聖アントワーヌの誘惑』（1874）におけるインドの
神々

Author(s) 金﨑, 春幸

Citation Gallia. 2020, 59, p. 69-78

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77094

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



69

『聖アントワーヌの誘惑』（1874）におけるインドの神々

金﨑　春幸

1874 年に刊行された『聖アントワーヌの誘惑』第 3稿では、イラリオンが登場
し、まるで宗教史の教師であるかのようにアントワーヌにさまざまな知を与えた
後、第 5部の最後で悪魔としての正体をあらわす。インドの神々の場面も、より
アントワーヌの知的好奇心をかきたてるように組み替えられ、最後にはブッダが
あらわれる。本論文では、この第 3稿におけるバラモンの神々やブッダの場面の
生成過程を、読書ノート、プラン、下書き草稿等の読解を通じてたどりながら、
神々の背後にあるものは何か、探っていきたい 1）。

執筆前の準備
1869 年 6 月、『感情教育』を書き終えたフローベールは姪のカロリーヌ宛てに

「『聖アントワーヌ』の私の古いノートをまた取り出した。昔熱中したこの作品の
全体を作り直そうと夢想している」と書き送っている 2）。このように第 3稿の準備
は第 1稿のためのノートの再読から始まり、さらに文献にあたってノートをとり、
全体のプランを練っていくという作業が約 1年間続く。インドについては、第 1
稿の準備のためにつくられた 6頁の読書ノートがあるが、それに加えて 3頁から
なるノートがこの時期に作成される 3）。その 1頁目は次のように始まる。

Brahma 1ère
 personne de la Trinité, Dieu le Père qui s’incarna le premier p

r
 venir 

    annoncer sa doctrine, il y a bien des siècles. [...]

Siva. 2e
 incarnation, apportant le lingam, image de la vie & de la mort

Vichnou. 3e
 ̶. amortit le feu dévorant du sivaïsme 4 ）

これは、フリードリッヒ・クロイツェルの『古代の宗教』第 1巻にある文章、「ブ
ラフマーはインドの三位一体の第一格であり、この父なる神は幾世紀も前に自ら
の教義を告げに来るために最初に化身した」、「それから第二の化身としてシヴァ

1） 本論はガリア 58 号掲載の拙論「『聖アントワーヌの誘惑』（1849）におけるインドの神々」
の続編である。同論文の 51 頁、注 15 で指摘したように、19 世紀にはバラモン教
（brahmanisme）という語は、ヒンドゥー教（hindouisme）も含む広い範囲の宗教を指して
いた。本論文でもその用語法を踏襲している。

2） Flaubert, Correspondance, Tome IV, Édition établie, présentée et annotée par Jean Bruneau, 

Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1998, p. 58. 以下、プレイアード版のフローベール書
簡集は Corr.と略し、巻数と頁数を記す。

3） Bibliothèque nationale de France, N.a.fr. 23668, fo 158 
v

o
, f

o 161 
v

o
, f

o 163 
v

o
.

4 ） N.a.fr. 23668, fo 158 
v

o
. 引用中の «p

r
»は pourの略記である。



70

があらわれ、生と死の像であるリンガム（男根像）をもたらした」、「次いで第三の
化身ヴィシュヌが来て、シヴァの燃え尽くす火を和らげた」をほぼそのまま写し
取ったものである 5）。ブラフマー、シヴァ、ヴィシュヌからなるインドの三位一体
については第 1稿の読書ノートでも言及されていたのだが、そこでは « trimourti »

という語のみが記されていた 6）。一方、この第 3稿のノートでは、«Trinité»だけで
なく、«personne»、«Dieu le Père»、« incarnation»といった、キリスト教を連想
させる語がクロイツェルの著作から引かれている。
この三位一体の後に、ブラフムに関する記述がある。

Brahm. dieu suprême est l’unité & le tout. [...] ne saurait avoir aucune figure.

[...]

Les Dieux ne sont comme le monde que des émanations, des révélations de la 

divinité unique & infinie 7 ）.

同じく『古代の宗教』から取られており、「一なる至高の神は、ブラフムと名づけ
られ」、「それはいかなるかたちも持ちえず、一であると同時にすべてである」、そ
して「神々は、宇宙と同じく、一なる無限の神の流出、顕現あるいは形相に他な
らない」をまとめ直したものである 8）。つまり、すべての根源にはブラフムと呼ば
れる一なる無限の神があり、それが流出してはじめて神々や宇宙が生まれたこと
になる。バラモン教は、ユダヤ教やキリスト教のような一神教ではなく、一なる
至高の神からすべてが流出する汎神論なのである。したがって、トリムールティ
をなす三神は至高の神の三通りの顕現であり、「父なる神」とされるブラフマーも
最初に顕現した神というにすぎない。
読書ノートの 2頁目では、最初に顕現した神がヴィシュヌだとする宇宙創成論
が書き留められている。「別の宇宙創成論では、ヴィシュヌが第一列を占めてお
り」、「イチジクの葉の上に横たわる」この神が「自分の足をさわる子供の姿で、
自分の要素（水）の上で安らいでいると、突然、臍から一本の蓮の茎が伸びて、こ
の花の萼の上に座ったブラフマーが、創造を完成させるためにあらわれる」と書
かれている 9）。ここではまずヴィシュヌが顕現し、その臍からブラフマーが誕生す

5） «Brahmâ est la première personne de la Trinité hindoue, Dieu le père, qui s’incarna le premier 

pour venir annoncer sa doctrine, il y a bien des siècles. [...] Alors parut Siva, la seconde 

incarnation, apportant le lingam, image de la vie et de la mort. [...] Vint ensuite Vichnou, la 

troisième incarnation, qui amortit le feu dévorant du sivaïsme»（Frédéric Creuzer, Religions de 

l’antiquité, considérées principalement dans leurs formes symboliques et mythologiques, Ouvrage 

traduit de l’allemand, refondu en partie, complété et développé par Joseph-Daniel Guigniaut, 

Paris, Treuttel et Würtz, Tome I, 1825, pp. 140-141.
6 ） 第 1稿のノートにおけるトリムールティについては、前掲拙論 50 頁。
7） N.a.fr. 23668, fo 158 

v
o
.

8 ） «Quant au dieu unique et suprême, il se nomme Brahm [...]. [...] il ne saurait avoir aucune 

figure [...]  ; il est l’unité et le tout à la fois»（Creuzer, op. cit., I, p. 151）; «Les dieux ne sont 

donc, comme le monde, [...] que des émanations, des révélations ou des formes de la divinité 

unique et infinie»（ibid., p. 153）.
9 ） «Dans d’autres cosmogonies Vischnou prend le premier rang. Couché sur une feuille de 



71

るようになっている。さらに同じノートには、「ヴィシュヌの継起的な化身。184
以下」、「クリシュナ（209）はヴィシュヌの化身の一つ」というように 10）、『古代の
宗教』第 1巻の該当する頁を記載しながら、ヴィシュヌの化身が描かれる。この
ようにヴィシュヌを出発点とする神々の系譜もあれば、またシヴァから生み出さ
れる神々もあり、ノート全体にわたってさまざまな神々が記される。
第 1稿のインドに関するノートが『古代の宗教』のみならず、『バガヴァッド・
ギーター』、『マヌ法典』など多くの文献から取られた寄せ集めであり、しかも「バ
ラモンの理想」や「ブッダ」まで含む広範囲のものであったのに対し、第 3稿の
ノートはクロイツェルの著作のみを対象とし、バラモン教の神々に焦点を絞って
系統的に記述したものだと言える。
1870 年の春に 13 頁からなる全体のプランが作成されるが、そこではインドの

神々は「過ぎゆく雲（ヴェーダ）」「インド人の神々、怪物的、異形」と、簡潔に
記されるのみである 11）。とにかく、準備段階では、インドの神々の場面は新たに再
編しようとする心づもりはあったようだが、具体的なプランについては実際に執
筆を開始してからの段階にゆだねられたのである。

下書き草稿から清書原稿へ
フローベールが第 5部の神々の場面にとりかかるのは、1871 年 5 月の終わりか
ら 6月初めにかけてである。インドの神々の場面全体のプランは 3種類あるが、
その第 1プランは次のようになっている。

Pasteurs, troupeaux, herbe  　regarde un nuage plein d’eau qui ne veut pas tomber et

　　　　　　　　　  rase.  　par ses prières, il excite à le crever, à tuer le dragon

Idoles     1o
 Une vallée alpestre. L’homme de Védas   qui enserre les nuages

　　　   la première dualité　　  　　　　　　　　　　　　　　　　　　　[...]

　　　2o
 BVischnou & Maïa sur la mer de lait – De son nombril, Brahma

　　　　　　　　　　mâle
　　　     23o

 Trimourti – Les trois gds Dieux.

14, 16. - 39.　　     trimourti femelle – Saravasti, Lackmi, Parvati

　　　  47　　　　　　　　　　　　　　　　dédoublements
　　　     34o

 Les Dieux se dédoublent. Dieux qui se doublent de Çiva –

　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　      incarnations de Vischnou.

　　　　     [...]

figuier, – enfant qui tâte son pied  Pendant qu’il repose sur son élément, tout à coup sort de son 

nombril une tige de lotus & Brahma paraît, assis sur le calice de cette fleur, p
r
 accomplir la 

création»（N.a.fr. 23668, fo 161 
v

o）. 出典は Creuzer, op. cit., I, pp. 177-178.
10） « incarnations successives de Vichnou. 184 & sq», «Crichna（209）est une incarnation de 

Vischnou»（N.a.fr. 23668, f
o 161 

v
o）. フローベールはヴィシュヌを «Vichnou»と書いたり、

«Vischnou»と書いたりしている。
11） «un nuage qui passe（Védas）[...] les Dieux des indiens, monstrueux, difformes»（N.a.fr. 

23671 f
o
 95 ; Flaubert, Scénarios de La Tentation de saint Antoine  : Le Temps de l’œuvre, 

Présentation, transcription et notes par Gisèle Séginger, Presses Universitaires de Rouen et du 

Havre, 2014, p. 228）.



72

　　　     　arriver à Krischna – semblable au Christ12）.

フローベールの模索の跡を示す錯綜したプランである。序数詞のついた箇所を拾っ
ていくと、最初は「1o アルプス風の谷、ヴェーダ時代の人」、「2o トリムールティ
－三つの大神」、「3o 神々が二重化していく」であったのが、1oと 2oの間に「2o 

ヴィシュヌとマイア、乳の海の上－臍からブラフマー」が挿入されて、元々の 2o

が 3oに、3oが 4oとなる。1oの上方には、「牧人、動物の群れ、短い草」、「雨をは
らんではいるが降りそうにない雲を見つめ」、「祈祷によって、雲を裂いて、雲を
締めつける竜を殺すようかりたてる」という情景が書き加えられる。また、新た
な 3oと 4oの間に、「女性のトリムールティ－サラスヴァティー、ラクシュミー、
パールヴァティー」と書き込まれる 13）。そして、4oには「シヴァの二重化」、「ヴィ
シュヌの化身」が加えられて、「クリシュナに至る－キリストに似ている」で終わ
る。要するに、1o ヴェーダの時代の牧人が雨ごいの祈祷をする、2o 乳の海の上に
ヴィシュヌとマイアがいて、ヴィシュヌの臍からブラフマーが生まれる、3o 男性
のトリムールティがあらわれ、女性のトリムールティへと二重化する、4 o シヴァ
やヴィシュヌから次々と神々が化身していき、最後にクリシュナがあらわわれる、
という 4つの小場面から構成されることになる。1oは準備期間に作成されたプラ
ンの「過ぎゆく雲（ヴェーダ）」を膨らませたもの、2oから 4oは読書ノートにあっ
た三位一体、ブラフマーの誕生、ヴィシュヌの化身を組み合わせたものである。
ただし、プランではトリムールティの前に、ヴィシュヌの臍からブラフマーが生
まれる場面が挿入されたため、ヴィシュヌとその妻マイアが先に存在して、トリ
ムールティをなす三神が後であらわれたようなかたちになっている。
プランの左余白
に は 14、16、39、
47 という数字が記
されている。これ
らは『古代の宗教』
第 4 巻第 2 部の図
版の番号であり、
14（ 図 版 1） と 16
はトリムールティ
を、39 はヴィシュ
ヌの息子のカルティケーヤを、47（図版 2）はブラフマーの誕生を描いている 14）。図
版 1は第 1プランの 3oの男性のトリムールティの姿をあらわしたもの、図版 2は

12） N.a.fr. 23668 fo 170 vo
. «gds»は «grands»の略記である。

13） クロイツェルの著作では «Saraswati »、«Lakchmi»となっていた女神の名を、フローベール
は «Saravasti »、«Lackmi»と書いている。固有名詞の綴りの正確さにはあまりこだわらな
かったようである。

14） 本論文で掲載する図版はすべて『古代の宗教』第 4 巻第 2 部から取ったものである：
Creuzer, op. cit., IV, 2e

 partie, 1841. 引用した各図版の下の括弧の中に、原著の図版の番号と
頁数（ローマ数字）を記している。

図版 2（47, IX）図版 1（14, II）



73

2oに相当し、舟に横たわるヴィシュヌの臍から茎が伸びて花の萼の上にブラフマー
が生まれる様が描かれている。第 1プランではまだ明確ではないが、第 2プラン
を経て 15）、第 3プランでは第 1プランにあった 2oと 3oとが完全につながって、ヴィ
シュヌの臍からトリムールティの三神がうまれるようになる 16）。つまり、図像的に
言えば、図版 2の萼の上にいるブラフマーの 4つの顔の代わりに 17）、図版 1のトリ
ムールティの 3つの顔が挿入されたかたちとなる。ヴィシュヌからブラフマーが
生まれたとする創成論とブラフマーを父なる神とする創成論とが一つにつながっ
たわけである。その結果、ヴィシュヌからヴィシュヌ自身を含む三神が生まれた
ことになるのだが、もともとバラモン教の宇宙創成論が互いに矛盾し合うものを
含んでいるので、それがそのままプランに投影されただけである。
上記のプランから、フローベールの明確な意図がうかがえる。それはバラモン
教のもつ多様な面を一連の場面の中に封じ込めることである。至高の神は姿を見
せないものの、自然宗教のヴェーダの時代から出発して、ヴィシュヌからブラフ
マーが生まれ、トリムールティの三神が生まれ、さらにさまざまな化身を繰り返
してクリシュナへと至る過程が、まるで走馬灯のように展開する。そこでは互い
に矛盾する宇宙創成論間の優劣は問題にならず、すべてが並列化されている。
3つのプランを作成した後、フローベールは補足的なエスキスをつくっている
が、その中の一つで結びの場面を次のように変更する。

　　　　　　　　　　　　　　　　　　　    sur une natte, jambes croisées

　　   Bouddha　　　　　　　　　　　　　 le buste raide – méditant. – nu

enfin Krischna semblable au Christ.　　  et noir. taille & sein de femme

　　　　　　　　　　　　　　　　　　　    cheveux courts & artistement frisés

　　　　　　　　　　　　　　　　　　　    bonnet pyramidal –

　　Mais tout cela paraît inutile18）.

元々の「クリシュナ、キリストに似ている」は、第 3稿の読書ノート 2頁目の「ク
リシュナはあらゆる弱きものに従い、人間を救済した」から来ている 19）。バラモン
教では、クリシュナはヴィシュヌの第 8化身であり、ブッダは第 9化身とされる
から 20）、救世主がブッダに変換されたとして不思議ではない。右側の余白に書き込
まれたブッダの描写は、ブッダに関する第 1稿のノートの最後に記された「裸、
黒い、短い髪、巻き毛、ピラミッド形の帽子」を元に 21）、膨らませたものである。
それに続く「これらすべては無駄なように思われる」は、神々がどれほど化身を

15） N.a.fr. 23670 fo 12.
16） N.a.fr. 23670 fo 126.
17） «Brahmâ [...] est reconnaissable à ses quatre têtes»（Creuzer, op. cit., IV, 1ère

 partie, p. 5）.
18） N.a.fr. 23670 fo 168 vo

.

19） «Crichna s’est soumis à toutes les faiblesses p
r
 sauver les hommes»（N.a.fr. 23668, fo 161 

v
o）. 

出典は Creuzer, op. cit., I, p. 221.
20） «Quant à Bouddha, la neuvième incarnation»（Creuzer, op. cit., I, p. 189）.
21） «nu, noir, chev courts, frisés, bonn pyramid»（N.a.fr. 23671, fo 180 vo）. 出典は Creuzer, op. cit., 

I, p. 293.



74

繰り返しても無駄であり、終末の時を迎えることを示している。
バラモンの神々とブッダの場面の下書き草稿は、プランやエスキスも含めると
全部で 62 頁ある。本論文ではそれらを執筆順にたどることはせず、第 1プランで
示された 4つの小場面に、ブッダが登場する箇所を加えて、合計 5つの小場面に
分けて、その各々がどのように生成論的に展開していくのかをたどることにする。
1oの雨ごいの場面については、第 2プランではイラリオンが「牧人はあの雲を

締めつける竜を殺すようインドラにかりたてている（強いている）のだと思う」
と説明する設定となる 22）。ここでは、祈祷の対象が『リグ・ヴェーダ讃歌』で崇め
られた神インドラであることが明記されている。しかし、第 3プランになると、
イラリオンの言葉が「彼は自分の歌によって、雲を締めつける巨大な竜を殺すよ
う天の王に強いているのだと思う」へと変えられる 23）。「天の王」という表現は、
フローベールが参照したネーヴの『リグ・ヴェーダ讃歌に関する研究』の中には
見られない。これはおそらく、旧約聖書のダニエル書にある、天上の神をあらわ
す表現から借りてきたものであると思われる 24）。清書原稿により近い段階になる
と、「雲を締めつける巨大な竜を殺す」が「雨をはらんだ雲を開く」に書き換えら
れるなど 25）、細部の変更はあるものの、「天の王」は清書原稿まで残る。
2oの場面に関しては、図版 2の通り、ヴィシュヌとマイアが蛇の舟の上にいて、

ヴィシュヌの臍から蓮の茎が伸び、花の萼の上にブラフマーが生まれる様が描か
れるのは、3つのプランから清書原稿まで基本的には変わらない。ただし、清書
原稿に近づくにつれて神々の名は消えていき、ヴィシュヌは «un Dieu»に、マイ
アは «une femme plus petite que lui »に 26）、ブラフマーは «un autre Dieu»に変換さ
れていく 27）。そして、神の名が消える代わりに、イラリオンによる解説が挿入され
ていく。彼はヴィシュヌとマイアを前にして、「これはバラモンの原初の二重性で
ある。流出の源である一なる神は、いかなる形態においてもその存在をあらわす
ことはない」と言う 28）。「流出の源である一なる神」とは、ブラフムと名づけられ
た至高の神に他ならないが、イラリオンは最初に顕現した神をヴィシュヌとし、
その同伴者をマイアとすることによって、両者を「原初の二重性」だとしている
のである。このようにイラリオンはバラモン教の汎神論的な原理を説明している
のだが、「流出の源である一なる神」という表現はやがて「一なるもの、根源、絶

22） « le pasteur croit exciter （& forcer） Indra à tuer le dragon qui enserre ce nuage»（N.a.fr. 

23670, fo 12）.
23） « il croit par ses chants forcer le roi du ciel à tuer l’énorme dragon qui enserre le nuage»（N.a.fr. 

23670, fo 126）.
24） Daniel, IV, 34 : «Maintenant, moi, Nebouchadneçar, je loue, j’exalte et je glorifie le roi du ciel »

（La Bible, Traduction par Samuel Cahen, Présentation et annexes par Gilbert Werndorfer, Les 

Belles Lettres, 1994, p. 1108）. フローベールが『サラムボー』を執筆するときにサミュエル・
カエン訳の旧約聖書を参照したことは、書簡からうかがえる（Corr., II, p. 740）。

25） « [...] à ouvrir la nuée féconde»（N.a.fr. 23670, fo
 223 vo）.

26） N.a.fr. 23670, fo
 190 vo

.

27） N.a.fr. 23670, fo
 168.

28） «c’est la dualité primordiale des Brahmanes – Quant au Dieu unique, source des émanations, il 

ne peut se manifester sous aucune forme»（N.a.fr.
 23670, fo 190 vo）.



75

対」へと変換され 29）、清書原稿では単に「絶対」となり、一神教の神との区別がつ
きにくくなる。
3oのトリムールティについては、第 3 プランの次の段階の草稿で、2oのヴィ
シュヌの臍から生まれた神は「3つの顔をもつ、というよりむしろそれらは一つ
の体におさまった 3柱の神である」、「正面の神はブラフマー」、「右の神はより優
しげなヴィシュヌ、左の神は恐ろしいシヴァ」と説明
される 30）。この三神の描写は、図版 1で描かれたもの
と同一である 31）。さらに次の段階の草稿で、「ブラフ
マー（46.）自分の足を噛む」という細部が余白に付
け加えられる 32）。46 は『古代の宗教』第 4巻第 2部の
図版の番号であり、同書の第 4巻第 2部ではこの図版
の説明として、「『水の上を動くナラーヤナ』は創造の
永遠で上位の根源とみなされたヴィシュヌか、あるい
は同じ性格のブラフマーに与えられた名である。ここ
では、ヴィシュヌである」と書かれている 33）。要する
に、図版 3で描かれた神はヴィシュヌなのだが、創造
神としてのヴィシュヌにも創造神としてのブラフマー
にもナラーヤナという同じ名が付与されるという説明
文を読んで、フローベールは「自分の足を噛む」という動作もブラフマーに適用
されると思い込んだにちがいない。この表現は清書原稿でも「足の指の先を噛む」
となって残るので 34）、その結果、ヴィシュヌの属性をもったブラフマーが誕生する
という奇妙なことになった。他の二神についてはこのような問題はなく、下書き
草稿にある「ヴィシュヌ 青い－ 4 つの手」、「シヴァ 恐ろしい骸骨の首飾り」
は 35）、正確に『古代の宗教』の記述を反映している。ブラフマーの妻サラスヴァ
ティー、ヴィシュヌの妻ラクシュミー、シヴァの妻パールヴァティーという三神
についても、下書き草稿で名前は消えるものの、『古代の宗教』から取られた各々
の神の属性がほとんどそのまま清書原稿にまで残る。
2oの場面と同様に 3oの場面でも、神々を構成する原理を説明するのはイラリオ

ンである。早い段階の下書き草稿では、3つの顔をもつ神があらわれたとき、イ
ラリオンの言葉として「これは絶対的な一なるものの 3重の顕現であり、3つの
相異なる形態をもつ 3 つの相のもとで流出したものである」という文が書かれ

29） « l’unité, le Principe, l’absolu ne s’expriment par aucune forme»（N.a.fr.
 23670, fo 116）.

30） « Il a trois visages, ou plutôt ce sont trois dieux en un corps [...] celui qui est de face Brahma – 

[...] celui de droite Visch plus aimable. celui de gauche Çiva terrible»（N.a.fr.
 23670, fo 200 vo）.

31） ここではブラフマー、ヴィシュヌ、シヴァという順で記されているが、これは『古代の宗教』
第 4巻第 1部での図版の説明と同じ順序である（Creuzer, op. cit., IV, 1ère

 partie, p. 3）。同書
の第 1巻の記述をもとにした読書ノートでは、シヴァがヴィシュヌより前に来ている（注 4
参照）。

32） «Brahma（46.）mordant son pied»（N.a.fr.
 23670, fo 166）.

33） Creuzer, op. cit., IV, 1ère
 partie, p. 11.

34） « [...] mord le bout de son orteil »（N.a.fr. 23666 fo 85）.
35） «Vichnou Bleu – quatre mains [...] Çiva collier de crâne terrible»（N.a.fr.

 23670, fo 166）.

図版 3（46, IX）



76

る 36）。このトリムールティの正確な定義は、読書ノートにはなく、『古代の宗教』
第 1巻から直接写し取られたものである 37）。しかし、次の草稿の段階ではそれが抹
消されて、「父と子と聖霊は同様にただ一つの体をなすのみである（アントワーヌ
の驚き）」と書き加えられる 38）。つまり、イラリオンはアントワーヌに理解しやす
いように、図版 1のようなトリムールティの姿をキリスト教の三位一体になぞら
えて、父の顔、息子の顔、聖霊の顔がただ一つの体をかたちづくっていると説明
するのである。三位一体という語に関しては、女性のトリムールティが姿を見せ
たとき、アントワーヌの発する言葉として「なに、また三位一体か」と書き込ま
れるが 39）、これも清書原稿の前の段階の草稿で削除される。結局、清書原稿では、
「父と子と聖霊は…」というイラリオンの言葉だけが残り、アントワーヌは目の前
の神々の誕生や化身の様をただ茫然と見つめるだけになる。
4oの場面の下書き草稿では、イラリオンがアントワーヌにさまざまな神の化身

を説明する設定になる。イラリオンの言葉として、「ガネーシャ 象の鼻をもった
シヴァの息子」、「カルティケーヤ シヴァの 2番目の息子、6つの頭と 14 本の腕」
というシヴァの息子たち、「ハムサ 白鳥、太陽神」「プラチェタ、鰐の上に乗る－
海神」といった自然神など 40）、多くの神の名とその属性が書かれ、最後に「ヴィ
シュヌ 魚－猪－亀－獅子頭の人－小人－バラモン」というヴィシュヌの 6つの化
身が付け加えられる 41）。草稿の段階が進むと、神々の名前やシヴァの息子といった
語句は削除され、ヴィシュヌもその化身の描写だけが残る。したがって、清書原
稿では多くの匿名の神々の属性だけがイラリオンから説明されることになる。
これらの神々の化身の位置づけについては、すでにプランの段階で、「どれほど

属性を積み重ねようと、無数のものを列挙したり、触れえないものを描いたり、
無限のものを限定することはできない」と書かれていた 42）。つまり、源から流出し
た神々の属性を積み重ねても、無数で、不可触で、無限の存在である本源の神を
表現することはできないということである。この文は下書き草稿の最初の段階で
はイラリオンの言葉として残るが、それ以降は削除されてしまう。その代わりに、
下書き草稿で「生命は尽き、物質は衰えるので、彼らは自分たちの力を増大させ

36） «c’est la triple révélation de l’unité absolue, s’émanant sous trois aspects en 3 formes 

distinctes»（id.）.
37） «La Trimourti, dans son essence, n’est qu’une triple révélation de Brahm, l’unité absolue, 

s’émanant successivement sous trois aspects divers, en trois formes distinctes»（Creuzer, op. 

cit., I, p. 630）.
38） « le Père, le Fils et le St esprit ne font de même qu’une seule personne.（étonn d’Ant）»（N.a.fr.

 

23670, fo 168）.
39） «Comment ? encore une trinité ! »（N.a.fr.

 23670, fo 166）.
40） «Ganesa fils de Çiva à trompe d’éléphant», «Cartikeya second fils de Çiva, six têtes & quatorze 

bras», « Hamsa le cygne, dieu du soleil », « Pratcheta, monté sur un crocodile – dieu de la mer»

（N.a.fr.
 23670, fo 55 vo）.

41） «Vichnou poisson – sanglier – tortue – homme à tête de lion – nain – brahmane»（N.a.fr.
 

23670, f
o 166）. 正しくは、第 2化身が亀で、第 3化身が猪である。この順番は下書き草稿の

途中の段階で修正される。
42） «on a beau accumuler les attributs, on ne peut énumérer l’innombrable, peindre l’intangible, 

déterminer l’infini »（N.a.fr. 23668 fo 170 vo）.



77

なければならない」と書き留められ 43）、清書原稿でも「しかし、生命は尽き、形態
はすり減るので、変身しながら進んでいくことが彼らには必要だ」となる 44）。結局、
至高の神に関する言及は完全に消え、生命の枯渇や形態の消滅に抗うために神々
は化身を続けると説明される。
エスキスの段階で書き加えられたブッダについては、まず資料が問題になる。
第 1稿のために作成された「ブッダ」に関するノートには、『古代の宗教』のほか
に、ビュルヌフ『インド仏教史序説』やアベル＝レミュザ「中国の著者による仏
教徒の宇宙形状および宇宙創成に関する試論」から取られたメモが書き留められ
ていたが 45）、「キリストに似ている」という第 3稿のエスキスの記載にふさわしい
ブッダの記述は見当たらない。そこで、フローベールは 1871 年 6 月 14 日に姪の
カロリーヌ宛に『妙法蓮華経』のフランス語訳を買うよう頼み 46）、その書籍が非常
に高価だと知ると 6月 17 日にエルネスト・ルナンに貸してくれるよう依頼してい
る 47）。そもそもフローベールがブッダとキリストとの類似性を意識したのは、ルナ
ンの『宗教史研究』に収められた「イエスの批判的歴史家たち」で、「ブッダ・
シャカムニの伝説はその形成の方法によってキリストの伝説とこの上なくよく似
ている」と書かれていることがきっかけだと思われる 48）。ルナンに資料を求めたの
も、ごく自然な成り行きであっただろう。とにかく、フローベールは一週間ほど
で『妙法蓮華経』と『ラリタヴィスタラ』（方広大荘厳経）という二つの経典のフラ
ンス語訳を読破する 49）。ブッダの場面に関しては、事前のノートやプランもなく、
いわばぶっつけ本番で作成にとりかかったわけである。
ブッダの言葉として下書き草稿に書かれているものの中で、『妙法蓮華経』から

取られているのは、「私は大いなる慈悲の主である。信者も不信者も等しく、イチ
ジクの花のように稀な法の開示を享受しなければならない」だけである 50）。それ以
外は、ごく一部ビュルヌフ『インド仏教史序説』からの引用を除いて、『ラリタ

43） «La vie s’épuise, la matière défaille & ils sont obligés d’augmenter leur vertu»（N.a.fr.
 23670, fo 

55 vo）.
44） «Mais la vie s’épuise, les formes s’usent et il leur faut progresser dans les métamorphoses»

（N.a.fr. 2366 fo
 86）.

45） Eugène Burnouf, Introduction à l’histoire du buddhisme indien, Imprimerie royale, 1844 ; Jean-

Pierre Abel-Rémusat, «Essai sur la cosmographie et la cosmogonie des bouddhistes, d’après 

les auteurs chinois», in Mélanges posthumes d’histoire et de littérature orientales, Imprimerie 

royale, 1843, pp. 65-131.
46） Corr., IV, p. 334.
47） Corr., IV, p. 337.
48） Ernest Renan, «Les historiens critiques de Jésus», in Études d’histoire religieuse, Michel Lévy, 

1857, p. 175.
49） Le Lotus de la bonne loi, Traduit du sanscrit, accompagné d’un commentaire et de vingt et un 

mémoires relatifs au buddhisme par Eugène Burnouf, Imprimerie nationale, 1852 ; Ṛgya Tch’er 

Rol Pa ou Développement des jeux, contenant l’histoire du Bouddha Çakya-Mouni, Traduit sur la 

version tibétaine du Bkahhgyour, et revu sur l’original sanscrit （Lalitavistara） par Philippe-

Édouard Foucaux, Imprimerie nationale, 1848. 以下、二つの仏典のフランス語訳を Le Lotus, 

Lalitavistaraと略する。
50） « Je suis le maître de la gde Aumône ! & les croyants comme les impies doivent également jouir 

de l’exposition de la Loi rare comme la fleur du figuier»（N.a.fr.
 23670, fo 201）. 出典は Le Lotus, 

p. 282, p. 353.



78

ヴィスタラ』で描かれたブッダの誕生、少年期、結婚、出家、苦行、悪魔の誘惑、
悟りへと至る道筋をほぼそのままたどっていく。そして、例えばブッダの誕生の
とき、「星々は動きを止めた」という文の後に 51）、イランリオンの言葉として「彼
らは星が止まるのを見たとき、大きな喜びを覚えた」という 52）、マタイ福音書 2章
9-10 節の東方の三博士の逸話が入る。イラリオンはブッダとイエスの生涯の相似
性をアントワーヌに教えているわけである。一方、ブッダの思想の根本原理につ
いては、下書き草稿においても書き留められることはない。

1840 年代からスピノザの熱心な読者であったフローベールにとって、バラモン
教の汎神論は理解しやすいものであったにちがいない。ブラフムと呼ばれる一な
る無限の神があり、そこから流出して神々や宇宙が生まれる。牧人が祈る天上の
インドラ、乳の海の上のヴィシュヌとマイア、そしてトリムールティの誕生、さ
らにシヴァやヴィシュヌからのさまざまな化身といった変貌の背後には無形の至
高の神が存在するのである。下書き草稿には、流出の源である神の存在がイラン
リオンの言葉の中に書き込まれていたのだが、フローベールは徐々にそれらを消
していく。ブラフムに関する言及で、決定稿で残るのは「絶対はいかなる形態に
よっても表現されない」だけであり 53）、しかもこの「絶対」という語はバラモン教
の至高神なのか、キリスト教の絶対神のことなのか、判然としない。トリムール
ティについても、「父と子と聖霊は同様にただ一つの体をなすのみである」という
ように 54）、イラリオンはキリスト教の用語をかぶせて、三位一体と混同させるよう
な発言をする。要するに、イラリオンはバラモン教の汎神論的な本質をアントワー
ヌに理解させないような説明をしているのである。第 1プランのように神々の化
身の最後にクリシュナがあらわれていれば、『バガヴァッド・ギーター』でアル
ジュナにブラフマン（＝ブラフム）に近づく道を教えたように、クリシュナが至高
の神のことを語ったかもしれないが、そうはならなかった。代わりにブッダが登
場し、自らの誕生から悟りを開くまでを語る。イラリオンはイエスの生涯との類
似性を指摘するものの、仏教の根本原理を説明することはない。すべては、イラ
リオンが悪魔となって、アントワーヌに「超えたところに何かを認識することは、
神を超えて神を、存在の上に存在を認識することだ」と指摘する第 6部まで 55）、先
延ばしになるのである。

（大阪大学名誉教授）

51） «des étoiles s’arrêtèrent»（N.a.fr.
 23670, fo 190）. 出典は Lalitavistara, p. 81.

52） «& quand ils virent l’étoile s’arrêter, ils conçurent une gde joie»（N.a.fr.
 23670, fo 176）.

53） « [...] l’Absolu ne s’exprimant par aucune forme.»（Flaubert, La Tentation de saint Antoine, 

Édition présentée et établie par Claudine Gothot-Mersch, Gallimard, «Folio», 1983, p. 163）
54） «Père, Fils et Saint-Esprit ne font de même qu’une seule personne ! »（id.）
55） «Concevoir quelque chose au-delà, c’est concevoir Dieu au-delà de Dieu, l’être par-dessus 

l’être. »（ibid., p. 212）


