
Title デモクラシーと災害ボランティア : 分断された社会
をつなぐ中間領域

Author(s) 頼政, 良太; 宮本, 匠

Citation 災害と共生. 2020, 4(1), p. 67-81

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/77178

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



一般論文                               災害と共生 Vol. 4, No.1 

 
*1 兵庫県立大学大学院減災復興政策研究科 大学院生                             

Graduate Student, Graduate School of Disaster Resilience and Governance, University of Hyogo 
*2 兵庫県立大学大学院減災復興政策研究科 准教授 博士（人間科学） 

Associate professor, Graduate School of Disaster Resilience and Governance, University of Hyogo, Ph.D 

デモクラシーと災害ボランティア 

－分断された社会をつなぐ中間領域－ 

Democracy and Disaster Relief Volunteer 

－Mediators connecting divided societies－ 

 

頼政良太１・宮本匠２ 

Ryota YORIMASA, Takumi MIYAMOTO 

 

要旨 

本論文は、極端に二極化する現代社会情勢の中、被災地の中で生じる二極化による被災者の分断について考察し、その

解消の希望として、災害ボランティア活動と中間領域、そして中間層に注目したものである。まず、現代社会の二極化

について、平等意識の変化と民主主義の困難によって社会問題が個人化していくことを指摘する。そして、極端な虚構

化と現実への逃避という二極化によって人々が分断されている様子を、シグモイド関数を用いたメタファーで表現し

ながら、その背景をアメリカにおけるアドボカシーグループの台頭、生物システムと社会構造の比較を用いて原理的

に考察する。最後に、災害ボランティアが地域の中間層とつながることで、被災者の差異を乗り越えなめらかな復興が

実現するように、現代社会においても〈私〉と〈公〉の差異を乗り越え中間領域での議論が活発に行われることが、民

主主義の活性化へとつながり、分断を解消する点を示す。 

 

Abstract 

The present paper discusses the division of disaster victims due to the polarization that occurs in the disaster area in the extremely 

polarized social situation of modern society. We focus on disaster volunteers as intermediaries,  people who transcend the division. 

First, regarding the polarization of modern society, we point out that social issues are being personalized due to inequalities and the 

difficulties of democracy. And we express how people are divided for extreme fictionalization and escape from reality by metaphor 

using "sigmoid function". We consider that background in principle using the rise of the advocacy group in political in the United 

States, comparing biological systems and social structures. Finally, we show that just as disaster relief volunteers are connected to local 

mediators, overcoming the differences between the victims and achieving a smooth recovery, so too in modern society, overcoming 

the differences between the "I" and the "public" and having lively discussions in the intermediate area will lead to the revitalization of 

democracy and overcome the divisions. 

 

キーワード: 災害ボランティア、民主主義、中間層 

Keywords: disaster relief volunteer, democracy, mediators 

 

１．はじめに 

 どうも生きづらい社会、一人ひとりが孤立した社

会になってきているのではないか？という漠然とし

た不安が社会を覆っている。そして、こうした孤立

化した社会にあって、被災地では一人ひとりの個別

の事情は後回しにされ、一足飛びに復興が進められ

ようとされ、その背景で弱い立場の被災者が切り捨

てられているのではないだろうか？どのようにすれ

ば被災者一人ひとりが大切にされる復興が行われ、

そして、この閉塞感がある社会を変えていけるのだ

ろうか。その希望は、ボランティア活動にあるので

はないだろうか。これが本稿の大きな問いである。 

近年、災害が発生すればボランティアが駆けつけ

支援を行うことは当たり前になってきた。さらに、

最近では災害ボランティアセンターだけでなく、普

段災害支援を行なっていないNPOや地域のNPO、住

民組織を支える中間支援活動を行なっている団体に

よる支援などが注目されるようになってきた（内閣

府, 2018）。しかし、やはり災害直後の活動に注目が

集まり、復興のフェーズにおける支援活動はまだ未

熟であると言える。そのため、取り残されていく被

災者が生まれ、早く生活を元どおりにできる被災者



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 68 

とそうでない被災者の間に分断が生まれており、そ

れを解消しようとすることが、支援者側の効率化を

深めていく一因となっている。しかし、支援者だけ

で効率化を進めるほど、目に見えない被災者、支援

の網からこぼれ落ちる被災者も多くなっていく。  

 被災地に目を向けるとさらに被災者の分断や格差

が大きくなってきている。第一筆者が支援活動を続

けてきた西日本豪雨の被災地である広島県坂町でお

会いしたある女性は、「私たち若い女性は何も情報

が届かない。地域の方々の会合はあるようだけども、

全然声がかからないしどのように進んでいるかわか

らない」と話していた。坂町には既存の自治会（坂

町では住民福祉協議会という名前で組織されている）

はあるものの、会合に出ている年齢や性別に偏りが

ある状態であったため、情報がうまく伝わっていな

かったり、被災者が孤立したような気持ちを抱えて

しまったりしていた。こうして被災者間の分断や格

差が大きくなってきている。本稿で検討の対象とす

る住民と住民とをつなぐ役割を担うような中間層が

十分に機能を果たしていないが故に、格差や分断を

生んでいると言えるだろう。 

また、渥美（2017）によれば、熊本地震の被災地

では、災害ボランティアセンターに集まったものの、

活動をせず渋々帰路につくボランティアが多数いた

という。しかも、一方で被災者の困りごとは解決さ

れていなかったという。これは、皮肉にも、災害ボ

ランティアセンターという仕組みをつくって効率化

を図り、センターへの登録者を制限したことにより、

かえって被災者の元へボランティアが通えなくなっ

たということが端的に現れた事例であろう。このよ

うに、支援者だけで効率化を行うと、意図に反して

支援から漏れてしまう被災者がいるのである。 

こうした状況の中、中間支援組織の活動は、外部

支援者の支援を円滑に被災者に届けるだけでなく、

被災した住民自らの活動を発展させていくための活

動も行なっている。様々な支援団体や住民との間に

入りながら支援を行う中間支援組織であるが、その

活動は中間支援組織単体だけではなく、住民組織な

どの、住民と住民の間に入る中間層との協力関係に

よってより効果的となる。例えば、外国人へ情報を

届ける支援を行う際に、外国人の多く集まる教会と

連携をすることによって、より効率的に情報を届け

ることができる。このように、住民組織やキーパー

ソンなど、「住民と住民」「住民と支援者」をつな

ぐ役割を担う中間層の存在が非常に重要である。特

に、災害からの復興期における活動は、中間層との

連携をより密にしなければならないだろう。 

住民の中間層は、災害前から存在しているという

ケースがある。例えば、前述したような教会などは

そのケースだ。中間層を担う組織は、平時から特定

のテーマ性（例えば、在日外国人、子育て世代、子

ども会、LGBTなど）を持っている住民や地域性を

持っている住民（例えば、自治会、婦人会、近隣の

仲良しグループ、カフェなど）の拠点となっている。

さらに、中間支援組織が中間層を発掘・育成するケ

ースもある（頼政・宮本, 2019）。こうした中間層が

存在しているということによって、様々な支援者が

復興に関わることができる。また、被災者に専門的

な支援を届けるという観点からも中間層が重要な役

割を果たしており、中間層の充実が災害からの復

旧・復興には重要である。 

ところで、こうした格差や分断は何も被災地だけ

で起こっているわけではない。むしろ現代社会を見

れば格差や分断の広がり、そして一人ひとりの孤立

化が進んでいると言えるだろう。被災地の問題は平

時の社会の歪みを顕在化する、と言われる。被災地

の中で分断が進んでいる背景には、現代の二極化す

る社会の問題、孤立化する個人の問題が大きく関わ

っているだろう。 

このような現代社会や被災地における分断を解消

するためには、中間支援組織の活動が必要不可欠で

あり、民主主義の活性化が必要である。ボランティ

ア活動と民主主義については、例えばネオリベラリ

ズムとの共振を分析したもの（仁平, 2005）やボラン

ティアとソーシャル・キャピタルの関係を分析した

もの（桜井, 2007）などがあるが、いずれも格差や分

断の解消や中間支援組織の活動などには言及されて

いない。さらに、多くの中間支援組織に関する研究

は、災害時のものではなく平時の取り組みを扱って

おり、災害時の中間支援組織の研究についても、住

民との間に直接入ることはなく、行政とNPOやNPO

とNPOをつなぐという役割を担っているものを取り

扱ったものが多い。例えば、NPOを支援するNPOの

制度の研究として行なったもの（金川・今井, 2011）

や、復興基金運用の中で中間支援組織が果たした役

割について研究したもの（青田・室崎・北後, 2010）

などがあるが、いずれも行政とNPOや、NPOを支援

するNPOやその制度等について考察したものであり、

中間層には着目しておらず、住民との間に直接入る

ものではない。 

本稿では、こうした現代社会の問題に焦点を当て

ながら、被災地の中の分断がどのように起きている



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

69 

 

のかを分析する。その分断を乗り越え、なめらかな

復興を実現する希望は、草の根ボランティア活動と

地域の中の中間層に見出すことができると考え、そ

の理路を検討することを目的とする。 

 

２．一人ひとりが孤立化した社会へ 

 現代社会は、かつてに比べて物理的には豊かにな

ったにもかかわらず、社会全体に閉塞感が漂ってい

るように感じられる社会である。このような現代社

会とは、どのような時代に入っているのだろうか。

まずは、世帯の構成の変化からその具体的な特徴を

見てみたい。 

 

2.1 世帯の構成、単独世帯の増加 

 まず単独世帯数について、1995年には全体の

25.6%となっているが、2015年には34.5%と約10%ほ

ど増えている(1)（総務省, 2015）。さらに、平均世帯

人員は1995年には2.91人であるが、2015年には2.49

人へと減少している（厚生労働省, 2015）。人口全体

が減少していく中、こうした傾向はさらに進んでい

くとみられている（国立社会保障・人口問題研究所, 

2018）。単独世帯での生活が増え、同一世帯の構成

人数も減っており、家族によって支えられている

人々が減少しているということが見えてくる。つま

り、セーフティネットとしての家族の機能がなくな

っていることが読み取れるであろう。 

 次に地域に目を向けてみると、自治会の加入率も

年々減少傾向となっている。例えば、東京都の自治

会加入率は2003年には61%であるが、2013年には

54%と7ポイント減少している（東京の自治のあり方

研究会, 2015）。北九州市では、2013年に71.2%であ

った加入率は、2017年には67.5%まで減少している

（北九州市, 2018）。このように、地域の中での助け

合いを進める地縁組織としての自治会との関係も希

薄となっていることが読み取れる。 

 このように、現代の日本社会は、家族からも地域

からも孤立化が進んでいると言えるだろう。 

 

2.2 〈私〉時代の到来 

 こうした孤立化について、宇野（2010）は、社会

や一人ひとりの意識の中でも変化があると指摘する。

宇野の主張は次のようなものだ。現代の平等意識は、

「みんな同じ」ではなく、「一人ひとりみんな違う」

ということが意識されるようになってきているが、

このことによって、〈私らしさ〉が求められており、

あらゆる決定は〈私〉に委ねられている。その背景

には、平等意識の変化がある（宇野, 2007）。平等で

あることに誇りを持つ個人は平等でしかないという

ことに不安を覚える。これはみんなと同じであるこ

とに安心すると同時に、みんなと同じであることに

不安を持つ、ということでもあるだろう。第一筆者

の体験をもとにすると、ほとんどの人がスーツを着

てやってくる場（例えば、大学院の入学式やオリエ

ンテーションの場）で、スーツを着て参加するとい

うことは、みんなと同じであるという安心感がある

一方で、大勢の中の一人でしかなく、自分の個性が

現れていないのではないかという不安に襲われる。

みんなと同じようなことだけをしていてもつまらな

いのではないか、つまり、〈私らしさ〉が埋もれて

しまっているのではないかという不安が高まってく

るのである。 

 では、〈私らしさ〉とは一体どのように決定され

るのであろうか。それは、他者と比べて私はどのよ

うな特徴があるか、どのくらい特別な部分があるの

かということで規定されるものである。その他者と

は、目の前にいる他者というより、広く一般的に普

通とされているモデルのようなものである。つまり、

社会の中の基準となる普遍性と言えるようなもので

ある。しかし、宇野は、あらゆる場面でその人らし

さを求める現代社会では、その基準となるべき普遍

性そのものが失われてきていると指摘する。伝統的

な人間関係の中で求められる振る舞いや社会全体の

理想に向かって行動するというものから、「個人の

選択」「個人の行動」が強調されるようになり、み

んなが理想とするものから、自分が選んだものへと

価値が移り変わっている。例えば、かつて女性は家

庭に入り家を守ることが当たり前とされてきた時代

があった。この時代には、社会の中の当たり前の価

値観－つまり、普遍性－の中で自分がどのように振

る舞っているのかを比較することは容易であった。

女性として家を守るためには、どのような振る舞い

が求められるかを考えて自分の行動を選択するとい

うことが当たり前であった。ところが、今は全ての

選択が個人に委ねられており、全ての理由が自分に

帰属してしまう。女性が専業主婦となり家を守る、

という選択をするのか、もしくは会社勤めをしてキ

ャリアを築くのか、ということは個人の選択に委ね

られている。しかし、どちらの選択が正しいのか、

という普遍的な回答はない。あくまでも選択は自分

で選びとったものとして見られるのである。こうし



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 70 

た普遍的な他者というものが見えない時代に、〈私

らしさ〉を〈私〉が決めることの難しさがある。 

 こうした社会について、大澤は「リスク社会」の

概念を用いて分析している（大澤, 2008）。大澤によ

れば、リスクは、選択・決定に伴う不確実性（の認

知）に関連しており、何事かを選択した際に生じる

と認知された不確実な損害であるという。過去、自

然災害や暴政は突然外からやってくる天災であると

された。つまり、それは神が決定したことであり、

自らの選択とは結びついておらず、リスク（という

自分自身でコントロールできるもの）ではなかった。

近代以降、そうした社会秩序を律する規範やその環

境が、人間の選択の産物であるという自覚が確立す

ることで、リスクが現れてくる。そうであるならば、

〈私〉の決定する領域が拡大することによって、

〈私〉が抱えるリスクが増大しているということで

ある。例えば、不当な労働の状態が続いている際に、

それは社会の非正規雇用を促進するという制度に問

題があると考えるのではなく、非正規雇用を選んだ

自分の責任であると考えてしまうことがある。つま

り、非正規雇用を是とする社会の常識や制度のせい

で非正規雇用に追い込まれたと考えるのではなく、

自らその仕事を選んだという選択の結果、自らに跳

ね返ってきた自分自身の責任として考えられている

ということである。このことは、様々な問題の背景

にある社会的な課題が、個人の事情によってぼやけ

ていくことにつながっている。前述の例で考えると、

非正規雇用の拡大という社会的な課題よりも、個人

やその周辺の人たちにとっては、就職活動の結果、

非正規雇用を選んだ個人の選択の問題、あるいは非

正規雇用を選ばざるを得なかった個人の能力の問題

の方が大きく見えるということである。そのことが

第4章で述べるような連帯の難しさにつながってい

る。 

 ここまで見てきたように、住まいや家族からの孤

立化と同時に、一人ひとりの意識の中でも〈私〉の

概念が強くなり、社会問題の個人化が進んでいる。

こうして、現代は一人ひとりの〈私〉が住まいも単

独化し、家族からも孤立を進め、社会の中でも孤立

化している時代に入ってきていると言えるだろう。 

 

2.3 他者からの解放と〈他者〉からの承認の欲求 

 では、こうした孤立化の進む社会の中で、現代社

会の人間は他者との関係を求めていないのであろう

か？答えは否である。大澤によれば、現代社会は

「不可能性の時代」に入っており、 2つのベクトル

−現実への逃避と極端な虚構化−へと引き裂かれて

いるという（大澤, 2008）。虚構化は、これまでも現

実からの逃避として進められてきた。例えば、ノン

アルコールビールのような、危険性を抜き去った商

品が開発されている。ビールがビールであるために

はアルコールが必要であるが、ノンアルコールビー

ルは、アルコールという、いわば現実を抜き去った

（つまり、現実から逃避した）虚構化の一つと言え

るだろう。現代社会の特徴の一つは、虚構化をさら

に進める方向へ進展しているということである。例

えば、VRやオンラインゲームなどのヴァーチャル

リアリティが典型的な例である。一方で、現実への

逃避ともいうべき事柄も起きている。例えば、自傷

行為などがわかりやすい例だろう。自傷行為は、人

により様々な理由があるが、自らを傷つけるという

現実を確認しなければ、自分自身の生存が確認でき

ないということである。つまり、虚構化した社会の

中で自らの生存を確認するために、身体を傷つけ血

が噴き出すという現実に逃避していると捉えること

ができる。 

 このように、虚構化がますます進んで行く中、現

実への逃避も同時に起きているという、ある種矛盾

した2つの現象が同居しているというのが、大澤の

述べる現代社会の特徴である。しかし、矛盾する2

つの現象である虚構化と現実への逃避が、実は相互

に依存しあっているということも見逃してはならな

い。一方では、多文化主義があり、一方では原理主

義がある。原理主義は多文化主義の曖昧な物語への

反発であり、多文化主義は「自分たちは（原理主義

のような）狂信的な信仰は持っていない」と主張す

ることで成立する。こうような形式で相互に依存し

ているのであり、その背景に何があるのかを見出さ

なければ、二極化する現代社会を正確に捉えること

はできない。 

 現代社会は、こうした矛盾を受け入れていくしか

ない時代であり、つまり「不可能なもの」を受け入

れるしかない「不可能性の時代」であると大澤は主

張する。では、この「不可能なもの」であるXとはな

んであるだろうか。大澤は、この不可能性は実は

〈他者〉であろう、と述べている。〈他者〉とは、

他者性を持っている他者であり、人々は自分の行動

が正しいと認識するために、〈他者〉による認証を

求めている。しかし、現実の他者とは虚構的な出会

いしかない。他方では、虚構の中での他者との関係

を、必然的な関係だと感じてしまうような「現実」

への逃避が起きている。このように他者に対する矛



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

71 

 

盾した対処法でしか、〈他者〉を認識することがで

きない。この〈他者〉による承認の欲求が「不可能

なもの」であると大澤は主張する。こうした矛盾し

た欲求の中で、孤立化した個人によって形成される

社会が現代社会であると言えるだろう。つまり、他

者との関係を表面上は求めていないようにみえるが、

実際には強烈に求めているのである。 

 

３．なめらかな社会 

 ここまで見てきたように、〈私〉の孤立化が進ん

でいるが、〈他者〉への欲求は強烈に求めている社

会が現代社会である。一方で、社会が大きく二極化

しているように、社会の中の分断は大きくなってい

る。こうした分断を出来るだけゆるやかにし、他者

との関係を歪んだ形ではなく、豊かで多様にしてい

くためには、何が必要なのであろうか。シグモイド

関数によるメタファーを用いて、その可能性を探っ

ていこう。 

 

3.1 フラットな社会とステップな社会 

 平等化社会というのは、皆が同じになるというこ

とだと思われがちである。鈴木によると、こうした

社会はフラットな社会として、シグモイド関数を用

いて表現される（鈴木, 2013）（図3-1）。 

 シグモイド関数は、社会のメタファーとして用い

られることが多い。シグモイド関数は、 𝑓(𝜆、𝑥) =

2

1+𝑒−𝜆𝑥
− 1で表されるが、λ＝０とするとフラットに

なる。 

 

図3-1 フラットな社会（鈴木（2013）を元に筆者作成） 

 

 このフラットな社会は、一元的であり文化や多様

性の源泉でもある非対称が存在せず、生物のもつ多

様性を否定していると言えるだろう。鈴木はフラッ

トな社会について詳しく論じていないが、フラット

な社会を理解することが現代の社会を理解する上で

は重要である。フラットな社会とは、一見すると誰

しもが平等であるように見えるが、一元的な社会な

ので、誰しもが全く同じであることを強要する社会

でもあると言える。平等であること、というのは誰

しもが同等であり、身分の違いがなく一人ひとりが

同じ価値を持っていることである。誰もが同じ価値

を持っているということと、誰もが全く同じである

ということは同義ではない。しかし、行政の対応に

しばしばみられるように、平等とは誰に対しても全

く同じ対応をすることであるという認識は根深く

人々の間に残っている。例えば、被災地の問題で例

を挙げると、アレルギー対応食が必要な方に対して

特別な食事を提供することは、他の被災者に対して

不平等であるために認められない、という事態が発

生する。これは、社会を構成する誰もが平等である、

という意識が、誰もが同じでなければならない、と

いうフラットな社会のイメージへとつながってしま

っている典型例であろう。こうしたイメージは、し

ばしば同調圧力として社会に表出する。平等化の意

識がますます進行する中で、フラットな社会を理想

と考えるところから、多様性が失われていくという

状態が生み出されている。  

 しかし、実際にはフラットな社会が実現している

わけではない。鈴木は、現代社会はステップな社会

になっていると指摘する。ステップな状態とは、シ

グモイド関数のλを大きくすることで出現する（図3-

2）。シグモイド関数はあくまでメタファーであるが、

フラットとステップという2つの状態が連続的につ

ないでいるということで、2つの関数が別々のもの

でなく、実はひとつの関数のパラメータの違いであ

るということがよくわかるところが良いところであ

る。 

 

図3-2 ステップな社会（鈴木（2013）を元に筆者作成） 

 

-1.2

-1

-0.8

-0.6

-0.4

-0.2

0

0.2

0.4

0.6

0.8

1

1.2

-1 -0.8 -0.6 -0.4 -0.2 0 0.2 0.4 0.6 0.8 1

λ＝0 

 

-1.2

-1

-0.8

-0.6

-0.4

-0.2

0

0.2

0.4

0.6

0.8

1

1.2

-1 -0.8 -0.6 -0.4 -0.2 0 0.2 0.4 0.6 0.8 1

λ＝109.5 

 



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 72 

 さて、ステップな状態について考えてみよう。ス

テップな状態とは、二元論的な社会である。第2章

で見てきたように、現代は孤立化が進んでいる社会

である一方で、他者からの承認の欲求が非常に強く

求められている社会である。少し具体的に二元論的

な社会を考えてみよう。例えば、googleのような国

際的な企業にとっては、国境を越えるということは

さほど大きな意味を持っていないと言えるだろう。

一方で、アメリカでは国境に壁を作る計画が進むな

ど、より堅固に国境線を区切ろうとする動きが進ん

でいる。このように一方では国境の意味がなくなり

つつあり、一方では国境をより堅固にするという二

極化した動きが同居している。 

 重要なことは、二元論的社会であっても、第2章

でも確認したように大澤の指摘するような共依存が

成立していることである。ステップな社会の極端な

一方の正しさとは、自分たちと正反対の極端が存在

し、我々はそうしたものたちとは違うという理解を

することで成立するのである。つまり、一方が存在

しなければ、もう一方も存在しなくなってしまう。

こうして全く正反対に見えても相互に依存している

のである。ここで気をつけたいのは、ステップな状

態を脱するために目指す状態がフラットであっては

ならないということである。先ほど指摘したように、

万人がフラットな状態になるということは、全ての

人が同じであるということであり、多様性は生まれ

ない。しかし、人間には違いがあり多様性がある。

多様性を許さないフラットな社会ではなく、なめら

かな社会を目指さなければならない。 

 

3.2 なめらかな社会の構成 

  

図3-3 なめらかな社会（鈴木（2013）を元に筆者作

成） 

 

 鈴木によると、なめらかな社会とは、社会の境界

がはっきりせず曖昧になっていくという社会である。

なめらかな社会をシグモイド関数で表したものが図

3-3である。過去には、国家をつくり政府が国家の

中を制御するという図式を成立させることで人類は

社会を構成してきた。しかし、現代ではグローバル

化が進み、インターネットの登場によって人々の認

知的な距離は格段に短くなった。このような時代に

あって、土地や国民、法律などの境界を国家のもと

に一元化することだけでは、現代社会は考えられな

いだろう。例えば、アメリカの政策が与える影響は

全世界に及んでおり、もはや国境の中だけで考えら

れるものではない。なめらかな社会では、そうした

境界が曖昧になり、バラバラに組み合わさった中間

的な状態が許容されるようになる。あらゆるものを

私有と公有に振り分けるのではなく、人々がゆるや

かに共有する文化が育まれることである。 

 鈴木は、こうしたなめらかな社会を実現するため

に、インターネットなどの情報技術を駆使すること

で実現可能性があるのではないか、という提案を行

っている。確かに、インターネットを通じて国境は

なめらかになり、人々のつながりも無数に生まれて

いるように思える。こうした技術と同時に、どのよ

うな社会システムが構想できるのだろうか。 

 

3.3 中間領域の喪失と再生 

 様々な資源をゆるやかに共有する社会であるなめ

らかな社会を実現するためには、フラットやステッ

プな状態ではない曖昧な状態を許容することが必要

である。宇野は、「私的領域」と「公的領域」をつ

なぐ広場（アゴラ）の重要性を指摘する。アゴラと

は、私的とも公的ともいえない、あるいはその両側

面を共に含むような中間領域のことである。この中

間領域が両者の接触点となるが、そのアゴラが脆弱

となっている。先に見たように、社会問題が個人化

していく背景には、こうした中間領域の脆弱化も影

響している。〈私〉の問題を〈みんな〉の問題にす

る、つまり公的領域の問題にするには、〈私〉の問

題がどのように公的領域に関わっているかを考察す

る中間領域が必要であるが、そうした中間領域が失

われてしまったことで、社会問題はますます〈私〉

の問題へと押しとどめられてしまう。一方で、宇野

は〈私〉と〈公〉の直結も指摘する。例えば、2007

年の参議院議員総選挙において、安倍首相が憲法問

題を争点にあげた際に、祖父岸信介首相の無念を晴

らす、という極めてパーソナルな理由を挙げたこと

に象徴される。憲法問題という極めて公的な問題の

設定に対して、その最大の根拠に自分の親族に対す

-1.2

-1

-0.8

-0.6

-0.4

-0.2

0

0.2

0.4

0.6

0.8

1

1.2

-1 -0.8 -0.6 -0.4 -0.2 0 0.2 0.4 0.6 0.8 1

λ＝10 

 



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

73 

 

る私的な思い入れを挙げるという〈私〉と〈公〉の

接合が見られた。公的領域の問題は、〈みんな〉の

問題であるはずが、〈私〉の問題へと矮小化してい

るのである。片方では〈私〉と〈公〉が切れかけて

おり、片方では直結するような矛盾する二極化が起

きていると言える。こうした二極化も、中間領域が

脆弱となり、接点がなくなってしまったからこそで

あろう。 

 〈私〉の問題を〈みんな〉の問題にしていくため

には、〈私〉の問題を共有することが重要である。

そのためには、どちらでもある、という曖昧な状態

を許容する中間領域が重要である。こうした「私で

もありあなたでもある」という曖昧な状態を許容し

ていく社会こそ、鈴木のいうなめらかな社会ではな

いだろうか。だとすると、中間領域を再び再生し、

重層的に積み重ねていくことがなめらかな社会への

道ではないか。 

 しかし、かつてのような中間領域を再生するとい

うことは難しい。いまやグローバルな世界が開けて

いるし、第2章でみたように家族や地域というロー

カルな中間領域はもはや解体している。血縁関係や

地域でのつながりが希薄になっている中で、どのよ

うに中間領域を再生するのか。そこで、新たな希望

として浮かび上がるのが、全くの他者同士の助け合

いであるボランティアである（宮本, 2018）。 

 阪神・淡路大震災の起きた1995年は「ボランティ

ア元年」と呼ばれ、集まったボランティアは1年間で

延138万人とも言われている。こうしたボランティ

アは、特に被災地に縁があったわけでも、被災地支

援の経験が豊富であったわけでもない初心者ボラン

ティアが多くを占めていた（朝日新聞, 1995）。見ず

知らずの他者を助けたいという目的のために、全国

各地からボランティアが集まったのである。ここに、

新しい可能性が見出せる。他者の被災という問題を

自分の問題として感じ、被災地に駆けつけるという

行動につながったのである。こうしたボランタリー

な活動と中間領域との関係性を見ていくことで、中

間領域の再生につながるヒントがあるはずである。 

 

４．連帯する難しさ〜小自由度による大自由度の支

配〜 

 孤立化し、分断が顕著になったステップな社会を

乗り越えるためには、何が必要であるのだろうか。

現代は一人ひとりが孤立化した社会である。〈私た

ち〉の問題を〈私たち〉が考えることが民主主義で

あるが、もはや問題は個人化しており、〈私たち〉

を形成することが難しくなっている。つまり、社会

の問題に対して人々が連帯し、社会問題を〈私たち〉

の問題として捉え議論をしていく民主主義は成立が

難しくなっているのである。このような連帯がなぜ

難しいのか、別の角度からも見てみたい。 

 

4.1 草の根民主主義はローカルなのか？ 

 今日、人と人とのつながりは社会関係資本として

捉えられ、ある種の財産のように見られている。逆

に言えば、意識的に人とつながらなければ関係が持

てない時代になってきているとも言えるだろう。社

会関係資本とは、社会的・政治的信頼感や様々な種

類の人との対人関係のことである。こうした人との

つながりや市民が参加する草の根のボランティア活

動は、小さな共同体でのみ成立しており、大規模な

共同体では成立しない、というのが大抵の場合の常

識と考えられているとシーダ・スコッチポルは批判

しているが、実はそうではなかったということが明

らかになった（スコッチポル, 2007）。スコッチポル

によると、かつてのアメリカでは巨大なメンバーシ

ップ連合体が成立しており、そのメンバーシップ連

合体に参加している一人ひとりは、そのことを誇り

に思い人生を捧げるほどであった。その象徴的なエ

ピソードは、著書の冒頭に記載されているウォレ

ン・ダージンの墓石であるだろう。ダージンの墓石

には、南北戦争在郷軍人会（GAR）指揮官とくっき

りと文字が刻まれ、農業擁護者会の会員である証明

もついており、オッドフェローズ結社の一員であっ

たリボンも垂れ下がっている。スコッチポル自身は、

役職も務めたことがある2つの学会、アメリカ政治

学会やアメリカ歴史社会科学学会の会員であること

を大事なことだと感じているが、墓石にその学会の

名前を刻もうとは考えないと述べている。つまり、

結社の一員であることが非常に重大な意味を持つ時

代があったのではないかという仮説が立てられる。 

 スコッチポルが膨大なデータをもとに証明したの

は、1960年代以前のアメリカの市民活動や草の根民

主主義は、決してローカルにとどまることなく、州

や国レベルにまで発展していったということである。

現在であれば、地域の草の根ボランティア活動が州

や国の行く末を左右するような事態にはならないし、

活動を行う個人がそのような実感を持つことはほと

んどないだろう。しかし、以前のアメリカでは自ら

が結社の活動を行うことがまさに政治参加の活動で



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 74 

あり、州や国の政治を変えるための行動であるとい

う実感が伴っていた。これは、まさに地域の草の根

ボランティア活動が〈私〉の活動ではなく、〈私た

ち〉の活動であったということであろう。この〈私

たち〉の範囲は、決してローカルではなく全国域の

同じようなメンバーシップ連合体に加入している個

人のあつまりであった。こうした以前のメンバーシ

ップ連合体の活動は、1960年代以降、会員を持たな

いようなアドボカシーグループにとって代わられる

ことになる。 

 

4.2 草の根民主主義の衰退と中間領域の撤退 

 なぜ、現代ではこうした連帯が難しくなっている

のだろうか？スコッチポルは二つの要因をあげる。

一つは、以前のアメリカのメンバーシップ連合体は、

決して全ての人に開かれていた結社ではなかったと

いうことであり、もう一つは、情報技術の進化によ

って新しい市民活動のモデルが形成されていったこ

とである。以前の結社活動が、1960年代を皮切りに

進められていく人種やジェンダーの新しい理想には

そぐわなくなっていったことによって、結社自体が

衰退していったのと同時に、情報技術の進化によっ

てワシントンDCの専門的常駐スタッフが、ダイレ

クトメールや全国のメディアに呼びかけを駆使する

ことの方がはるかに効率が良くなった。 

 このように考えると、以前の結社は、地域を横断

する連帯が可能だった反面、人種・ジェンダーなど

の社会問題の境界は乗り越えることができなかった

と言えるだろう。その一方で、社会問題を論じるに

あたって必要とされる専門性が高まり、結社に属す

るメンバーが社会問題自体を議論する場が衰退して

しまった。 

 こうした理由によって、メンバーシップ連合体の

参加率は減少を続け、アドボカシーグループによる

支配が進められてきた。しかし、こうしたアドボカ

シーグループには、多くの中流階級以下の人々の参

加はもはや期待できないとスコッチポルは指摘する。

アドボカシーグループは、社会の問題は、専門的知

識をもった専従のスタッフが考えるべき問題である

と考えており、そのような問題を一般の人々が〈私

たち〉の問題として考える機会を奪ってしまってい

る。さらには、こうしたアドボカシーグループの資

金源は主に財団による出資である。税金を免除され

た財団は、自分たちのお気に入りのアドボカシーグ

ループに出資をし、積極的に問題を解決しようと考

えている。しかし、皮肉にもこうした出資によって

アドボカシーグループは、会員を必要としなくなり、

市民運動をより寡頭的なやり方へと進めている。こ

うして「専門家」が求められ、多くの市民は社会の

問題に対して関わることができない、関わるべきで

はないという考え方が支配的になっている。つまり、

〈私たち〉の問題は、専門的なプロ集団が担うべき

問題であり、〈私〉が関わる問題ではない、とされ

る傾向がますます強まっているということである。 

 アメリカに対して、日本ではアドボカシーグルー

プがそれほど大きな力を持っているわけではないよ

うに思えるが、ここまで見てきた問題と同様の問題

が、被災地の中でも起きている。例えば、東日本大

震災後では、ボランティア自粛が叫ばれた。専門的

な知識や経験を持ったボランティア団体であれば、

現地で支援を実施することは可能であるが、そうで

はない人たちはむやみやたらに行くことはよくない、

という論調である。村井は、こうしたボランティア

自粛論が過剰であったと指摘する（村井, 2011）。第

一筆者が当時所属していた神戸大学でも、ボランテ

ィア活動は現地からの募集があるまでは自粛してく

ださい、という案内が出された（神戸大学, 2011）。

つまり、被災者支援という問題は、専門的に取り組

む各種支援団体が実践し、それらの団体が判断して

活動して良いとならなければ、市民によるボランテ

ィア活動は実施してはいけないというメッセージで

ある。 

 また、復興の場面でも同様のケースが見受けられ

る。塩崎は、復興災害によって被災者が苦しめられ

ていることを指摘する（塩崎, 2014）。都市計画の性

急な決定により、コミュニティが崩壊してしまった

ということが指摘されているが、住民不在のまま復

興が進められてしまった弊害と言えるだろう。つま

り、復興まちづくりも専門職に任せられ、本来〈私

たち〉のまちの問題であるにもかかわらず、住んで

いる本人がかかわることのできない問題になってし

まっている。このまちを選んだ〈私〉が悪い、この

まちが嫌なら〈私〉が出ていくしかない、という問

題にすり替えられているのである。 

 このようにして、〈私〉が関わることのできる領

域は限定されるようになってきた。かつてのメンバ

ーシップ連合体においては、地域で活動するような

草の根のメンバーが、国の行末を議論するような場

にも参加し意見をしていた。つまり、公的領域の議

論に様々な階級の人々が参加していたということで

ある。彼らは、そのメンバーシップ連合体に所属す

ることが非常に誇らしいことであり、自らの墓石に



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

75 

 

連合体の名を記すほどである。自らの私的領域にお

いても意味を持っていたことを表しているだろう。

かつては、こうしたメンバーシップ連合体に所属し、

多様な階級同士がつながり議論することが、公的領

域の問題を議論する場でもあり、私的領域において

も非常に意味のあることとして捉えられていたので

ある。このような議論が成り立つ中間領域は近年の

アドボカシーグループの台頭、そして専門職化によ

って撤退してきた。 

 

4.3 小自由度による大自由度の支配 

 このような少数による大多数への支配を、鈴木は

小自由度による大自由度の支配と表現している（鈴

木, 2013）。自由度とは、自由に変更できる変数のこ

とで、大自由度なシステムというのは、互いに変数

が影響を与える複雑な系である。鈴木の例を用いて

タンパク質で説明をしよう。大自由度のダイナミク

スをもつタンパク質が、DNAという小自由度のシ

ステムから生成されるものになり、二つの存在に分

化することによって、DNAは制御するほうに、タ

ンパク質は制御されるほうに分類される。ひとたび、

このような図式が完成すると、DNAを通して細胞

全体の制御が可能になる。すると、DNAのみが制

御の主体であるかのように感じられていく。ところ

が、重要なことは細胞分裂という自己複製によって

維持される主体は、利己的な遺伝子（＝DNA）では

なく、細胞の代謝ネットワークのダイナミクス全体

であることである。つまり、小自由度が大自由度を

制御しているという見方は、制御が一方的で、すっ

きりしているものが、ごちゃごちゃしているものを

決めていると考えたがる人間の認知バイアスによる

錯覚である。これは、社会システムにも当てはめる

ことができる。例えば、王が社会を制御しているの

ではなく、国民同士の無数の行動が王を通して社会

を制御しているのである。これは、DNAが生命を

制御しているのではなく、実際には複雑な化学反応

ネットワークによって維持されているのと同様であ

る。このような小自由度の制御を行うものが【核】

である。ところで、こうした制御の前提になってい

るのが、細胞と細胞を隔てる【膜】の存在である。

巨大な化学反応のネットワークにすぎないものが、

細胞膜という内部と外部を隔てる膜を作ることで、

生命を安定させている。【膜】の内部に必要なリソ

ースを囲い込み、不要なものを外部へ排出すること

で内部の安定性を高める。【膜】による外部と内部

の分離という単純さによって、内部ダイナミクスの

複雑さを手にいれているのである。鈴木は、【核】

や【膜】はあくまで一時的な現象であって、その背

景にある複雑なネットワークである【網】こそが本

質であると主張する。ところが、人間の認知バイア

スの錯覚により、【膜】をつくり【核】が制御をし

ていると錯覚されている。 

 このことを生命システムの観点から考えてみると、

オートポイエーシスの議論を用いるのが適当である。

オートポイエーシスは、ベルト・マトゥラーナとフ

ランシスコ・ヴァレラが提唱したものである（マト

ゥラーナ・ヴァレラ, 1991）。オートポイエーシスは、

膜的なものの生成と自己維持の記述を試みたもので

あるが、ここでは鈴木の例に倣い、 Substrate-

Catalyst-Link（SCL）モデル（図4-1）を用いて説明を

する。このモデルは1997年にバリー・マクマリンと

ヴァレラがオリジナルのソースコードを分析して完

全なかたちでのモデルを紹介している（McMullin & 

Varela, 1997）。 

  

図 4-1 オートポイエーシスのSCLモデル（鈴木（2013）

の図を元に筆者作成） 

 

 SCLモデルは、単純な２次元格子上の化学反応の

モデルであり、そこから細胞が創発する様子を観察

することができる。まず、SUBSTRATE（基質）、

CATALYST （触媒）、LINK （リンク）という3つ

の粒子があり、これらの粒子は、2次元格子上をラ



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 76 

ンダムウォークする。SUBSTRATEがCATALYSTに

隣り合っている場合に、2つのSUBSTRATE は結合

しLINKになる。また、隣り合っているLINKはつな

がり合う性質を持っており、結合LINK を形成する。

一つのLINKは最大2つのLINKとつながり合うこと

ができるので、結合LINKは鎖のようにつながって

いき、細胞膜のような構造が生まれる。LINKは、

ある一定の確率で2つのSUBSTRATEに分解されて

しまうので、LINKの分解とCATALYSTによるLINK

の生成のバランスによって、膜状の結合LINKは維

持されるか、壊れるかが決まる。SUBSTRATEは結

合LINK （膜）を透過できるが、LINKとCATALYST

は透過できない。結合LINKの外側からSUBSTRATE 

が入ってくると、CATALYSTと反応してLINKが生

成され、LINKは膜を透過できないので内側にLINK

が貯め込まれる。そのことによって、CATALYST

が外に出る確率よりも高い確率で結合LINK が生成

し、膜の構造を維持されやすくなる。こうして膜が

あることでリソースが貯め込まれ、膜が維持されや

すくなるという自己維持的なシステムが生まれるこ

とになる。 

 SCLモデルの中の粒子はランダムウォークしてお

り、相互に影響を与えているのであるが、そこに結

合LINKという膜を作ることで、リソースを内側に

貯め込み自己維持を行なっている。あくまで自己維

持を行なっているに過ぎず、世界は粒子のランダム

ウォークによる相互反応によって作られている。し

かし、結合LINKという【膜】がCATALYSTという

【核】によって形成されていくかのようにも見える

し、【核】によって【膜】が維持されているかのよ

うに見えるだろう。しかし、それは複数の複雑な現

象が重なった結果であり、実際には【核】が【膜】

を制御しているわけではない。 

 さて、スコッチポルの主張するアドボカシーグル

ープによる支配についても、小自由度による大自由

度の支配と見ることができる。社会問題は、非常に

複雑で様々な背景が複雑に関わりあっているが、そ

うした社会問題は自由に使えるリソースをもつ専門

職によって対処しなければならないと考えられてい

る。つまり、アドボカシーグループの専門職という

【核】による制御が必要だと考えられている。しか

し、実際には社会の中の複雑さをこうした単純化の

図式に落とし込むことで理解しているにすぎない。

こうした動きは、1960年代以降顕著になっていると

スコッチポルは指摘する。情報技術が進歩したこと

で容易に少数の【核】を作り出せるようになったと

いうことである。アドボカシーグループは、自分た

ち【核】により社会を制御した方がより良い社会に

進むと信じており、実際に人々はそうした錯覚を起

こしているのである。だからこそ、連帯は難しくな

っている。つまり、【核】による制御こそが必要で

あると考える人々は、自らが複雑なネットワークの

相互作用の主体であることが理解できないのである。

そして、ローカルでなければ、社会関係資本による

草の根民主主義が成立しないと考えられることも、

【膜】を作り小自由度の複雑系ダイナミクスとして

みるという単純さを持ち込まなければ、人間にとっ

ては理解が難しいという現象であると言えるだろう。

こうした認知バイアスによって、〈私たち〉として

の連帯はますます困難となっているのである。 

 

4.4 なぜ連帯が難しいのか 

 ここまで見てきたように、かつて成立していた巨

大なメンバーシップ連合体による民主主義は、その

後のアドボカシーグループの台頭によって失われて

しまった。それは、専門職と非専門職という二極化

を引き起こす。社会問題に取り組むことができる専

門職とそうではない非専門職という二極化によって、

公的領域の問題を取り扱うことができる専門職が限

定されてしまうことにつながっている。一方で、第

2章でも指摘したように、社会問題の個人化が進んで

いる。公的領域の問題とすべき社会問題も、私的領

域の内部に押し留められ、かつ公的領域の問題は非

専門職には扱えないため、非専門職の、つまり一般

的な市民が連帯して公的領域の問題を取り扱うとい

うことが難しくなっている。問題は、公的領域と私

的領域の両者が混在する中間領域が喪失されている

ため、より顕著になる。中間領域は、専門職化が進

むことでどんどんと失われるようになっていく悪循

環が起きている。 

 こうした専門職による公的領域の独占はなぜ起き

るのかを生物の起源から考えてみると、細胞分裂と

いう自己複製の過程から【膜】と【核】による制御

に遡ることができる。自己複製の過程は、様々な細

胞の代謝ネットワークのダイナミクス全体が引き起

こしているが、【膜】と【核】の生成によって【核】

が【膜】をつくりだしているように錯覚してしまう。

実際には、【膜】は単に相互の化学反応によって形

成されているにすぎない。 

 こうした認知バイアスを通してみると、専門職が

社会問題を取り扱うということが正しいように見え

てしまう。専門職という【核】が問題を取り扱うこ



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

77 

 

とで、非専門職を含む全体を統制できると考えられ

ている。このような専門職と非専門職という二極化

と、その二極化が正しいと思ってしまうような認知

バイアスによって、〈私たち〉としての連帯が困難

になっている。 

 

５. 被災地の中での問題 

社会の中での分断が進む中、同じように被災地で

も分断が進んでいる。では、被災地の中ではどのよ

うな分断が起きているのだろうか。 

 

5.1 被災地の【膜】 

 被災地では、【膜】による内部と外部の線引きが

行われる。ラファエルによると、1次から6次まで多

様な被災者が存在する（ラファエル, 1989）。例えば、

救援に来たものや、たまたま災害のニュースを見て

しまったものも被災をする可能性がある。ところが、

人間はその非常に複雑な被災者像を認知することに

限界がある。 

 例えば、避難所を考えてみよう。2015年の東北関

東豪雨災害で被災をした茨城県常総市で第一筆者が

支援活動をしていた際の出来事である。第一筆者は

避難所に通い、避難者の環境改善を実施していた。

ある日、避難所の物資置き場に「避難所の避難者分

のみの配送とさせていただきます」という文章が書

かれた看板が掲げられたのである（写真1）。 

 

写真 1 常総市の避難所に掲げられた看板（第一筆

者撮影） 

 

 避難所に避難していようが、在宅で生活をしてい

ようが、同様に被災者である。最終日に物資を取り

に来ていたある女性は、自宅のキッチンなども被災

している中、これからどうやって生活をしていこう

か、という悩みを第一筆者に吐露した。同じ被災者

であるにもかかわらず、こうした線引きがなされる

ことが問題であり、被災者か被災者でないか、とい

う極めて曖昧な違いをはっきりとした線引きによっ

て区切ることで、中間が失われ、支援が行き届いて

いないのである。 

 被災という複雑な状況に対して、避難所にいるか

いないかという【膜】を設け、その基準で被災者の

救援という複雑な事態に対応しようとしている。こ

うした【膜】があることで、被災の規模や支援の必

要性などを認知することができる。逆に言えば、【膜】

の外側に追い出されたものは、実際には災害によっ

て複雑な影響を受けているにも関わらず、被災者と

して支援をされることはない。また、被災者は一人

ひとり複雑な背景を持っており、必ずしも被災だけ

が原因で現在の状態に置かれているわけではない。

こうした複雑な背景を理解するのは非常に難しいた

め、避難所にいるかいないかという単純さを持ち込

むことで、被災の大小を測ろうとしているとも言え

るだろう。ここでの問題は、【膜】の内側の被災者

には、（様々な問題があるにせよ）支援が行われる

が、【膜】の外側に追いやられているものは、そう

した支援が行われないということである。 

 次に災害ボランティアセンターの活動を見てみよ

う。被災地では、災害ボランティアセンターに登録

して活動することが求められる。ところが、実際に

は災害ボランティアセンターを介さず活動を行うボ

ランティアも多数存在する。第一筆者が活動を行っ

た災害ボランティアセンターでは、そうした災害ボ

ランティアセンターを介さないボランティアのこと

を野良ボラ、裏ボラなどと呼び区別していた。その

背景には、災害ボランティアセンターという【膜】

を作り出し、社会福祉協議会など災害ボランティア

センターを運営する主体が【核】となってボランテ

ィアを管理しようとする傾向があるだろう。こうし

た管理体制について、渥美は「災害ボランティアの

秩序化」と呼び、その秩序化を求めることを「秩序

化へのドライブ」と名付けている（渥美, 2014）。渥

美は、「秩序化へのドライブ」によって、手段であ

った災害ボランティアを目的化し、マニュアルに沿

った正しいボランティアをすることが目的となって

しまったと批判している。災害ボランティアセンタ

ーという【膜】を作るということは、被災者の困っ

ていること（災害ボランティアセンターではニーズ

と呼ぶ）にも、対応すべき事柄と対応すべきではな



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 78 

い事柄、という二つに区別し対応するということで

ある。例えば、地震後に貼られた応急危険度判定が

赤や黄である場合は対応不可、緑であれば対応可能

という具合である。本来、多様で複雑な被災者のニ

ーズに単純な区分を持ち込むことで、制御可能なも

のにしようという試みである。しかし、こうして【膜】

を作り制御を行うことによって、被災者を分断する

ということにつながる。ある被災者には支援を行い、

別の被災者には支援を行わないということは、被災

者の間に大きな隔たりを生み出す。本来は、被災者

の支援のためにボランティア活動が行われるはずで

あるが、こうした制御をすることによって、支援す

るべき被災者の間に分断を生み出し、より事態を悪

化させることも起きる。ボランティアを制御して効

率化させようとすればするほど、被災者の苦しみを

増やす結果になってしまうのだ。 

 

5.2 専門職しか関われない被災地支援 

 被災地の支援は、災害ボランティアセンターによ

る制御だけではなく専門職による支配も進んでいる。

第4章でも確認したように、東日本大震災の際に、多

くのマスメディアではボランティア自粛論が唱えら

れた。今はまだ被災地の受け入れ体制が整っていな

いため、素人のボランティアは行くべきではない、

ということである。逆に言えば、専門的な知識を持

っているものは支援をして良い、というメッセージ

であるだろう。アメリカの市民社会が、スコッチポ

ルが明らかにしたようなアドボカシーグループによ

る支配下にあるように、日本においても専門的な

NPOや社会福祉協議会が被災地支援のボランティア

を制御していると考えられている。 

 こうした傾向は、資金獲得にも影響を与える。例

えば、平成30年7月豪雨において、日本財団が募集し

ていた助成金の対象事業（日本財団, 2018）を見てみ

よう。一つ目に、専門的な支援を行うNPO等の活動

（医療・福祉、水害復旧作業に係る技能を有する分

野）とある。二つ目には、特別なニーズ（障害者・

高齢者・乳幼児・外国人などの要配慮者）対する専

門性を活かした活動、とある。このように被災地支

援で求められている支援活動は、専門的な支援活動

であるという認識が見て取れるだろう。逆に専門的

ではないボランティアは被災地に行くべきではない、

という自粛論が活発に叫ばれたように、素人のボラ

ンティアは被災者の支援活動を担うべき存在として

は認識されなくなってきた。こうした傾向は、専門

的な支援を行う団体によるコントロールを強め、草

の根のボランティア活動が継続困難になっていくこ

ととつながっている。 

 

６．ボランティアと中間層による希望 

 専門職化が進む被災地の支援活動において、どう

すれば【膜】を突破できるだろうか。その希望とし

て災害ボランティア活動と中間層とのつながりに注

目したい。 

 

6.1 被災地内の中間層 

 中間層とは、住民と住民の間に入り、住民同士を

つながるような結節点となる住民のことである。こ

うした中間層は、災害時に外部支援者とのつながり

を生かし、地域へと支援者をつなぐ役割を担ってい

る（頼政・宮本, 2019）。 

 こうした中間層は、外部性と内部性を持っている。

被災した地域を考えてみよう。一般的に住民と住民

をつなぐ、あるいは住民と外部団体をつなぐ人とい

うと、自治会において対外的な窓口となる自治会長

などの地縁組織役員が思い浮かぶだろう。自治会長

は、地域の内部においては人脈を豊富に持っており、

普段から行政や外部団体の窓口をしているために、

地域外とのつながりも持っているという意味では、

外部性と内部性の両方を兼ね備えた人材であり、中

間層の役割を果たす人材として適任であると言える。

しかし、自治会長だけが中間層の役割を果たす人材

ではない。外部性と内部性の両者を持っている人材

は、実はたくさん存在している。自治会に所属する

あらゆる人がその両面を持っている。つまり、誰し

もが中間層となり得る可能性を持っているというこ

とである。誰しもが中間層となり得るならば、どこ

で差が生まれてくるのか。それは、内部のつながり

を多様に持っていたり、外部のつながりを多様に持

っていたりするだけでなく、自分の持つ外部とのつ

ながりと内部とのつながりを重層的につなぎ合わせ

ることのできる人材であるかどうかという点である。

つまり、内部性と外部性の両面を持ち合わせること

のできる存在になることが、中間層の重要な条件な

のである。 

 内部性とは、いわば私的領域を取り扱うというこ

とであり、外部性とは公的領域を取り扱うとも言え

る。例えば、自治会を考えてみよう。自治会内部で

の取り決めを扱うというのは、自治会の私的領域の

問題である。対して、自治会とそれ以外の外部との

取り決めを扱うのは公的領域である。中間層は私的

領域と公的領域の両者を取り扱う中間領域の存在で



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

79 

 

あると言えるだろう。 

 

6.2 ボランティア活動と中間層が【膜】を突破する 

 ここまで被災地の中で広がる分断を見てきた。こ

うした分断は、被災地の支援に入ってくる外部団体

によってより拡大する可能性がある。栗田（2017）

によると、2016年に発生した熊本地震の際に開催さ

れた「火の国会議」(2)では、地域やジャンルによって

支援活動そのものが不足した場合の調整機能はある

程度果たされたものの、例えば避難所については、

住民主体の避難所運営を支援できるNPOが少なく、

また県域の大まかな活動調整はできるものの、細か

い地域の活動の集約が困難など、課題も多く残され

ていることが指摘されている。さらに、渥美（2017）

は同じ熊本地震で大量のニーズがとりこぼされてい

ることを指摘する。第一筆者も「火の国会議」には

何度も出席したが、外部支援者がたくさん会議に集

まる一方で、外部支援者を内部につなぐ役割を果た

す中間層の参加は乏しかった。地域に密着するよう

な中間層が少なければ、被災者のニーズを把握する

こともできず支援が有効に行えない。渥美（2014）

の指摘するような「被災者抜きの支援」が行われや

すくなると言えるだろう。こうした外部支援者、言

い換えればアドボカシーグループによる支配が進め

ば、支援が届かず取り残される被災者は増え、被災

者同士の分断はより拡大していく。 

 こうした事態を乗り越えるためには、外部支援者

であるボランティアをつなぐ中間層が重要である。

中間層とは、内部性と外部性を併せ持つ存在であり、

外部と内部をつなぎ合わせる存在である。【膜】の

内側に存在する中間層が、外部支援団体とのつなが

りを持つこと、つまり外部性を獲得することによっ

て、【膜】の外側から外的なリソースを内部へと運

ぶことができる。こうした中間層の活動を活性化さ

せるのがボランティアである。個人のボランティア

から組織的活動を行うボランティア、専門的

NPO/NGO、中間支援組織などさまざまな種類のボ

ランティア個人や団体がやってくることによって、

住民と外部支援者とのやりとりや、住民と中間層と

のやりとりが増加し、中間層の働きが活性化し、中

間領域での議論が活性化する。そのことによって、

さらに多様な支援者が被災地で活動することが可能

になる。多様な支援者と中間層は相互に重要であり、

お互いにつながって活動することが【網】の状態を

作り出すのである。【網】の状態は必ずしも組織化

された活動を否定するわけではない。組織化された

活動によって、その他の活動が否定され、強固な【膜】

が築かれることが問題である。【網】の状態は、組

織化しているかどうかに関わらず多様な活動が活発

に行われている状態である。こうした【網】を維持

している状態とは、【膜】で区切られた内部が外部

性を獲得するということでもある。外部性を獲得す

るためには、中間層が活性化し、あちこちになめら

かなつながりができることが重要である。中間層を

介したなめらかな外部とのつながりによって【膜】

による境界によって被災者が区別されることはなく

なり、様々な支援活動が複雑に相互に補完し合い、

復興をなめらかに進めていく。 

 

6.3 【網】による民主主義の活性化 

 ここまで、災害時におけるボランティア活動が【網】

の状態を維持することによって、なめらかな復興を

実現していくことを見てきた。様々な【膜】が形成

されること、さらにその【膜】が強固であることに

よって、外部性が獲得できず、【網】の状態が維持

できないことによって、被災者同士の分断が起きて

いる。人々の分断という問題は、被災地特有の問題

ではなく、現代社会全体に起きている問題とも言え、

それを乗り越えるためのなめらかな社会を実現する

ことが必要である。 

 なめらかな復興とは、被災者かどうかという境界

が曖昧になり、支援者か受援者かという境界も乗り

越えた先にある復興である。鈴木（2013）のいうな

めらかな社会と同義であり、社会の境界が曖昧にな

り、複雑なままになる社会でもある。なめらかな復

興は、決して復興のスピードが早いという意味を表

しているのではない。災害ボランティアと中間層に

よって、なめらかな復興が実現できるのであれば、

ボランティアとそのボランティアを住民へとつなぐ

役割を担う中間領域の存在によって、なめらかな社

会を実現していく可能性もあるということである。

二極化したステップな社会を形成する強固な【膜】

を乗り越え、【網】の状態を維持することが重要で

ある。【網】の状態とは、第3章でも指摘したように、

中間領域での〈私〉と〈公〉の議論の場の活性化が

行われている状態、つまり民主主義の活性化である。

【網】の状態を維持するためには、外部者と中間層

が相互に関係を持つことが重要であり、【膜】の外

側から外部支援者など、外部性をもったリソースを

獲得することのできる中間層の活動が活発に行われ



頼政・宮本：デモクラシーと災害ボランティア 

 

 80 

ることが重要である。 

 ところで、中間層とは誰しもがその役割を担うこ

とのできる可能性があるものであり、外部と内部の

つながりを作り出すことのできる人材のことであっ

た。災害時にかかわらず、誰もが外部とのつながり

を持っており、外部と内部をつなぐことのできる人

材がいれば、外部性を獲得し、【網】の状態を維持

することが可能になるということである。このよう

にして、【網】を維持していくことが民主主義を活

性化することにもつながり、被災地だけでなく社会

全体の分断を解消し、なめらかな社会を作り出す可

能性を高めるのである。 

 

補注 

(1) 単独世帯数については、シェアハウスやグループホー

ムに暮らす人も住民票上は単独世帯となり、必ずしも単独

世帯が孤立しているわけではないことに留意が必要であ

る。 

(2) 正式名称は、「熊本地震・支援団体火の国会議」。熊

本地震発生直後から開始され、被災地で活動する支援団体

や地域団体の情報共有と課題解決を目指して開催されて

いる会議。2020年3月現在も継続して実施されている。 

 

参考文献 

青田良介・室崎益輝・北後明彦（2010）．災害復興基金と

中間支援組織が連動した上での地域主導による復興推

進のあり方に関する考察 地域安全学会論文集, 12, 31-

40. 

朝日新聞（1995）．ボランティア７割「初めて」 1995 年

4 月 17 日朝刊 

渥美公秀（2014）．災害ボランティア-新しい社会へのグル

ープ・ダイナミックス 弘文堂 

渥美公秀（2017）．熊本地震とボランティア活動 消防防

災の科学, 127, 11-14. 

B. ラファエル（1989）．災害の襲う時−カタストロフィの

精神医学（石丸正訳） みすず書房 

H.R.マトゥラーナ・F.J.ヴァレラ（1991）．オートポイエー

シス-生命システムとは何か（河本英夫訳） 国文社 

金川幸司・今井良広（2011）．コミュニティ・エンパワメ

ントと制度−−阪神大震災後の NPO 活動から 社会・経済

システム, 32, 71-82. 

北九州市（2018）．地域コミュニティのあり方：自治会・

町内会への加入促進について https://www.city.kitakyush

u.lg.jp/files/000809131.pdf，(2019-5-27) 

神戸大学（2011）．被災地におけるボランティア活動の自

粛について https://www.kobe-u.ac.jp/archive/news/2010/2

0110318_2.html，(2019-10-20) 

国立社会保障・人口問題研究所（2018）．日本の世帯数の

将来推計（全国統計）2018（平成 30）年推計 http://ww

w.ipss.go.jp/pp-ajsetai/j/HPRJ2018/houkoku/hprj2018_houk

oku.pdf，（2019-5-27） 

厚生労働省（2015）．平成 27 年国民生活基礎調査，https:

//www.mhlw.go.jp/toukei/saikin/hw/k-tyosa/k-tyosa14/dl/02.

pdf，(2019-5-27) 

栗田暢之（2017）．熊本地震における NPO・ボランティア

の活動と課題 平成 28 年度 地域防災データ総覧「平成

28 年熊本地震編」, 141-149，一般財団法人消防防災科

学センター 

McMullin, Barry and Varela, Francisco J. (1997) Rediscov

ering computational autopoiesis. In Phil Husband, Inman 

Harvey (Eds.), Fourth European Conference on Artificial

 Life，38-47, Cambridge, MIT press. 

宮本匠（2018）．災害ボランティアと現代社会 室﨑益輝・

冨永良喜（編著） 災害に立ち向かう人づくり：減災社

会構築と被災地復興の礎 ミネルヴァ書房 pp.180-191  

村井雅清（2011）．災害ボランティアの心構え ソフトバ

ンク新書 

内閣府（2018）．ぼうさい 平成 30 年冬号（93 号）, 14−

15. 

仁平典宏（2005）．ボランティア活動とネオリベラリズム

の共振問題を再考する 社会学論評, 56(2), 485-499. 

日本財団（2018）．平成 30 年 7 月豪雨被災地支援 NPO・

ボランティア活動支援について https://www.nippon-foun

dation.or.jp/what/projects/nishinihon/support (2019-10-8) 

大澤真幸（2008）．不可能性の時代 岩波新書 

総務省（2015）．平成 27 年国勢調査結果 https://www.stat.

go.jp/data/kokusei/2015/kekka/kihon1/pdf/gaiyou1.pdf （20

19-5-27） 

塩崎賢明（2014）．復興〈災害〉―阪神・淡路大震災と東

日本大震災 岩波新書 

T. スコッチポル（2007）．失われた民主主義−メンバーシ

ップからマネージメントへ（河田潤一訳） 慶應義塾大

学出版会 

桜井政成（2007）．ボランティア・NPO とソーシャル・キ

ャピタル-パットナムを超えて 立命館人間学研究 14，4

1-52. 

鈴木健（2013）．なめらかな社会とその敵 PICSY・分人民

主主義・構成的社会契約論 勁草書房 

東京の自治のあり方研究会（2015）．最終報告 http://www.

metro.tokyo.jp/INET/CHOUSA/2015/04/DATA/60p4u100.p



災害と共生 Vol. 4, No.1 

 

 

81 

 

df (2019-5-27) 

宇野重規（2007）．トクヴィル−平等と不平等の理論家 講

談社選書メチエ 

宇野重規（2010）．〈私〉時代のデモクラシー 岩波新書 

頼政良太・宮本匠（2019）．平成27年9月東北・関東豪雨後

の常総市における中間支援組織と地域における中間層

の関係 －茨城NPOセンター・コモンズとたすけあいセ

ンターJUNTOSの活動の質的変化－ 日本災害復興学会

論文集, 14, 12-22. 


