
Title 消された歴史，語り得ぬ過去 : オーストラリアにお
けるアボリジニーの自己表象

Author(s) 小杉, 世

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2002, 2001, p. 35-
44

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77303

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



消された歴史，語り得ぬ過去

ーオーストラリアにおけるアボリジニーの自己表象一

小杉世

Once we were declared not to be, our land was said to be a terra nullius, a land of vacant 

of people. Our land suffered and we suffered and it is only now that there seems to be a 

hope that we are entering a time of healing. (Mudrooroo, 1995) 1 

1 . はじめに

昨年のプロジェクトの論文では，ニュージーランドにおける白人作家とマオリ作家の主

体形成の問題を論じた。今回はオーストラリアにおけるアボリジニー作家たちの自己表象

について考えてみたい。まだ十分に広く文献を読めてはいないが，とりあえずは今の段階

でおぼろげに見えているヴィジョンの外郭を報告書としてまとめてみようと思う。

ニュージーランドでは， 70年代の民族運動， 80年代のマオリ語公用語化など言語政策の

進む時期に， PatriciaGraceなどが，マオリ語と英語の混滑した独特の文体で小説を書いて

いる。それに対して，いわゆる "AboriginalEnglish"で書かれた小説というのはあまりな

いのではないだろうか。日常のコミュニケーションの次元では，ピジン英語が用いられて

いても，それが小説や詩などのテクストになることはあまりない。 2 もともと部族語が 200

以上あったアボリジニーの言語の場合には，マオリ語と違って，公用語化は勿論のこと，

学校教育による普及，復興も難しいという事情もあるのだろう。

オーストラリアのアボリジニーの作家には，語ることへの躊躇のようなものが，マオリ

作家の場合よりも強く感じられる。 Mudroorooは，「ヨーロッパ人たちがこの大陸にやって

来てアボリジニーの土地を奪い，所有したその歴史は，アボリジニーの長い歴史の中のほ

んの幕間 ("aninterlude")に過ぎない」 3 と述べるが，まさにその幕間に生まれ育った世代

Mudrooroo, Us Mob: History, Culture, Struggle: An Introduction to Indigenous Australia, (Sydney: Angus & 
Robertson, 1995), p. 237-238. 

Patricia GraceのPotiki (1986)とSallyMorganのMyPlace (1987)は，マオリ文学，アボリジニー文学の成

熟期の作品であるが， MorganのMyPlaceは非常に標準的な英語で書かれており，マオリ語の混涌した

Graceの英語とは，かなり文体的に異なる。 Morganのテクストに埋め込まれた "DaisyCorunna's Story"は

非標準的な語りの英語をそのまま表記しているが，それも人間が肉声で語るときの微妙なアクセントを伝

えるのは難しい。ヒ°ジン英語ではなく，アボリジニーの部族語で書かれた詩はいくつかある。 KevinGilbert, 

ed, Inside Black Australia: An Anthology of Aboriginal Poetry (Ringwood: Penguin、1998)参照。

Mudrooroo, Us Mob, p.1v. 

-35-



小杉世

にとって，消し去られた彼らの歴史を回復することは，容易な課題ではない。歴史記述に

おいて「消去・忘却」された「先住民の過去」すなわち「マイノリティ・ヒストリー」を
マスター・ナラティヴ

く大きな物語＞あるいは「ナショナル・ヒストリー」に取り込まれることなく，いかに表

象し得るかについては最近，議論も交わされている。 4本稿では， Mudrooroo(1938-) , 

Sally Morgan (1951-), Ruby Langford Ginibi (1934ー）などのアボリジニー作家のエッセイ

や自伝小説，絵画をとりあげ，アボリジニーの自己表象について考察する。

エピグラフにもあるように，オーストラリア大陸はヨーロッパ人が入植し始めたとき，

"Terra Nullius" (誰のものでもない土地）と呼ばれた。すでにその何万年も前から（彼らの

表現を借りれば創世神話の時代ドリームタイムから）アボリジニーはこの土地で先祖や動

植物と共に生きてきたのであるが，白人入植者にとって彼らは土地の背景の一部に過ぎず，

「人間」ではなかった。ヨーロッパ人たちはアボリジニーを虐殺し，実際に彼らの多くを

土地から消し去った。 5 さらにコロニアル時代が過ぎ去った後も，生き残ったアボリジニ

ーたちは，長い間，社会の中で「彼らの場所」を認められずにいた。連邦政府の憲法改正

によってアボリジニーが初めて国勢調査の対象となり，法的に「オーストラリア国民」と

認められたのは 1967年である。三重の意味で消し去られた存在であった彼らが，その歴史

を語りはじめたのは，まだ最近 (1970年代以降）のことである。 6

2 . Sally Morgan : My Place (1987) 
7 

Sally Morganの自伝（小説）My Placeは，アボリジニーの血をひく著者が，自らのルーツ

('my place')を求めて，祖母が昔働いていた西オーストラリア北部のコランナ・ダウンズ牧

場を訪ね，血のつながった多くの人々（生きていることさえわからなかった）に出会って，

過去を少しずつ解き明かしていく探索の物語である。この自伝が書かれたのは，オースト

ラリア建国 200年の一年前，その翌年にはそれまで英語名を名乗ってきた何人かのアボリ

ジニーの作家たちが，部族名で執筆活動を始めるという象徴的な行為8 によっても示され

るように，オーストラリアにとって，またアボリジニーの人々にとって，彼らの歴史を捉

え直す重要な転換期であった。

サリーとその妹弟は，幼い頃友人たちからイタリア人か，ギリシャ人か，それともイン

ド人かとよく尋ねられたという。サリー自身は幼い頃，自分の先祖はインド人だと思いこ

んでいた。母親グラディスや祖母デイジーからそのように教え込まれていたのだ。サリー

4保刈実「アンチ・マイノリティ・ヒストリー：ローカルかつグローバルな歴史へ向けて」『現代思想』

(2002年 1月号）， pp.20-32.

5特にタスマニア島では，開拓時代，自由人は一人当たり 5人もの囚人を労働力として割り当てられてい

たので，先住民を労働力とする必要がなく，彼らは「害獣」として撃ち殺された。『知っておきたいオー

ストラリア・ニュージーランド』（青木書店， 1999)p.58. 

"Indigenous people did not tum their attention to their history until the 1970s." (Mudrooroo, 1995, p.181) 

Sally Morgan, My Place (Fremantle: Fremantle Arts Centre Press, 1987). 引用頁数はこの版による。引用の日

本語訳は加藤めぐみ訳『マイ・プレイス』（サイマル出版会， 1992)を参考にさせていただいた。
8 
Mudrooroo (Colin Johnson)もその一人 『マイ プレイス』 p.10参照。

-36-



消された歴史，語り得ぬ過去

の父親ビルは白人であり，母親グラディスは比較的肌の色の薄いハーフ・カーストのアボ

リジニーである。当時白人の血の混じったアボリジニーの子供は，白人の父親が家にいな

い限り，アボリジニーの母親が育てられないことになっていた。ビルが亡くなった後，福

祉局に子供を連れ去られるのを恐れたグラディスとデイジーは，誰にも自分たちがアボリ

ジニーであることを言わなかったのである。母親が初めてアボリジニーであることを口に

出してはっきりとサリーに認めたのは，サリーが大学生のとき， 1973年頃であった。アボ

リジニーであることがようやく 「恥」ではなくなった時代だろうか。サリーは，母や祖母

や大伯父さんアーサーから昔の話を少しずつ聞き出し，本にまとめる決意をする。MyPlace 

には，彼らが語った物語，"ArthurCorunna's Story", "Gladys Corunna's Story", "Daisy Corunna's 

Story"が埋め込まれている。都会の郊外で，自らがアボリジニーであることも知らずに育

ち，アボリジニーの知人もなく，採取，狩猟の生活をしたことも，コロボリー（部族の舞

踏祭）に参加したこともない自分のような者にとって，アボリジニーであることは一体何

を意味するのかと，サリーは自問する。この自伝が呈示するのは，このように自らの民族

性を主張することの正当性を認められず， 9 どこにも属さない主体の抱える問題である。

サリーの祖母デイジーやその兄アーサーは，二人とも生まれた年も父親が誰であるのか

も，はっきりとはわからない。当時はアボリジニーには出生証明書などなかった。法的に

は彼らは存在しなかったのだから。父親がわからないのはサリーの母グラディスも同じで

ある。（デイジーとアーサーの父親はおそらく白人の牧場主なのだが，グラディスの父親が

誰であるかは最後までデイジーは語らない。）サリーはこれらの空白を埋めようとする。

この自伝小説のテクストには二つの語られない（語りつくされない）歴史がある。一つ

は語り手のアボリジニーの祖母が決して明かそうとしない過去の話，そしてもう一つはサ

リーの父親が体験した第二次世界大戦の戦場での体験である。アボリジニーヘの偏見の強

い南部の田舎町で育った白人のオーストラリア人であるビルは，肌の黒いアボリジニーの

義母デイジーのことを "abloody nigger" (427)と呼んで嫌っている。にもかかわらず，こ

の二人の間には，語り得ない過去の重荷を負う者同士の絆がある。ビルは激戦地の一つで

あったエジプトの EIAlameinで捕虜になり，イタリア船で輸送される途中，イギリス潜水

艦の魚雷に見舞われてギリシャに漂着する。レジスタンスの助けを借りて，逃亡するがイ

タリア警察に捕まり， ドイツの捕虜収容所へ送られた。どこか感じやすいところのあるビ

ルは，戦争の精神的後遺症から立ち直れず，酒に酔うと妻や子供を殺しそうになる自分自

身（正気のときの彼は家畜の鶏も殺せないのであるが）に恐れを感じて，精神病院へ逃げ

込む。 10娘サリーや妻グラディスの言葉を通して語られるビルの戦争の記憶の光景は，か

なり生々しい。砂漠での戦闘，輸送船の爆発で吹き飛んだ何百人もの捕虜の死体（腕や脚

や内蔵の一部）に埋まって， どれが自分の手足かそうでないのか見分けがつかなかったと

サリーはアボリジニーの奨学金を受けたが，アボリジニーではないと中傷され，委員会に呼び出される。

IOサリーが幼い頃，母に連れられて父を見舞った精神病棟には，戦争で身体的，精神的な傷を受けた患

者たちが多くいた。彼らの物語もまた，オーストラリアの語られない歴史のひとつである。

-37-



小杉世

いう話，魚雷で裂けた船腹の穴にひっかかり引きちぎられる生きた人間の身体，捕虜収容

所で食べた馬の頭のスープ，べっとりと皿一杯にもられた馬の毛，唯一の肉片である馬の

目を奪い合う兵士たち， ドイツ人司令官に裸にされ雪の中に何時間も立たされた夜，近く

のユダヤ人強制収容所から漂ってくるにおいと物音。ビルは終戦後 15年経ってもなお悪夢

にうなされ，サリーが 9歳のとき自殺する。 II 夫の戦争体験を語るグラディスは，彼から

聞いた話は「氷山の一角」に過ぎず，彼は決してすべてを語ろうとはしなかった，「人に話

すにはあまりにも自尊心が傷つくことがあったのだろう」と述べる。

デイジーもまた，過去を語ることを拒否して，ずっと沈黙を守ってきた。サリーやグラ

ディスが昔のことを聞き出そうとすると，決まってデイジーは身構え，怒ってどこかへ行

ってしまう。死の床について初めて彼女は語りはじめるが，それでもなお，「秘密は墓にも

って行く」というデイジーは，サリーが知りたがっている歴史の空白部分を決して語ろう

としない。結局，読者は（また著者自身も）過去の一部は知らされないまま自伝は終わる。

二つの歴史の「語り得ぬ」ことを描いた自伝小説であるが，祖母のアボリジニーの過去と

父親の戦争体験，この両者を比べれば，父親の戦争体験の方がより言葉にして語られてい

る。白人とアボリジニーに共通したオーストラリアのもう一つの傷である戦争体験を白人

の父親に代わって語ることは，さらに言葉にすることの難しいアボリジニーの消された歴

史を語ることの代償行為となっている。最も難しいのは自らの存在の根源について語るこ

となのだろうか。

この語ることへの躊躇は，たとえば，アボリジニ-ではない作家がアボリジニーの登場

人物を描くとき，その内面を非常に克明に言語化する例と対照をなす。入植時代のタスマ

ニアを舞台にした MatthewKnealeの小説 EnglishPassengers (2000)には，アボリジニーの

少年 Peevayが視点人物の一人として登場する。ここで詳しくは論じないが，小説の

で少々わかりにくい英語で書かれていた Peevayの思考は，小説が進むにつれて，その「異

質性」を失い，段々と読みやすく透明な文体になっていく。そこには，語ることへの抵抗

というような意識は見られない。

この自伝小説の中で，それぞれの物語を語る三人の人物たちのうち，最初にサリーに過

去を語り始めたのはアーサーである。アーサーは妹のデイジーのように長く白人と一緒に

暮らすことはなく，アボリジニーの部族長 (boolyahman)であった育ての父親を誇りに思

っている。土地を自らの手で開拓したことに誇りをもち，アボリジニーが受け継いでいる

精神の強靭さを信じるアーサーにとって，過去を語ることはそう困難ではない。「今ある

Mukinbudinの町はアボリジニーが力を出した結果」であるというアーサーにとって，過去

を語ることは，自らが「ナショナル・ヒストリー」に貢献してきたことを主張する行為で

ある。 12 過去を語ることに最も困難を覚えるのは，屈辱以外に何の誇るべき手柄もなく，

II シェルショックの神経症患者はHemingwayやV.Woolfなどの英米モダニズム小説にもよく出てくるが，

これを読めば，たとえば， Woolfが描くシェルショックの精神病者セプテイマスの見る幻覚の牧歌的な表

象には，戦争のリアリティがいかに希薄であるかがわかる。

12 保刈 (2002),p.22. 「オーストラリアの北部辺境におけるアボリジニと植民地牧場業との交渉史は，新

-38-



消された歴史，語り得ぬ過去

白人の価値観をすり込まれて育った祖母デイジーである。身にしみこんだ社会への不信感。

未だに役人や政府を恐れて信用せず，アボリジニーであることを偽る祖母。彼女は家族に

さえ本当の歴史を語らず，部族の言葉をしゃべれることも娘や孫に隠している。屈辱的な

体験を誰も無理に強いて聞き出すことはできない。「獣」扱いされた過去を思い出すこと自

体が人間の尊厳を保つことを危うくするのだとしたら。そんな倫理的な問題を著者は問い

かけてもいる。長い間隠してきた過去をそう簡単に語れるものではないだろう。しかし，

語らないのならば自伝を書くことにどんな意味があるだろうか。以降，この自伝テクスト

のもう一つの意義について考えてみたい。

オーストラリア北西海岸の町におけるアボリジニーと日本人移民（真珠貝採取のダイバ

ー）との交渉史を論じる保刈は，「鉦芳栓」を「異なる文化，異なる地方，異なるネイショ

ンのく結節点＞」として捉える。「マイノリティの過去」を「グローバルな歴史」に「接続

する」ことによって，「多国籍で複数文化に支えられた接合の連鎖」として「＜マイノリテ

ィの歴史＞を脱周縁化する」という保刈の試みは，「少数民族や先住民族のネットワーク」

で世界各地の「ローカルな地点」を繋ぎ合わせ，「覇権的国民国家によるエリートの世界史」

とは異なる「サバルタンの世界史」を構築しようとするものである。 13MyPlaceのテクス

トもまた，このようなグローバルな先住民族（あるいはサバルタン）のネットワークの結

節点となり得る可能性を秘めているのではないだろうか。アメリカの黒人女性作家 Alice

Walkerはこの自伝を読んで，「『黒い仲間』のひとりであることの幸ぜを感じた」 14と述べ

ている。 Walkerは次のように評する。

This sad and wise and funny book is of inestimable value in comprehending the relatedness of 

the global community .... Sally Morgan's love for her own spiritual and racial roots and her 

struggle to uncover them reveals a new Australia and a new way to embrace the elders and the 

young of all our peoples, wherever (and whoever) they might be. (下線は筆者）

Walkerが "therelatedness of the global community"と呼ぶのは， Morganの自伝のテクストが

アボリジニーとユダヤ人，アメリカの黒人などの間にネイションや文化や政治を越えた「共

感の共同体」とでもいうべきものを生みだしているからだろう。この自伝でしばしば繰り

返される表現の一つは，「獣のような扱いをされた」とか「虐げられた動物のような」とい

う比喩である。これらの表現はサリーの祖母デイジーがアボリジニーの過去の歴史や現在

の出来事15 を語るときにも，ビルがいた捕虜収容所の近くのユダヤ人強制収容所について

言及するときも用いられる。先祖の土地を失い，自分の国に「居場所」をもたず，白人に

「好きなように」扱われてきたアボリジニーの境遇をデイジーはユダヤ人のそれと重ね合

しいナショナル・ヒストリーを紡ぎだす格好の舞台となった。」
13 
保刈 (2002),p.27, 29. I 979年以降の "[G]lobalindigenous and post-colonial movements"については，
Brian Galligan, Winsome Roberts, Gabriella Trifiletti, Australians and Globali=ation: The Experience a/Two 
Centuries (Cambridge: Cambridge UP, 2001), p.186参照。
14 
『マイ・プレイス』上巻 p.lI. 

15 
癌で入院したデイジーは，裸にされ研修医の模擬試験に使われる。

-39-



小杉世

わせる。 ("we'relike those Jews" 130) 戦争で精神的打撃を受けたビルに同情するデイジ一

は，同時にベトナム戦争の後遺症に苦しむアメリカ兵士たちへのシンパシーを感じている。

さらに，第二次大戦中，アボリジニーが日本兵を奥地へ案内するのではないかという危惧

から，アボリジニーを MooreRiverのPalmFlatsの囲い地 (compound)に連れてきて監視し

たというアーサーの語る話からは，敵地で捕虜収容所に入れられたビルと，自分の国にい

ながら "compound"に囲いこまれたアボリジニーの体験16が重ね合わせられる。このよう

に Morganの自伝は，その内部に語り得ない歴史の沈黙を内包しながらも，人種やネイシ

ョンを越えて人々の間に共感を生むテクストとなっている。サリーがこの家族史を本にし

ようと決意した 1979年というのが， Galliganらが論じるところの「地球規模での先住民運

動」 ("globalindigenous and post-colonial movements"l 86)が盛んになって，ネットワークの

形成されていく時期であるのは，偶然の一致ではないだろう。 Morganのこの処女作が出版

と同時にベストセラーとなったのは，そのようなグローバルな「共感の共同体」がすでに

存在していたからではないだろうか。

3 . Sally Morganの絵画：アボリジニーの歴史の表象

Sally Morganは児童文学（絵本）や自伝小説 くと同時に，画家としても活躍してい

る。そのことは彼女の語りのあり方と無関係ではないだろう。絵画は，文章にくらべて，

より抽象的な表現が可能である。 Morganはインタビューで次のように述べている。

Paintings should speak for themselves. People should feel them. One of my continuing 

frustrations with the visual arts ... is that ... people will ... ask me to explain in detail what 

the image is about. I don't really like explaining in detail what my images are about because I 

think image loses in the verbal translation. I can often express a feeling better in an image than 

I can in words. That's why I have an urge to paint as well as to write.17 (下線は筆者）

Roslynn D. Haynesは，アボリジニーの絵画に描かれる "landscape"について，それは単な

る風景ではなく，精神的なものの反映 ("reflectionsof its spiritual significance"沢であると述

べているが，まさにこの批評は SallyMorganの風景画にもあてはまる。 Morganは土地に刻

まれたアボリジニーの歴史とアボリジニーのコスモロジーを描き出す。 1986年から 1995

年までの SallyMorganの絵画を収録した画集 19の中から，彼女の自伝小説のテーマとも

関わりの深いものをいくつか選んで紹介しよう。

まずは， "TerraNullius" (1989), "Another Story" (1988), "My Grandmother's Country" (1989), 

"Corunna Downs Station" (1993)など，白人入植者たちがオーストラリアの土地とアボリジ

16 平和な時でさえアボリジニーは，夜自由に外出することも国土を自由に旅行することもできなかった。
17 
The Art of Sally Morgan (Ringwood: Viking, 1996), p.6. 
18 
Roslynn D. Haynes, Seeking the Centre: The Australian Desert in Literature, Art and Film (Melbourne: 
Cambrige UP, 1998), p.17. 
19 
The Art of Sally Morgan (Ringwood: Viking, 1996). 

-40-



消された歴史，語り得ぬ過去

ニーたちに加えてきた暴虐の歴史を語るものが挙げられる。 "TerraNullius" (fig. I)は，白人

入植者たちのアボリジニー虐殺によって荒野と化したオーストラリアの大地を描いており，

空にかかる虹は，アボリジニーたちの "survival''"spirituality"'"hope''を表すとしヽ う c, 20ォ

ーストラリア建国 200年に描かれた''AnotherStory" (fig.2)は，白人のオーストラリア史の

中で語られて来なかったもう一つの歴史，白人の牧場業を支え，繁栄させてきたアボリジ

ニーの奴隷労働の過酷な歴史 ("howthe pastoral industry was built on Aboriginal slave labour") 

(24)を描くものである。一見平和そうに見える牧場の邸の放地のドには，虐殺された，あ

るいは酷使されて亡くなったアボリジニーたちの死骸が雌まっている。同様に牧場をテー

マにした、'MyGrandmother's Country"'(fig.3),''Corunna Downs Station" (fig.4)は， しヽ ずれも

自伝の中で言及される祖母デイジーの生まれたコランナ・ダウンズ牧場を描いたものであ

る。でっぷりと太った白人牧場主が踏みしめる大地のドには，虐げられたアボリジニーの

労働者たちがひしめいている。後者 (fig.4)が描くのは，大地を這うように耕すアボリジ

ニー労働者たちの苦しみと，この土地に眼るアボリジニーたちの過去の苦しみの堆積だろ

うか。 牧場をテーマにした Morganのこれら一連の絵両は，オーストラリアの白人社会の

発展の裏にあるアボリジニーの歴史を語っている。

My Placeの出版と同年 1987年に製作された"TakenAway鼻.(fig.5)もまた，赤ん坊を取り

あげられるアボリジニーの母親の悲しみを描いた社会的抗議の絵両である。白人の血をひ

くアボリジニーの子供を母親から引き離して，施設で教育を受けさせるという政府の詞化

政策についてはすでに述べた。（サリーの母グラディスも施設で育った。）この絵両はその

政策に対する批判であると同時に，母なる「土地」を白人に術われたアボリジニーの咬き

の歴史をそこに読みとることもできる。 21 同じく 1987年に描かれた平eopleUnited in 

Sorrow" (fig.6)には， ''Thegrief that unites all Aboriginal peoples; the grief that comes from our 

history" (20)という注釈がついている。オーストラリアのすべてのアボリジニーの部族が

悲しみの記憶によって結ばれること，さらには，苦難の歴史を介して世界のあらゆる人々

が結ばれることを意味するこの絵は，先ほど論じたグローバルな「共感の共同体」という

ヴィジョンを裏付けるものではないだろうか。

Morganの絵画は， ドリームタイムのコスモロジーのように，大地と天と人間，植物，鉱

物，動物が一体となって結びついた世界を表象している。 "Listento the Land鴫'(fig.7), 

"Sisters" (fig.8),''Ancestor Women" (fig.9) などに示されるように，人間は大地の•部であり，

すべての人間は悲しみや苦悩によって結びついている。℃orunna Downs Station"や

"Another Story"に描かれる鎖のように繋がった人々の表象も，おそらくそのことをぷして

いるのだろう。川は大地の流す涙であり，人間の苦しみは目然の中に刻まれる。大地にゞr:.

って耳を澄ませば，長い苦悩の歴史を語る大地の声が間こえてくる： "Listen to the land and 

20 
・・The rainbow represents our survival、ourspirituality. our hope." (The .-lrt (i(Sal~v 、\/organ. p.48) 

21 他にもフランスの太平洋での核実験に対する抗議 "OceanFire" (1989)や開発による地球の環境破埃の
危惧をテーマとした "AnxiousAngels" (1989)など，政治的・社会的コメントをもつ絵両を描t、`ごし、る、

-41-



,Jヽ 杉世

learn from it—it has its own voice→ Mudroorooは "Landwas synonymous with Aboriginal 
existence" (209)と述べ，アボリジニーにとって士地がいかに重要な精神的意味をもつかを

臼kしているが， SallyMorganの絵圃もやはり「上地」から切り離せない。アボリジニー

にとって「 I:地」は歴史であり，彼ら自身である。

Sally Morganは 1989年に市'InsideStory" (fig. I 0)としヽう絵を描しヽている。その解説には，

"[t]he history of Aboriginal peoples which has not been told''(62)とある。 Morganの伝記の言語

化されたテクストの空隙には，まだ語られない歴史が内包されていることを我々は忘れて

はならない。大地の奥深くで眼る種子のように。いつか発芽するときを待って。

4. Mudrooroo: Wild Cat Falling (1965), Ruby Langford Ginibi: Hatヽntedby the Past (1999) 23 

Janet Frameに代表されるニュージーランド小説において，社会批判のトポスとなるのは

精神病院であったのに対して，オーストラリア文学においては，それは刑務所である。 Chris

Cunneen は，アボリジニーの逮捕•投獄率が白人オーストラリア人に比べてきわめて高く，

服役中に死亡する割合も非常に高いことに注目し，国家構成からアボリジニーを排除する

システムとして瞥察権が働いていることを指摘している。 24℃ enocide is not over"という

Ginibiも，大虐殺時代は終わっても，未だにそれは形を変えて続いていると述べている。

Mudroorooが 1965年という早い時期にアボリジニー最初の小説を出版したとき，描いたの

は刑務所から出たところのアボリジニー少年の声であった。服役中に作家活動を始めた

Kevin Gilbertなど，アボリジニー作家は刑務所との関わりが深い。アボリジニーの犯罪小

説における自己表象も考察したいテーマの一つであるが，これは次の機会に譲ろう。

5 おわりに

以lご，代表的なアボリジニー作家である Mudroorooや SallyMorganのエッセイ， 自伝小

説，絵画を相圧補完的に読む（解釈する）ことによって，現代オーストラリアにおけるア

ボリジニーの自己表象の一側面を論じてみた。とても大きなタイトルをつけてしまったが，

この報告翡は勿論そのほんの一部を論じるものに過ぎないo WildCatFalling(1965)を出版

した後， 1970年代から 1980年代にかけで沈黙がちであった Mudroorooは，最近 1990年代

後半から，立て続けにエッセイや小説（入植時代のオーストラリアを舞台にした"Ghost

Dreaming series")を出版している。冒頭に引用した 1995年のエッセイにあるように，やっ

と「癒やしの時代」 (atime of healing), 歴史を声に出して['Iillに語れる時代が来たのだろう

か。アボリジニーの作家には SallyMorganの他にも， KevinGilbertなど，視覚芸術の方面

で活躍している作家がいる。今後はそのような作家も含めて，さらに考察を続けたい。

22 --Listen to the Land"'の絵に付された Morganの解説。 (TheArt a/Sally Morga几 p.66)
23 
Mudrooroo, Wild Cat Falling (Sydney: Harper Collins、2001).Ruby Langford Ginibi. Haunted by the Past (St 
Leonards: Allen & Unwin, 1999) 
24 
Chris Cunneen會 Conflict,Politics and Crime: Aboriginal Communities and the Police (Allen & Unwin, 200 I). 

-42-



消された歴史，語り得ぬ過去

1 . Terra Null ius 1989 2 . Another Sto,y 1988 

3 . My Grandmothers Country 1989 

ロ

.・. .-・・ ・. . 

｀ 4. Corunna Downs Station I 993 

-43-



小杉世

aKen Awav 198 

6 . People United in Sorrow 1987 

． 
,.,. 

一 ょ謳

-44-




