
Title サッテイヤーグラハと市民的不服従 : Ｍ.K.ガン
ディーとH.D.ソローの比較を通じて

Author(s) 加瀬, 佳代子

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2007, 2006, p. 7-
16

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77328

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



サッテイヤーグラハと市民的不服従

-M.Kガンディーと H.D.ソローの比較を通じて――

加瀬佳代 f

1 . はじめに

本論文は、マハトマ・ガンディーが行った植民地支配に対する抵抗迎動サッテイヤーグ

ラハ (Satyagraha) にフいて、「イ＜服従」の観点から考察するものである。

サッテイヤーグラハとは、サンスクリット語で「貞理」を、意味する..sacと「把持」を意

味する..agraha・ を接合した「真理の力 (forthof truth)」を意味する造語で、ガンディーは自

身の運動の、意味を的確に伝えるものと考えていた。しかし、彼の息いは継承されることな

く、今では非暴カ・イ＜服従として定着している。とはいっても、後l仕の人間が非暴｝］・イく

服従という名をあてがったわけではなく、ガンディー自身それらの表現を用いていた。そ

して、その表現のために、これまでガンディーの不服従1は、ソローの『rh民的不服従の義

務 (Onthe Duty qf C而 IDisobedience)』(1849) 〔以F『市民的不服従』〕に影響を受けたも

のと占われてきた。両者の思想的連続性は、今では歴史的事実として認められている。

ところで、この点にフいて、ガンディー自身が否定していたことはあまり知られていな

い。これまでガンディーの主張は意外なほど無視され、不服従におけるソローの影響は自

明のものとされてきた。果たして、ガンディーはソローの影響をどの程度受けたのだろう

か。その，点について、十分な検証がなされたとは言えない。

よって、本論文では不服従に焦点を当て、ガンディーの抵抗運動におけるソローの影響

にフいて考察する。また、それを通じて、ガンディーのサッテイヤーグラハの独自性を明

らかにしたい。そのために次章では、これまでガンディーの不服従とソローの影響につい

て、どのようには及されてきたのかを確認する。続く第 3章では、ガンディーが『市民的

不服従』から受けた影響が語彙に限られたものであったことを明らかにした後、ソローと

ガンディーが関連付けられた背屎について、植民地時代のば説空間という観点から考察を

進める。最終章では、両者の思想の同異を考察し、サッテイヤーグラハの特質を汗き彫り

にする。

lガンディーもciYildisobedience・ という表現を用いていた。本論では、ソローとの区別を明確

にするため、以後ガンディーのものは「不服従」、ソローのものは「市民的不服従」とする。

-7-



加瀬佳代子

2. ガンディーはソローを模倣したのか？

ガンディーの非暴カ・不服従運動にソローとの連続性があることは、インドのシン首相

も認めるところだ。 2006年にアメリカ大統領のブッシュが訪印した際、彼はソローとガン

ディー、そしてマーチン・ルーサー・キングを並べ、両国間にある非暴カ・不服従の思想

的つながりを強調している"o

そうした見解は、従来のガンディー研究においても一貰している。例えば南アジア研究

者長崎は「1909年の投獄中においても、インドの古典だけでなく、ソロー、エマーソンを

読み、とくにソローの『非暴力的不服従 (OnCh・il Disobedience)』に大きな影響を受けた

ことは、彼の運動が非暴力的不服従と呼ばれたことからも明らかである」（長崎 6-7)とし

ている。その根拠が、「非暴力不服従と呼ばれた」ことだけというのは、いささか物足り

ないところだが、しかし見方を変えれば、ガンディーにおけるソローの影響はそれで事足

りる、改めて検証する必要のない歴史的事実となっているとも言える。

フランスのガンディー研究者マルコヴィッツも同様の見解を示しているが、ただしそれ

は、よりガンディーに厳しいものである。マルコヴィッツは、非暴カ・不服従運動の創生

においてガンディーが果たした役割は、従来思われてきたほど大きくはないし、そう思わ

れてきたのは、ガンディーがオリジナリティを誇張したためとする。非暴力も不服従もガ

ンディーのオリジナルではなく、アメリカの歴史的伝統を受け継いだものだというのだ。

彼によると、非暴力は 1830年代に始まった奴隷制への反対運動 'Non-ResistanceSociety' 

に、そして不服従はソローの『市民的不服従』にその起源を持つ。ガンディーの抵抗運動

は、そうした既存の政治的伝統に符合したもので、サッテイヤーグラハという名称も、闘

争にインドの独自性と精神性 (spiritual)を持たせるために付けられただけだということだ。

(Markovits 146-7) しかし彼の分析は、ガンディー以前にアメリカで同様の思想が発展し

ていたことを示すだけだ。ガンディーがそれをいつ、どこで取り入れ、どのように利用し

たのかを明かすものでない以上、十分に納得のいくものとはいえない。

その点について、政治思想家のダルトンの分析は多少説得力がある。ダルトンによれば、

『市民的不服従』の中でも特にガンディーが感銘を受けたのは、ソローが刑務所の中に真

の自由を見出した点であるという (Dalton17)。さらに、法を遵守する立場の弁護士だった

彼が法への不服従を学んだのもソローからだと (Dalton99)、ダルトンはガンディーの引用

を挙げつつ論証する。しかし難点は、それらの引用が後のインドでの独立運動期のもので、

彼が不服従を開始した南アフリカ時代のものでないことだ。その論証は、ソローの影響を

2 シン首相の発言は以下。 '"Thepeople of India have great regard and affection for the American 
people. as they have had for centuries. Ours has been a two-way relationship. Long years ago. the father 
of our nation. Mahatma Gru1dl1i acknowledged the influence of Henry David Thoreau when he launched 
a movement for civil disobedience against foreign rule. 
In our own generation. a great son of the United States, Martin Luther King, acknowledged the 
influence of Mahatma Gandhi when he launched a non-violent struggle for civil liberties and racial 
equality:・White House News. ・President and Prime Minister Singh Exchange Toasts in India・、
http://www.whitehouse.gov/neヽ"・s/releases/2006/03/20060302-l 2. html 

-8-



サッテイヤーグラハと市民的不服従

前提にしたつじつまあわせでしかない。

確かに、ガンディーはソローの『市民的不服従』を読んでいた。彼の主著『ヒンドゥ・

スワラージ (HindSwarqj)』の付録には、ソローの『原則のない生活 (Lifewithout Principle)』

と『市民的不服従』が推胤図書として並べられている。 (Gandhivol. I 0, 311)その作品を勧

めるほどだから、ガンディーがソローに感銘を覚えていたのは間違いない。だからといっ

て、それだけで『市民的不服従』を不服従の起源と断定することもできない。

例えば、非暴力主義研究者ウィリアム・ランドールは「ガンディーは多分、ソローのエ

ッセイの中に基礎的に新しい理念を見つけはしなかったが、自分の理想に対する大きな支

えを発見し、それを表現する新しい語彙を得た」（ランドール 138)と、その影響を『市民

的不服従』の表現に限定する。すなわち、それはガンディーの運動を方向付けるものでは

なかったというのだ。

実はこの件について、 1935年の時点で、当のガンディーがソローの影響を否定している。

The statement that I had derived my idea of civil disobedience from the writings of Thoreau is 

wrong. The resistance to authority in South Africa was well advanced before I got the essay of 

Thoreau on civil disobedience. But the movement was then known as passive resistance. As it was 

incomplete I had coined the word satyagraha for the Gujarati readers. When I saw the title of 

Thoreau・s great essay. I began the use of his p虹aseto explain our struggle to the English readers. 

But I found that even civil disobedience failed to convey the foll meaning of the struggle. I 

therefore adopted the plrrase civil resistance. Non-violence was always an integral part of our 

struggle. (Gandhi ml. 6 7.400) 

すでにこの時、ガンディーの不服従は『市民的不服従』からアイデアを得たものと言わ

れていた。それに対しガンディーは、同書を読む前に受動的抵抗をすでに開始していたこ

と、そして運動を英語の読者に説明するのにその表現を使ったことを挙げ、ソローの影響

を否定している。

管見の限り、これまでガンディーのこの反論は取り上げられることはなかった。そこで、

どちらが真実なのかという疑問が生じる。ガンディーの不服従は『市民的不服従』の模倣

なのか。それともガンディーの言うとおり、表現を借用しただけなのだろうか。次章では、

まずその点を明らかにしよう。

3. 植民地支配と抵抗運動と言説空閻

ダルトンの指摘どおり、不服従を始める以前のガンディーは、弁護士として法の範囲内

で抵抗運動を進めていた。法への態度を遵守から不服従へと変えたことは、ガンディーの

思想が大きく転換点であることは間違いない。しかしその時期を確認すれば、ガンディー

の言い分が正しいことが明らかになる。彼はソローの『市民的不服従』を読んだ後、法へ

-9-



加瀬佳代子

の利ll¾従を実践したのではなく、それ以前から法への不服従を唱えていた。ただ、それを

明確にする語を持たず、自身の運動を分節．接合 (articulate)するために、ソローの『市

民的不服従』を援用したのだ。

1894年に、ガンディーは南アフリカのナタールで抵抗運動を開始した。この頃のガンデ

ィーの動向については、すでに別の論文で述べているので詳しくは繰り返さないが、法の

範圃内でのものだった。彼は政府やメディア、そして司法の場で、植民地政府の人種差別

法の不当性にフいて訴え続けていたのだが、そうしたやり方では、植民地政府との闘いに

終わりを見出すことはできなかったのである。

ガンディーの法に対する不服従の意志は、遅くとも 1904年には固まっていた。「罰金を

払うことは拒否して、監獄へ行こう。そういった場合、監獄に行くことは不名誉なことで

はない (Gandhirnl.4 398)」と、人々に不服従を勧めている。 1906年になると、彼の不服

従の方針はより明らかになる。ガンディーは「トランスヴァールのインド人が問題解決の

ために固く結束すれば、すぐに足枷から自由になるだろう。そのとき監獄は宮殿のように

なるだろう。監獄に行くことは、イ＜名誉なことではなく、名誉を高めることになるのだ

(Gandhi YOl.5. 328)」と監獄を肯定的にとらえ直している。その上で「法に反対し監獄に

行くことを固く決心することが、我々の義務なのだ (Gandhivol.5, 339)」とする言説は明

らかに『市民的不服従』と重なっている。

そこで問題となるのは、ガンディーが『市民的不服従』を読んだのはいつなのか、とい

うことだ。それについて彼自身は 1907年頃としているが (Gandhivol.47、243)、それで間

違いないと思われるしなぜなら、この年の 9月以降わずか 2ヶ月の間に『市民的不服従』

に依拠する記事を、ガンディーは 4編も書いているからだ。運動の機関紙IndianOpimon 

には『巾民的不服従』に依拠する記事が立て続けに掲載された。 9月7日に掲載された「市

民的不服従の義務 (Onthe Duty of Ci vii Disobedience)」と『市民的不服従』の抄訳「法に

従わない義務 [I] (Duty・of Disobeying Laws[ 1])」を皮切りに、続く号には「市民的不服従

の義務[2]」が、そしてさらに IO月26日号には『市民的不服従』を引用した「受動的抵抗

のために (ForPassive Resistance)」が寄せられている。

ガンディーの言い分が嘘でないことは、明らかとなった。彼は自身の抵抗運動を分節・

接合するために、『市民的不服従』を援用したにすぎない。もし、彼が最初から運動名をサ

ッテイヤーグラハとしていたならば、そうした誤解が生じることはなかっただろう。そこ

で、『巾民的不服従』を援用せざるを得なかった背景となる、植民地時代の言説空間に考察

を進める。

本国同様、南アフリカのインド人コミュニティも多言語社会だった。そしてまた、そこ

洗の長崎やランドールに見られるように、これまで、 1909年に入獄した際ガンディーは『市

民的不服従』を説んだとする見解が多かった。

-10-



サッテイヤーグラハと市民的不服従

で広く通用したのが支配者の言語である英語だった。 1894年に組織されたナタルインド人

会議がグジャラーティー、タミル、ヒンドゥスターニー、そして英語の 4つの言語を用い

ることが決められていたことからも、そうした言語事惜がうかがえる。 (Gandhiヽol.1.180)

南アフリカもまた英領植民地であり、政府への請願壽やメディアヘの寄稿文、法廷闘争と

いった対外的な活動のすべてを英語で行う必要があった。それだけでも被植民地の人々に

不利な状況であることは確かだが、問題はそれだけではない。問題はインド人の英語使用

を使用する言説空間にあった。ガンディーは以下のように述べている。

English-knowing Indians were mostly clerks whose knowledge of English was only commensurate 

with the needs of their occupation and not adequate for drafting representations、andwho. again, 

must give all their time to their employers. A second group of English-educated Indians was 

composed of such of them as were born in South Africa. They were mostly the descendants of 

indentured labourers. and if at all qualified for the ,vork. were in Government sen-ice as 

interpreters in law courts. Thus they were not in a position to help the Indian cause beyond 

expressing their fellow-feeling. (Gandhi vol.34、35-6)

インド人は英語を話せなかったわけではない。しかし、それは被雇用者として職場で用

いられるか、もしくはインド人コミュニティ内で相互理解のために使うもので、公の論争

の言説空間に耐えるものではなかったのだ。そこで、ガンディーがインド人の代弁者にな

れたのも、彼がイギリスに留学経験者だったから、言い換えれば、西洋近代的な学術的

説空間で語る方法を会得していたからこそ可能だったのだ。結局、植民地支配に対する抵

抗運動は、西洋近代的な言説空間内で進められることになる。それは運動の名称に現れる。

『市民的不服従』を援用する以前の 1906年、ガンディーは集会で抵抗運動を受動的抵

抗と紹介した。集会では、ヒンディー語とグジャラーティー語で法に対する不服従という

運動方針が説明された。しかし、その運動名は英語で受動的抵抗と紹介された。すなわち、

それを分節．接合する語槃がインドの言語には存在せず、結局、それを英語の言説空間に

依拠するしかなかったのだ。「私たちのうち誰も、自分たちの運動に何という名前を付けれ

ばよいのか知らなかった。そこで私が、それを表すのに『受動的抵抗』という語を用いた。

この時、私は受動的抵抗の内容をちゃんと理解していたわけではない (Gandhiヽ ol.34,93)」

と、ガンディーは述べている。

その後、不服従を加えねばならなくなったのは、受動的抵抗が植民地の言説空間で予期

せぬ受け取られ方をしたためだ。南アフリカの白人たちの中には、ガンディーの運動に協

力的な者もいた。ヨハネスバーグ在住の有力者ホスケンは、その 1人だった。しかし、集

会を開いた彼は、そこで受動的抵抗を「弱者の武器」として紹介したのである。インド人

を弱者と考えていなかったガンディーにとって、それは思いもよらぬことだった。こうし

て、この表現が英語の言説空間で誤解を招くことに気付いたガンディーは、それに替わる

-11-



加瀬佳代子

表現を求めた。彼は再度、英語の言説空間に依拠し、『市民的不服従』を援用したのである。

しかし、 1907年末には、その 2つの名称が見直されることになる。ガンディーは自分た

ちの，i語を重視し、外国語の使用を控えることを提案、受動的抵抗と市民的不服従に替わ

る別の名称を募集した。これ以降、ガンディーはインドの言説空間を重視するようになる。

lヶ月後の 1908年 1月、ガンディーは応募されたものの中から 'sadagraha'を選び、そ

れに手を加えてサッテイヤーグラハとして発表した力こうして、わずか 1年半ほどの間に

抵抗運動には 3つの名がつけられることになったが、それは、宗主国が広げた言説空間で

闘うしかない、被植民地の抵抗運動の宿命のしるしといえる。

3フの名称は、後のインドの独立運動でも用いられた。それによって、ガンディーが世

界的に有名になると、今後はガンディーが英語の言説空間に取り込まれた。そこで、不服

従はソローの影響と断定されることになる。

ガンディーとソローの思想の連続性を最初に言い出したのは、ソローの伝記作家Hソル

トである。彼とガンディーとの出会いは、ガンディーのイギリス留学時代にかのぼる。肉

食が一般的なイギリスで、ガンディーは菜食主義を続けることに困難を覚えていた。それ

を救ったのがソルトの『菜食主義への訴え』だった。同書をきっかけに菜食主義への誓い

を新たにしたガンディーは、ロンドンで菜食主義協会を設立した。ソルトとガンディーは

そこで知り合いになった。

その後、しばらく 2人の交流は途絶えた。弁護士資格を取得したガンディーは帰国し、

20年間を南アでのサッテイヤーグラハ闘争に費やした後、インドで独立運動に奔走した。

方ソルトは、ソローの伝記を書き続けていた。両者の間で再度やり取りが行われたのは、

1929年になってからのことだ。

ソルトはその時、これまでとは違う新たなソロー伝記を書くよう、出版社から注文され

ていた。自分には不可能と考えたソルトは、その依頼をソロー研究者のアダムズに振った。

当時、インドで大々的にサッテイヤーグラハを展開していたガンディーの名声は、メディ

アを通じてイギリスにも届いていた。ソルトとガンディーが既知の仲であることを知って

いたアダムズは、そこでガンディーがソローを読んでいたかどうかをソルトに尋ねたのだ。

ガンディーに宛て、ソルトはソローの影響の有無を尋ねる手紙を送った。それに対する

ガンディーの回答は、以下のようなものだった。

I was agreeably surprised to receive your letter. Yes, indeed your book which was the first English 

book I came across on vegetarianism was of immense help to me in steadying my faith in 

vegetarianism. My first introduction to Thoreau・s writing was I think in 1907 or later when I was 

渭頭の手紙で、ガンディーは「サッテイヤーグラハを英語読者に理解してもらうためにソロー

の市民的不服従という語を採用した」と反論していたが、それはガンディー自身の記憶違いで

ある。

-12-



サッテイヤーグラハと市民的不服従

in the thick of passiye resistance struggle. A friend sent me Thoreau・s essay on civil disobedience. 

It left a deep impression upon me. I translated a portion of that essay for readers of Indian Opinion 

in South Africa which I was then editing and I made copious extracts from that essay for the paper. 

Thal essay seemed to be so conYincing and tmtl曲 Ithat I felt the need of knowing more of Thoreau 

and I came across your life of him. his --walden" and other short essays all of which I read with 

great pleasure and equal profit. (Gandhi ,・ol.47. 243) 

ガンディーの返事は、これまで見てきたとおりのもので、ソローを読んだのは運動を開

始した後であることを述べている。ところが、ソルトの理解は違った。ソルトがアダムズ

に送った手紙には、「（ガンディーは）市民的不服従の原理を効果をあげながら実践したの

です！もしソローがこのことを知っていたら、どれほどうれしく思ったことでしょう（ソ

ルト 212-3)」というメッセージが添えられた。彼は、ガンディーがソローの影響を認めた

と理解したのである。

これ以降、ソルトの確信は強くなる一方だった。 1931年にガンディーがロンドンを訪れ

ると、菜食主義協会の集会で 2人は同席した。この時もまた、ソルトはアダムズに宛てた

手紙の中でガンディーに触れている。「ソローと『市民的不服従』のエッセイーご承知のよ

うに、ガンディーはそれに大きく影響を受けたのですーについて尋ねることはできません

でした（ソルト 213)」と、ガンディーに問うことがなかったにもかかわらず、ソローの影

響を断定している。「多くの馬鹿者たちは高い地位につき、権力を持っている。それに対し

て本当の力をもっているガンディーは監獄の中にいる！あべこべなのです！」（ソルト

213)と、ソルトはガンディーを称賛していた。しかしそれは『市民的不服従』の正統な継

承者に捧げるものだった。両者の連続性を作り上げ、西洋の言説空間に取り込んだソルト

の行為は、サイードの言うオリエンタリズムに他ならない。こうしてガンディーのサッテ

イヤーグラハは、ソローの『市民的不服従』に影響を受けた非暴カ・不服従運動として西

洋の言説空間において「歴史的事実」になった。

4. ソローの『市民的不服従』とガンディーの不服従

前章では、ガンディーの不服従が『市民的不服従』の模倣でないことを確認した。そこ

で本章では両者の同異について考察し、サッテイヤーグラハの独自性を明らかにしたい。

ヘンリー・デイヴィッド・ソローは、 1817年にアメリカのマサチューセッツ州、コンコ

ードに生まれた。ガンディーよりも約半世紀先の人物だ。『市民的不服従』はもちろんのこ

と、『森の生活 (Walden,or L(fe in The Woods)』を初めとする超越主義文学の作家として知

られている。『市民的不服従』だけでなく、そうした作品からはガンディーとの共通点が見

出せる。両者は共に菜食主義者で、簡素な生活を好んでいた。また、ソローはインド思想

にも精通しており、作品の中で『リグ・ヴェーダ』や『バガーヴァッド・ギータ』といっ

-13-



加瀬佳代子

たインドの聖典を取り上げることもあった。

ソローが『市民的不服従』を曹いたきっかけは、出版の 3年前の 1846年に、逮捕され

監獄に人ったことにある。奴隷制の維持に使われる人頭税の支払を拒否し、そうすること

で政府に対する抵抗の意志を表明したのだ。その行動の根底には「すべての人が革命の権

利を認めている。政府の暴政がひどく、あまりに無能で耐え難いときは、忠誠の義務を拒

否し、政府に抵抗する権利を持つ (Thoreauyji)」という考えがあった。ソローにとって、

政府による支配も、統治のための法も絶対ではなかった。「法律を尊直することで、気立て

の良い人でさえも、しばしば不正を働くようになる (Thoreauv)」し、「法律家の真実は真

理ではなく、つじつま合わせのご都合主義 (Thoreauxxix)」だと、彼はとらえていた。そ

のため、人頭税の不払いで監獄に入れられても、それはソローにとって不名誉なことでは

なく、「人を不当に監獄に入れる政府のもとでは、正しい人間にふさわしい場所もまた監獄

(Thoreau ni)」なのだと、監獄に肯定的意味を認めることで、市民的不服従の、意義を示し

ている。

先に述べた通り、 1907年にガンディーはIndianOpinionに『市民的不服従』の抄訳を掲

載している。原著を忠実にまとめたその内容は、ソローの主張を損なうことなく端的に伝

えているが、 しかしガンディーはそのタイトルを「法律に服従しない義務 (Onthe Duty of 

Disobeying the Law)」と改めている。そこから、ガンディーが不服従の対象が法であるこ

とを強調したかったことが読み取れる。 (Gandhiヽ ol.7,187-189) 

その頃すでに、人種差別法によって何度も苫渋を味わっていたガンディーは、法に対す

る敬意を失っていた。「法律は私たちにとってだけではなく、 I吐国にとっても屈辱的なもの

だ。 Jill辱とは、罪のない人間の権利を剥奪することだ (Gandhi oヽl.34.84-87)」とガンディ

ーは、ソロー以上に法に対する不信感を顕にしている。 1909年に初めて逮捕されると、ガ

ンディーは被告として裁判所に立つことになる。彼は、「弁護士席よりも被告人席に立つ方

が誇らしかった (Gandhirnl.34, 125)」と後に感想を述べている。彼は被告人となり、法に

対峙するじ体となったことを肯定的にとらえているのだ。

ガンディーとソローは、最高規範としての法を否定する点で通底している。囚人の投獄

は、支配する側の視点に立てば、社会秩序を乱す人間の排除として捉えられる。すなわち、

外側を設けることで秩庁体系の境界線を制定し、その内側となる範囲を規定するのだ。そ

うした境界線の存在は、判決がドりた瞬間のガンディーの心の変化が、明らかにしてくれ

る。禁l占lごヶ月の刑が決まった瞬間、ガンディーは家庭や弁護上業、インド人の集会のこ

とに息いを巡らす。秩）ヤ体系の境界線を越えるそのとき、彼はその内側の生活を振り返っ

たのだ。「私は囚人だ！」とガンディーは＾瞬動揺したが、すぐにその思いを恥じ人り、自

ら監獄へと歩を進めた。こうして自ら人獄するガンディーやソローの行為は、法的秩序か

らのn己排除ど定義できる。両者の目的は、法的秩序体系から自ら排除され、監獄に人る
ことで、その否定的意味合いを無くすことにあった。法的権力の切り札である監獄を無効

化することで境界線を消失し、その法的秩序体系全体を崩そうとする試みといえる。

14-



サッテイヤーグラハと市民的不服従

両者の間には以Kのような共通点が見られるが、しかし、その実践のスタイルが全く同

じだったわけではない。まず何よりも異なっているのは、 2人の投獄期間である。ソロー

の場合、投獄はたったの 1回きりで、しかも監獄で一夜を過ごしただけだった。一方のガ

ンディーは生涯に 9回の逮捕を経験し、およそ6年半もの月日を監獄の中で過ごした。

両者の思想的相異は、入獄体験記からより明らかになる。監獄に入ったソローは、それ

を「目にするとは夢にも思わなかった遠い国への旅」と、別の場所への移動に喩えている。

それは「中枇の光の中にある、私が生まれた村を見ること」であり、ソローは「まさにそ

の町の内側にいた」と言うのだ。すなわち、ソローにとって監獄に入ることは、近代法が

及ぶ以前の中世の枇界への移動だった。 (Thoreauxxiv)そこでソローが行った抵抗は、脅

したり褒めたりして挑発する刑務官に対し微笑むことだった。それは、確かに法の管理者

に対する挑戦だった。それは、支配者による排除ではなく、自己排除の主張である。ソロ

ーの微笑は、監獄の位償づけをひっくり返そうとした彼の意思の表れといえる。

ソローが意思表示するに留まった一方、ガンディーの行動はもっと大胆だった。ガンデ

ィーの逮捕後、 トランスヴァールのインド人たちは、自ら逮捕されていった。 一週間のう

ちに 100人以上のインド人が逮捕され、最終的には 150人を超えた。監獄に集まったガン

ディーら-・行がとった行動は、排除の否認だけではなかった。彼らは「楽しく平和に刑期

を終る (Gandhivol.34,125)」ことを決め、監獄の規則ではない労働や教練を、自ら監獄所
長に求めたのだ。すなわち、彼らは排除の場もまた法の支配の範囲内であることを、換

すれば包摂されながら排除される場であることを認めつつ、そこで新たな秩序体系を作り

始めたのである。刑務所の所長は、彼らの要求を「規則違反はできない」と断ったが、ガ

ンディーらは看守を説得し、自分たちが決めた生活のルールを監獄内で適用させた。彼ら

は法の管理者を自らの秩序体系の内側へと引っ張り込むことで、それを実現させたのだ。

こうしたソローとガンディーの行動の違いは、 2人が掲げた法に替わる最高規範の違い

にも現れる。両者は偶然にも西洋近代法を超える最高規範として、「真理 (truth)」を掲げ

るが、しかし、その適用範囲が違った。個人主義のソローにとって、真理の追究はあくま

でも個人的な問題だった。「私の唯一の正当な義務は、私が正しいと考えることをいつでも

すること (Thoreauiii)」とソローは言うが、それは最高規範としての法の虚偽性を人々に

訴えることであり、自己排除の遂行を他者に勧めるものではなかった。さらに、最終的に

ソローが求めたのが、「個人は国家よりも高い自立した力であること、そしてそこから国家

の力と権威が生まれることを認め、そのように個人を扱う (Thoreauxxxii)」真に自由で開

かれた国家であった。すなわち市民的不服従による自己排除によって、既存の秩序体系を

揺るがしはするものの、それは国家の転覆を望むものではなく、彼が求めるのはあくまで

も「より良い政府 (abetter government)」なのである。

他方ガンディーは「1人の人間に可能なことは、すべての人に可能であると信じて

(Gandhi oヽl.44,90)」おり、それゆえ最高法規である真理の原則は、万人が従えるよう体

系化し、普遍化することが可能だと考えていた。「サッテイヤーグラハの科学 (thescience 

-15-



加瀬佳代子

of satyagraha) (Gandhiヽ ol.44,92)」という表現は、そうした彼の考えを端的に示している。

ガンディーはサッテイヤーグラハを通して、真理に珪づく規範の整備を進めた。その範囲

は人間の生の全域に及んだ。ソローの闘いが個人と政府との闘いだったとするならば、ガ

ンディーの闘いは、貞の秩序体系の構築の挑戦だったと言える。

5. おわりに

長年、ガンディーの非暴カ・不服従運動はソローの『市民的不服従』に影響を受けたも

のと占われ続けてきた。両者は、法に従わず真理に従うことを訴えた点で似通っていた。

しかし、真理を個人の領域に限定したソローと異なり、ガンディーはそれを万人に通用す

るよう体系化することを試みていた。それがサッテイヤーグラハなのだ。

しかし西詳の占説空間は、その抵抗者ガンディーをも取り込んでしまった。ガンディー

の真理はその力を発揮し続けることなく、非暴カ・不服従という枝業を残すのみとなった。

サッテイヤーグラハは非暴カ・不服従として西祥的註説空間に生き残った。それはガンデ

ィーが闘いに敗れた証でもあるのだ。

参考文献

Dalton. Dennis. Mahatma Gandhi: Nonviolent Power in Action. Columbia University Press. 1993. 

Gandhi. M.K. 711e Collected Harks <~{Mahatma Gandhi lol.1-100、PublicationsDivision. Ministl)・of 

Information and Broadcasting. Government of India. 

Markovits. Claude. The L'ngandhian Gandhi The Life and Afterlife 4 the Mahatma、Anthempress. 

200-1-. 

ウィリアム=T=ランドール、儀部景俊、比嘉長徳、新垣誠正訳『非暴力思想の研究ーガンデ

ィーとキングー』東洋企圃、 2002。

加瀬仕代f「非暴）J I: 義前史一ロンドンと南アフリカのマハトマ・ガンディー一」、『占語文化

学』 VOI. 16, 2007。

長崎暢 f「南アジアのナショナリズムの再評価をめぐって」、『アジア研究』 VOI. 48, No. I. 

pp. 3-24, 2002。

ヘンリー.s・ソルト、 LilIJ晃訳『ヘンリー・ソローの暮らし』風行社、 2001。
ヘンリー・デイヴィッド・ソロー、飯田実訳『森の生活（上）』岩波薯店、 1995a。

『森の生活（ド）』府波暑店、 1995b。

ー一、『-rli民の反抗一良心の出に従う自由と権利』文遊社、 2005。

White House News島 ・Presidentand Prime Minister Singh Exchange Toasts in India・. March 2. 2006、

http://www. whitehouse.goy/neヽys/releases/2006/0:'1/20060302-12. html 

-16-




