
Title ニュージーランドにおける先住民文化と医療 :
Hauora Māori

Author(s) 小杉, 世

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2007, 2006, p. 17-
30

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77329

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

―Hauora Maori―― 

小杉世

1 . はじめに

副題の..Hauora Maori"とは「マオリの健康」という意味である。マオリ語で「健康」を

表す言菓は、他にもwaioraや ・oranga'などがある。これらの表現に共通するora'とは、「生

命」の意で、ちなみにhau'は「風、息」、 'wai'は「水」である。英語の medicine(薬、医

療）にあたるマオリ語はrongoa'であるが、これは薬草などの薬を表す名詞であると同時

に、 ・presen・e, take care of''apply medicines to'といった意味をもつ動詞でもある (Williams

436)。本稿は、 1980年代以降を中心に、ニュージーランド先住民マオリの間で医療や健康

の問題がどのようにとらえられてきたかを考察する。先住民言語政策や土地回復運動とい

った広い枠の中で医療改革を位置づけ、また、それらの問題が 1980年代後半から 1990年

代のマオリ文学にどのように反映されているかを論じる。

2. 医療の脱植民地化： 1980年代の動向

1980年代は、ニュージーランドにおいて、先住民マオリの知識人たちが医療の脱植民地

化を唱えた時期である。 1984年3月にオークランドの HoaniWaititi Maraeで開催された集

会TeHui Whakaoranga (The Department of Health Seminar on Maori Health)は、マオリの健康

の概念の見直しがナショナルな次元で行われたひとつの転機であった。その集会で、 Ben

Couch (the Minister of Maori Affairs)が、マオリの健康、パケハの健康といった区分はない

と述べたのに対して、健康とは社会経済的な要素に大きく左右されるものであるから、現

実にその区分はあるのだという反論がなされた (Spicer200-201)。1980年代のマオリの知

識人たちが求めたのは、植民地時代の悪影響が現在のマオリの社会経済状況に未だに尾を

ひいているという現状を踏まえた上で、共同体の中で受け継がれてきたマオリの文化遺産

を足場として、自らの手で、マオリのための医療を築いていくという方向性である。

1980年代には、西洋医学と違った目で「健康」を再定義する動きがみられた。マオリの

精神医学者MasonDurieは、 1983年、ハミルトンとオータキで開かれた会合で、健康(hauora)

の構成要素として、「四壁のモデル (tewhare tapa wha model)」とよばれるものを提唱した

(Spicer 196)。Durieは、マラエ（マオリの集会所）の建物のたとえを用いて、健康はマラ

-17-



小杉世

工0)4 lfliの岐のように、 "tahawairua (the spiritual side). taha hinengaro (thoughts and feelings), 

taha tinana (the physical side). taha whanau (family)"'の四つの要素が支えあって成り立つもの

であると述べる (Durie1994: 70)。また Durieは、 1985年の論文 "・MaoriHealth Institutes・・ の

中で、健康は "land(whcnua). family (whanau). and language (reo)" (65)のこつの要素を基盤

とすると述べている。これらは、健康や医療の問題を holisticにとらえるものである。

1980年代におけるマオリの医療に関する改革は、それに先立つ 1970年代の土地や先住

民ふ治の回復運動といった連の動きの中でとらえられる。 1970年代は、第二次世界大戦

後に急激にすすんだマオリ人日の都市化の結果、従来の士地に根ざした共同体のあり方や

家族構成の変化（拡大家族から核家族へ、あるいは、単身での居住へ）、マオリ語を話す話

者の数の激滅といった、大きな変化の波がマオリの共同体を揺さぶり、それまで辿ってき

た[ii]化の道を見直さざるを得なくなった時期であった。この時期がくしくもニュージーラ

ンドにおいて、医療費削減のために精神病院の数が減らされた·dein~titutionalization'の政策

の時期と屯なることは皮肉である。

Durieはdeinstitutionalizationの政策がもたらした問題を指摘している。ニュージーランド

では 1940年代から 1950年代にかけて、電気ショック療法やロボトミーなどの精神外科医

旅が隆盛をきわめた。 8年間にわたる精神病院体験 (200回以上電気ショック療法を強制的

に受けさせられた）をもとに小説を書いたスコットランド系三批のニュージーランド人作

家JanetFrame (以ドフレイム）の小説 OwlsDo Cry (1957)、Facesin the Water (1961)、Scented

Gardens .fhr the Blind (1963)、IntensiveCare (1970)などには、フレイムが入院を体験した 1940

年代半ばから 1950年代半ばのニュージーランドの精神病院の現状に対する批判が描かれ

ている。 1 そののち、 1973年から 1996年までの間に、精神病患者のための病床数は 10,000

から 2.000に減らされた (Durie2001: 223)。この時期に、ニュージーランドの大きな精神

病院の多くが閉銀された。（フレイムが入院していた南島の Seacliff精神病院などもこの時

期に閉鎖されている。）しかし、この政策は、監禁を批判するフーコー的な思想によるもの

というよりは、社会保悴国ニュージーランドが抱えていた大きな医療費の削減という経済

的な理由によるものだった。この政策によって、患者のケアにかかる経済的負担は、地域

共M体や家族にかかってくるようになった。 1960年代から非マオリの精神病患者の入院数

が減少していくのに対して、マオリの精神病患者入院数は増加しはじめ、 1970年には、マ

オリの粘神病院人院指数は男性が人口 IO万人対 186人、女性は人口 10万人対 203人に達

し、マオリと非マオリの精神病院入院指数が逆転した (Spicer326)。のちにあげる表 5か

らわかるように、マオリ男性の精神病院入院指数は、 1984年にはさらに増えて、非マオリ

男性のおよそ l.8倍になっている。マオリ人口のうち都市に住むマオリの人口率は、 1945

年から 1986年の間に 26%から 80%に増えた (Spicer323)。第二次世界大戦後のこのよう

1 Janet Frameの小説と 20世紀半ばのニュージーランドの精神医療についての考察は、小杉世

「ニュージーランドにおけるポストコロニアル主体の形成ーーアルファベットの外縁を求めて

—」『カルチュラル・スタディーズの理論と実践』（大阪大学大学院言語文化研究科、 2001 年）

pp. 73-86に詳しい。

-18-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

な急速な都市化によって、生まれ故郷の土地と共同体から離れ、患者を支えるべき共詞体

や家族集団 (whanau)が患者のそばに存在しなくなった時代に、-の'- dcinstitutionalizahon 

の政策がすすめられたのである。長年の投薬治療と多くの節告を引き起こした精神外科治

療を受けさせられたのちに、受け皿としての機能を果たさないコミュニティに、患者は放

り出されることになった。結局、多くのマオリ患者は再入院している。

マオリの精神病人院患者には、警察や監獄を通して強制人院させられた患者 (special

patient)の割合が 25% (1988年のデータ）と非常に高い。非マオリではその割合は 8%に

すぎない。 1988年の調森の時点で、マオリはニュージーランドの総人口の 12%であるにも

かかわらず、マオリの・specialpatient admissions・ の精神病患者は全体の 67%を占めている

(Spieer 327)。マオリやアボリジニーなどマイノリティ先住民の投獄率や獄中死亡率の高

いことはしばしば指摘されるが、その背景にはマイノリティに対する社会的な偏見や烙別

などの事情がある。 1991年の統計では、 20歳から 24歳のマオリの投獄指数は人[」 IJj人

対 523、[nJ年齢の非マオリは人LII Jj対64.5で、マオリの指数は 8倍も此jい(Spieer328)。

さきにげ及した 1960年代以降から 1980年代にかけてのマオリの粘神病患者に関する統叶

データからは、マオリ人LIの都巾への移動にともない、生活環境の変化、都rliにおける白

人社会への[ri]化に伴うストレス、家族や親族から離れて牲らすことのストレスなどから、

精神のバランスを崩すマオリ患者が増加したことが伺える。さらに柘lじ時期に

deinstitutionalizationの政策がとられたことによって、新しいヘルス・ケアの糾織ができる

前に病院から退院させられ、受けllllからあふれたマオリの患者が、臀察を通して精神病院

に送られるという悪循環の図式がよみとれる。

Durieは --MaoriHealth Institutions .. (1985)の中で、植民地時代にイギリスが定めた The

Nati,e Land Aet (1865)などによって、 t地所有権の個人化がすすめられ、西汗個人じ義の
理念に址づいて拡大家族の解体が行われたことが、マオリの精神的健康に危古をもたらし

たことを指摘し、..the person in her own right""という西祥的な概念は、マオリにとってはイく

健康な概念であると述べている (Durie1985: 68)。Durieは、 'tに t't .J. --~ ベこ deinstitutionalizat1on

の影響が当時の粘神医学界において最も差し迫った問題であると述べる。彼が問題とする

のは、精神病患者の病床数の削滅によって多くの患者たちが受けfillのない社会へ送り返さ

れたというその事友だけでなく、それ以前の植民地化の過程や第こ次枇界大戦後のマオリ

人[]の都市化によって、「先祖のt:地、親族集rnc拡大家族）、自らの部族のふ沿」 (Durie1985: 
66)といフだhauora・(健康）の核となるものから隔絶され、属する場所をもたないマオリ

の人[Iが増えたという根本的な意味での ・deinstitutionalization'、すなわち、マオリの共詞

体組織そのものが解体されてしまったという問題である。 1980年代以降、このような間題

に対する対策がさまざまな形で講じられた。拡大家族のかわりの役割を担う theMatua 

Whangai Sehemeなどはそのひとつである。

1980年代以降、コミュニティやマラエを母体にしたメンタル・ヘルス・ケア・センター

やヘルス・ケアのネットワークが作られていく。マラエのような小さな規模のコミュニテ

-19-



小杉世

ィがヘルス・ケアの機能を果たすことの利点は、「医者が信用できない」「遠くの病院へ行く

交通手段／交通費がない」といった理由で病院へ行かない患者の間で、医療へのアクセス

がよくなることである。 1983年には Waahimaracにコミュニティのヘルス・ワーカーが配闇

された。また、北島ハミルトンを拠点とする HauoraWaikato Maori Mental Health Sen・iccsの

ようにコミュニティレベルで活動する組織が生まれた (Durie2005: 228)。WhaioraHome 

Care Scn・iccsは、 1988年オークランド郊外の Otaraのマラエを拠点として、高齢者を対象

に始まった在宅ケア、デイ・ケアの組織である。筆者が訪れたハミルトンの KohangaReo 

のマオリの女性教員の中には、身体的・精神的な疾患のある一＾人暮らしのマオリの老人の

訪間ケアを請lj業とする人もいた。共同体ベースの組織やネットワークによって、マオリの

老人がマオリの介護者をもつことができれば、被介護者が介護者に対して感じるストレス

や不安は、大いに軽減される。

3. 統計にみるマオリの健康の現状

1984年の TcHui Whakaorangaの大会で、マオリ発展省大臣が'、Thereis no such thing as 

Maori health or Pakcha health・ ・と述べて反論を呼んだことはさきほども言及したが、医療改

吊による改善を経た現在の統計データを見ても、マオリと非マオリの間の格差はやはり存

在する。ここにあげるのは、政府が公開している 2000年から 2004年の統計調査による平

均余命や疾病に関するデータ（表 I,-..,表 4)、および 1970年と 1984年に行われた精神病院

人院患者の統計調査の比較データ（表 5)である。それぞれ必要な情報を編集して表にし

た。これらの統計によれば、マオリ人口は非マオリ人口に比べて、心臓疾患、喘息、気管

支炎、癌、リュウマチなどほとんどの疾病において、発病率が高い。平均寿命は 20世紀半

ばには非マオリ人口とマオリ人口の間には 14歳から 16歳の格差があったが、その格差は

縮小されたとはいえ、 2001年の統計でも、非マオリ人口に比べて、マオリ男性は 8.16歳、

マオリ女性は 8.73歳短い。また、 2001年の統計では、何らかの障害をもつ人の割合はマオ

リ人L1全体の 21% (1994年には 36%であった）であり、これも非マオリ人口の 19%に比

ベ高い。 0歳から 14歳の―f供に限ってみれば、マオリでは 15%、非マオリは 10%と両者

の開きは大きくなる。 2 自殺に関する統計データでは、とくに 15歳から 24歳の青年層の

自殺率が非マオリの 2倍以上高いことが目立つ。表5の精神病院入院指数では、 1970年の

調杏で 15歳から 24歳のマオリ女性が同年齢の非マオリに比べて 1.5倍以上、 1984年の調

杏ではlrIJじ青年厨のマオリ男性が同年齢の非マオリに比べて2.4倍以上高いことが目立つ。

今は大部分がヨーロッパ系ニュージーランド人と同じように都市で暮らしている（がゆえ

に発生するのかもしれないが）マオリの間に、非マオリに比べてこれだけの格差があるこ

とは、コロニアリズムのもたらしたマテリアルな影響の根深さを物語っている。劣悪な生

2 この数値は、 Livingwith Disability in New Zealand (2004)第 8章 "Maoriand Disability"に基づく。

htt p://mvw. moh. goYt. nzlmoh. nsf/2 3 8f d5 fb4 f dO 5 l 844c256669006aed57 /3 5c56e093 7 58b96fcc256D 200 
07bdfb?Ope11Document 

-20-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

活環境におかれた植民地時代に遺伝fに刻まれた負の痕跡は簡単には消えない。また、失

業率の高さやヨーロッパ系ニュージーランド人にくらべて平均収人も低いといった負の社

会経済的要囚は、肉体的にも精神的にも健康に大きな影響を与えていると思われる。

表 1: 0歳における平均余命（平均寿命）

Year Maori males Maori females Non-Maori males Non-Maori females 

1951 54.05 55.88 68.29 72.43 

1961 59.05 61.37 69.17 74.51 

1971 60.96 64.96 69.09 75.16 

1981 64.24 68.98 70.76 76.86 

1991 65.12 70.28 73.36 79.23 

2001 68.99 73.18 77.15 81.91 

※この表は、ニュージーランド国勢調査 (NewZealand Census Mortality Study)による修正版の

数値に基づく。 http://www.maorihealth.govt.nz/moh.nsf/indexma/iigure-4-data-source

表2: 循環器系疾病による死亡指数（cardiovascular disease indicators) 

indicator Maori Non-Maori 

Total cardiornscular disease mortality, 3 5+ years, 2000-02, rate per I 00,000 549.4 204.5 

Heart failure mortality, 35+ years, 2000-02, rate per 100,000 12.3 4.2 

Rheumatic heart disease mortality, 15+ years. 2000-02. rate per 100.000 12.6 1.4 

※この表はhttp://,¥-ww.maorihealth.gm,1.1rz/moh.nsf/indexma/cardiovascular-diseaseに基づく。

表3: 呼吸器系疾病（喘息．慢性閉塞性肺疾患）による人院指数

indicator 

Asthma hospitalisation、5-34years, 2002-04, rate per 100,000 

COPD hospitalisation, 45+ years、2000-02,rate per 100,000 

※COPD - chronic obstructive pulmonary disease 

Maori 

273.3 

1717.9 

Non-Maori 

140.6 

408.2 

※この表はhttp://,¥ww.maorihealth.goYt.nzJmoh.nsf/inde、xma/respiratory-diseaseに基づく。

表4:自殺による死亡指数

indicator Maori Non-Maori 

Suicide mortality, all age groups, 2000-02, rate per 100,000 16.5 10.2 

Suicide mortality, 15-24 years, 2000-02, rate per 100,000 34.9 16.0 

Suicide mortality', 25-44 years, 2000-02, rate per I 00,000 30.1 18.4 

Suicide mortality, 45-64 years, 2000-02, rate per 100,000 11.0 12.4 

※この表はhttp://¥¥ww.maorihealth.govt.nz/moh.nsf/indexma/suicide-intentional-selfl1armに基づく。

-21-



小杉世

表5: 1970年と 1984年の精神病院入院指数 (age-specificrates per 10,000 population) 

-15 years 15-24 years 25-44 years 45-64 years 65+years total 

1970 M F M F M F M F M F M F 

Maori 7.3 6.0 32.3 43.5 23.0 29.2 17.0 13.6 24.2 14.5 18.6 20.3 

Non-Maori 4.4 3.5 24.2 28.6 23.3 25.9 19.7 20.4 24.8 25.6 17.0 18.3 

1984 M F M F M F M F M F M F 

Maori 2.8 2.1 47.4 30.0 37.8 26.5 14.0 8.9 11.5 7.6 22.2 14.9 

Non-Maori 3.5 2.2 19.5 17.1 16.6 14.9 11.7 12.0 17.7 15.0 12.2 10.8 

※この表はPomare (1988)、p.116に基づく。この統計には、再入院は含まれていない。

4. 現代に生きる伝統医療の概念

医療の議論の中で昨今、 'pluralmedicine鴫あるいは 'alternativemedicine'という月菓がは

やっている。日本でもtit界でも西洋医学の外に立った異なる医学の言説が評価されるよう

になりつつある。世界保健機関 (WHO)は、 1978年の「アルマアタ (Declaration of 

Alma-Ata)」で、必要によっては伝統治療師たち (traditionalpractitioners)の力もとり入れ

るという指針を示している。 1980年代にはじまったマオリの医療改革がめざしたものは、

医療の世界にバイカルチュラリズムをもち込むことである。

マオリ語の'tohunga'という言業は、技を極めた人、すなわち「匠」にあたる言業で、

・medicine man'のほか、文脈によっては芸術家や作家も指す。マオリの tohungaは、薬草な

どを用いて病気を治療する知識をもつほか、霊媒として先祖の霊と交信をしたり、予言を

したり、夢の、意味を解したり、 karakia(祈祷）によって精神的、肉体的な病を治癒したり、

呪謁をかけたりする。つまり、漢方医者と霊媒と精神分析医と呪術師（神主）を合わせた

ような性格をもつ。政治的なリーダーである ・rangatira'と同様に精神的なリーダーである

tohungaはマオリの共同体の中で敬われ、呪阻 (makutu)をかける能力をもっことから、と

きには恐怖の対象でもあった。日本では針治療や指圧療法などの東洋の民間医療は医療が

西洋化された後も残り、地鎮祭や厄払いといった神事は変わらず神主によって執り行われ

ている。第｀：次世界大戦後、神道は国家宗教としての特権を失ったが、神道や仏教の祭事

が外からの権力によって、民間レベルで禁止されるということはなかった。また針師が追

放されるということもなかった。

ニュージーランドでは、植民地支配時代に、伝統医療師は西洋医学の発展と浸透の妨げ

になるという医学的理由から、また人々に精神的な影響力を有する tohungaたちの力が植

民地支配の妨げになるという政治的理由から、 1907年に TohungaSuppression Actが制定さ

れ、 tohungaはその活動を禁止された。法的には抑圧されても tohungaはなくなったわけで

はない。 1968年にこの法律は廃止され、再びtohungaは「部族の伝統の担い手」 ('・thecarriers 

of tribal culture") (Durie 1996: 11)としての地位を認められる。TohungaSuppression Act (1907) 

によって近代西汗医学から排除された伝統医療の概念が、 1980年代以降、再評価された。

-22-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

Mason Durieは、先祖から受け継いだ伝統や言語や土地などに親しむ権利と同様に、患者は

自らが望む形態の医療（伝統医療にせよ、西洋医学にせよ）を受ける選択の権利を保障さ

れねばならないとt張し、医療関係者のほとんどが非マオリであるという現実に対して、
.. plural medicine"'の実現をめざして、マオリが自律性 (autonomy)を確保できる医療制度を

自らがじ体となって築いていく必要性を説く。もちろん、伝統医療を再評価するといって

も、伝統医療とは共同体の文化の素地に根ざすものであり、その文化は変容するものであ

るから、現代の現実と接点を失った伝統医療はもはや意味をもたない。伝統医療も時代と

共に変化する必要を Durieは見ている。「部族の伝統の担い手」である tohungaは、部族の

生存 (hauora)そのものをつかさどる指導者でもある。 1992年には、 NgatiOtara maraeで

tohungaが集い、 1993年にNgaRinga Whakahacre o Te lwi Maori (the National Board of Maori 

Traditional Healers Inc.)という組織が正式に結成された (Durie1996: 5)。現在この組織には

全国の 30の、ヽ hareoranga・(癒しの家）と呼ばれる tohungaの診療所にあたる施設が登録さ

れており、住民による利用の橋渡しをしている。

生活の中で役に立つ薬草の知識を伝えるという試みが今も続いていることは、書店に並

ぶf供用絵本の中に、マオリのおじいさんが孫に薬章について説明するというような教育

的絵本が英語版、マオリ語版で 2,3種類目につくことを見てもわかる。 NgaRongoa a Kora 

(2004)はそのひとつで、都会に住むマオリの少年が、田舎のおじいさんのもとへ遊びにき

て、そこでおじいさんにいろいろなことを教えてもらい、別れを惜しみながら帰っていく

というストーリーである。7種類の薬草が紹介されるが、最後にあげられている薬は 'aroha'

(loye)である。別れ際に悲しい顔をするおじいさんに、少年は「ぼくはおじいさんの心の痛

みを治す薬を知っているよ」といって抱きっき、薬草の知識と引き換えにおじいさんに最

も大切な薬である 'aroha'を与える。

伝統医療の見直しは、ニュージーランドに限らない。パプア・ニューギニア大学のメン

バーが行っている共同研究、パプア・ニューギニアの薬草の研究は、そのフィールド・ワ

ークに植物学者だけでなく、文学者が関わっているところがユニークである。パプア・ニュ

ーギニアの詩人・文学者である SteYenWinduoは、自らの出身の言語地域で人々が薬草と

して用いる 170の雄を採集し、フィールドノートを作って、論文にまとめている。その意

図は、薬草の名前を自分の部族の言語で学び、薬草をめぐる文化知識体系を記録すること

であるという (Winduo16)。多様な言語環境をもつパプア・ニューギニアにおいて、 Winduo

は識字教育にも携わり、多くの若手作家たちの作品を編集し出版するだけでなく、村落の

識字セミナーに参加したごく普通の人々の書き物を収録してもいる。その Winduoにとっ

ては、パプア・ニューギニアの様々な地域言語やピジン英語で書かれた短編や詩を拾い上

げて編集するのも、やはり書き留めなくては日の目を見ずに忘れ去られてしまう多くの薬

草の名前やそれらにまつわる習慣や知識を書き留めるのも、基本的に同じ行為なのだろう。

文学者が薬草についての論文を書くというこの一見意外な越境研究は、 medicinemanがも

つ文化的な役割を考えるとき、そう意外なものではない。なぜなら、 medicinemanとは、

-23-



小杉世

薬草などを用いて病を治癒する医者であると同時に、あらゆる祭事を執り行う呪術師、

葉を操る者であるからだ。文学と医学は根本的なところでつながっているのである。

5. マオリの楽器、音楽のもつ癒しの力 (MedicinalUse ofTaonga Piioro) 

マオリの楽器 (taongapiioro)は、 'alternativemedicine・ のひとつの形態でもある。マオリ

の楽器は創世神話に起源がある。抱擁しあっていた Rangi-nui(天空）と Papatiianuku(大

地）の間で窮屈な思いをしていた息子たちの一人である T面e-mahuta(森の神）が力づく

でRangi-nuiとPapatiianukuを引き離して、光がさすこの世界が生まれた。しかし、それは

森と風と悔の神々の間の壮絶な争いの幕開けであった。 Tane-mahutaの娘の一人である

Hine-pii-te-hue (「瓢箪笛を吹く娘」の意）は、父親たちの怒りをなだめようと、 Tawhiri-matea

（風の神）の怒号の吐息を体にはらみ、その怒りの息を神々（人）の心を和ませ赤子を寝

かしつける甘い音楽に変えた (Moorficld162)。こうして、 Hine-pii-te-hueは瓢箪笛の神と

なった。これがマオリの音楽の起源である。マオリの楽器は、その始まりから癒しと関わ

りをもっていたことがわかる。

マオリの吹奏楽器には、大小さまざまな大きさの瓢箪笛のほか、木、鯨の歯、動物の骨、

グリーンストーンなどで作った'koauau'や 'nguru'といった小ぶりの笛、男性と女性の二種

類の声を出すためのニフの吹き口をもつマオリ特有の笛 'piitorino'などがあるが、特に

邸 auau・ は、出産の痛み、モコ（刺青）を彫るときの痛み、死別の痛みなど、肉体的・精

神的苦痛を和らげるために吹かれ、また、農作物がすこやかに育つようにという祈祷的な

意味でも吹かれる。その他、吹奏楽器、打楽器といった分類のできないもののひとつとし

て、木や石や骨でつくった薄い楕円形の板に二つの穴をあけて紐を通し、ひものよじれを

引き伸ばすことによって板を回転させ、ブーンという低い振動音を発する ・porotiti'とよ

ばれる楽器がある。これは、頭痛を和らげる効果があるといわれる。また、眠っている子

供の胸や鼻の上で箪porotiti"を鳴らすと、気管支をふさいでいる痰がきれたり、鼻づまりが

なおるといわれる。最近では、この楽器の発する超可聴音 (ultra-sound)が、振動として

腕から全身に伝わり、リュウマチや関節炎の痛みを和らげたり、関節をしなやかにする効

果があることも科学的に指摘されている (Flintoff57町Moorfield169)。

マオリの楽器で奏でられる音楽は、もともと風の音、波の音、鳥の鳴き声、葉ずれの音、

人の泣き声など、自然界にある音を模倣したものである。また笛を吹きながら同時に声を

発するという独特の演奏法があって、自然の音、楽器の音、人間の声がわかちがた＜交錯

した不思議な音感を伴う。筆者はマオリ語の授業の中で、二人の奏者がいくつかのマオリ

の楽器を即典演奏するのを聴いたが、そのとき全員、目を閉じて聞くように指示された。

目を閉じてその吐息とも鳴き声ともっかない音、自然界の風の動きのように、ふと途切れ

てはまた始まる、いつ終わるともわからない音楽（メロディーなどはない）に耳を澄ませ

ていると、坐禅をしたときのような精神の研ぎ澄まされる思いがした。これは非科学的な

個人の印象にすぎないが、ミュージック・セラピーの効果は十分にあると思われる。

-24-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

6. 環境と健康 (TcAo Tiiroa mete Hauora) 

ーーポストコロニアル・エコロジー小説としの TheW. 加leRider (1987) 

マオリにとって、部族の士地は ・mana・(prestige)と ・mauri・(1 ife force)を仔えてくれるも

の、自らのよって立つ場所 (tiirangawaewae)であり、植民地時代に奪われたI:地を回復し

ようとする運動は健康 (hauora) を追求する行為と解される。マオリの先祖の上地に家を

建てるPapakaingaHousing Scheme・(Pomare 1995: 148)もこのような運動のひとコである。

環境に加えられる危害は、マオリにとっては心の健康に加えられる危害でもあるとじ張

するマオリの知識人は多い (Durie1985: 65. Pomarc 1988:120)。WitiIhimaera (以ドィヒマ

エラ）の lheWhale Ride (1987)は、そのようなt張をあらわすポストコロニアル・エコロ
ジー小説である。 771eWhale Riderは映画にもなって、多数の国で1:演され、ィヒマエラの

小説の中で最も•般によく知られた作品となった。映画で切り捨てられた要素のひとつは、

鯨のttt界を描いた部分である。映画では、舞台となる北島東悔岸の村ファンガラのマオリ

のコミュニティが物語の中心となっていて、鯨の脳裏をよぎる思いや[nj想は語られない。

それに対して原作の小説では、鯨の物語と人間の物語が並列して描かれる。その二）の物

泊が出あう場所がファンガラの悔岸である。南太平詳で繰り返される核実験によって悔底

にできた新たな傷跡をみフめながら、広がる放射能の網から逃れて群れを南へ導く鯨の長

は、放射能が（孫に及ぼす影孵を案じている。そのようすは、じ人公の少女Kahu(映11l1jで

はPaikca)の曾祖父で村の長 (rangatira)である KoroApiranaが村の将来を案じるようすと

重なる。また、年老いた鯨の長とそのフがいの雌鯨との間でかわされるやりとりは、 Kahu

の曾祖父l吐の姿と重なる。原作の小況には、核実験や捕鯨など環境に関するメッセージ性

が多く含まれている。また、 1982年の KohangaReoの創設など、 1980年代の先住民ふ治の

・hauora・ を促進する運動が実りつつあった当時の社会の動きも占及される。

ツアモツ諸島付近の核実験で悔を追われた鯨の群れは南極へ逃れるが、氷の収に阻まれ、

鯨の長は最期の死に場所を求めて、ニュージーランド沿作にむかって北I・.する。年老いた

鯨の長の頭をよぎるのは、その住鯨と人間が占業をかわせた時代、まだ人間が敵ではな

かった時代に、自分のじ人であった KahutiaTe Rangiの回想である。 KahutiaTc Rangi (ま

たの名を Paikea)は北島東岸の部族 NgatiPorouの英雄であるが、老鯨はその背、こよなく

愛したこのじ人を背に乗せて、ハワイキからアオテアロアにやってきたのだった。鯨の長

は再びその悔岸をめざした。

方、ファンガラの村では、長の KoroApiranaが後継者となる男が村にいないことを晩

いていた。マラエに村の男fを集め・wananga・（学びの集会）を開いて、 ・haka・(マオリの

踊り）や ・taiaha・(槍）や ・moteatea'(部族の歌）を教え、肉体的、知的、精神的に｛褻れた

男fを後継者として選ぼうと 7年がかりでふさわしい少年を探しているが、村の少年たち

は人も長の課す最終的な試験に通らない。女性であるために、vananga・に入ることを曾

祖父から許されなかった Kahuは、曾祖父に隠れながら、 wanangaの授業を盗み聞いて、先

祖から伝わる部族の知識を学ぼうとする。 Kahuは学校での成績もよく、マオリ語のスピー

-25-



小杉世

チコンテストにも｛優勝して、村のどの少年よりもすぐれた素質をもっているが、 Koro

Apiranaは認めようとしない。

ある fl、鯨の群れがファンガラからそう遠くない悔岸に打ち上げられ、救助作業もむな

しく、 200頭の鯨が死んだ。座礁した鯨の群れが浜で死んでいく光景に、また、その鯨の

肉を先を争って解体する白人業者たちの繰り広げる血まみれの光景に、村のマオリたちは、

自分たち自身の死を見る。植民地時代に白人入植者に土地を奪われ、物理的にも文化的に

も時代の波に翻弄されたマオリの村人たちもまた、この鯨のように生きる力を失っている

からだ。翌日、 Kahuたちの住むファンガラの村の浜辺に、額にモコの模様のある大鯨、死

に場所を求めてやってきた鯨の老長に率いられた一群が座礁する。 KoroApiranaは、「もし

鯨を悔にかえすことができたら、かつて自然と人間の間にあった調和がまだ存在すること

の証になる。鯨が生きれば我々も生きる。鯨が死ねば我々も死ぬ」 ("ifwe are able to return 

it lthc whale] to the sea. then that will be proof that the oneness is still with us .... If it [the whale] 

Jiycs. we Ii Ye. If it dies. we die .. l l 6) というが、彼には鯨を悔にかえす力がない。

じ人公の少女 Kahuは、その昔、鯨の背に乗って、この島にやってきたという（あるい

は鯨に身を変えて悔を渡ってきたという）同じ名の先祖KahutiaTe Rangiがそうであった

ように、動物と意思疎通をはかる能力 ('・powerto talk to whales" ll4) をもつ。それは、現

代人が失ってしまった力、昔の tuhungaがもっていた力である。その力をもって、少女は

鯨の群れを再び生命の悔へ導き、疲弊した共同体の中に土地と先祖の精神的な絆の力を取

り戻し、新たな mauri(生命力）をもたらす。この小説では、村全体（あるいは部族全体）

の生命の存続と、鯨という自然（環境）の一部であるものの生命の存続が重ねあわされて

いる。共[ii]体の存続 (hauora) をテーマとしたこの小説は、部族の伝統の保持と、自然と

の調和 ('・theoriginal oneness of the world" 115)、人と人の絆、そういったもろもろの要素に

支えられて村の共同体の生命の存続がありえるのだということを示している。

7. 言語と健康 (TeReo mete Hauora) --Hone Kouka: Waiora (1996) 

自分たちの占語（先住民言語）を保持することは、アイデンテイティの問題と切り離せ

ない。 r1"葉を奪われること、（そして土地とのつながりを失うこと）は、死に等しい。その

ことをポすのが、 HoneKoukaの 1996年初演の戯曲 Waioraである。 'waiora'とは「生命 (ora)

の水 (wai)」の意で、そこから転じて「健康」の意味でも用いられる。 'TeWaiora a Tane'と

いう表現は、 EdwardM. K. Douglasによれば、 Tane-mahuta(森の神）の恵みの雨を意味す

る (Douglas5)。マオリ語には、水を表す言葉がいくつかある。ら、vaitai'(潮水）、 'waimaori'

（真水、あるいは岩清水）、 'waimate'(死んだ水、 mauri=生命力を含まない水、生命を育ま

ない水）、ヽ vaikino'(汚染された水、災いをもたらす水）などである。表題の Waioraは、

ニュージーランド北島の東海岸の架空の村の名前として作中に登場するが、それは同時に、

H物のすこやかな成長をうながす生命の糊となる水のことである。清めの儀式に使われる

のもこのヽ ヽaiora'である (Douglas5)。（ただし、部族によって習慣は異なり、たとえば、北

-26-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

島東悔岸の NgatiPorouは、 waioraではなく waitaiを清めの儀式に用いる。）

この戯曲は、 1965年のニュージーランド南島の東海岸を舞台に、北島の東海岸の架空の

村 Waioraから移住したマオリの家族を描く。父親の Hone(John) は、白人の雁いじに気

に人られて昇進することを夢みており、息fや娘にマオリ語を話すことを禁じる。 Hone

は白人社会に適応し、同化するため先祖から受け継いだマオリの遺産を忘れ去ろうとした

枇代の登場人物である。 RomaPotikiはこの戯曲の前書きで、これを 20世紀のマオリたち

の多くが体験した"genocidalamnesia" (9)と呼んでいる。 Honeは、娘 Rongoの 18歳の誕生

日に、故郷でよく歌っていた歌を歌おうとするが、マオリ語の歌詞を息い出せない(・・1forgot 

it. We only been away for a while and「mforgetting already .. 19)。Honeとその家族が故郷に残

してきたもの、白人社会での新しい生活の中で忘れ去ろうとした世界を象徴するものとし

て、 ・theTipuna・(先祖）と卜書きで呼ばれる 4人の人間が常に Honeたちの周辺を行き来

する。その姿は Rongoにしか見えない。 Tuiのように美しい声で歌う Rongoは、南島に越

してから父親にマオリ語で話すことを禁じられると、人前では声が出なくなり歌えなくな

ってしまう。しかし、声を奪われた自閉症の少女の苦悩に家族の誰も気づかない。 Rongo

はひとりで悔辺に行っては、遠くのハワイキ（マオリがもと住んでいたという土地で死ん

だ人の魂がかえるところでもある）を思う歌を歌い、亡くなった祖母に話しかける。

Rongo is down at the beech. ... She is silent, but her mouth is moving. Slowly, the waiata she 1s 

s111g111g fades up and we hear it. The waiata is'Tawhiti・. The万punahave quietly raised their 

v01ces with her. 

Tawhifi, kei Hawaiiki pamamao, 

Kei Rangiatea nui ... 

Aue, tawhiti e ... 

Rongo: .... Kei te maliara al1au ki nga pao、ngawaiata. nga haka ara te katoa .... I run s血1ding

in the water so I can touch home. Kei te wh皿uinga ringaringa o Tangaroa hei awhi .... 函且

I run held in those h皿dsI am taken back to tl1e beach of Waiora our true home .... Nrumy. 

rm so hm1gry. not for kai. but for ¥¥Q袖ふ Here、wekorero P拙eha.not Maori. Not allowed 

to.... Sc紅edTllwasteaway to a whisper. then nothing. and I will forget our words. .... We _ 

are stopping ourselves from speaking the reo .... We will be a lost -11~9-Ph~first. ... (30町

emphasis added) 

悔の水に足を浸すと、 Rongoは故郷の水の感覚を思い出す。悔は唯一彼女を故郷（川'thepapa 

kainga.. I 5)である Waioraにつないでくれる場所である。マオリ語でしゃべることを禁じら

れた Rongoは、自らの存在自体が消えて無くなってしまう恐怖を感じている（波線部）。

弟の Boyboyが停学処分をめぐって父親と言い争うさなか、 Rongoは家を抜け出し、先

祖の霊の声に誘われて悔へ入り、入水自殺を図る。 'waikino'(彼女を溺死される水である

-27-



小杉 tit

と詞時に彼女を粘神的にIt追するパケハ社会の1話環境）に呑まれて仮死状態に陥った

Rongoは、弟と父親が歌うハカ0)r i築の力によって、奇跡的に息を吹き返す。，i菜 (tcrco) 

ば ¥Yaioraを少女の枯れた魂に注ぎ、 ・waikino・から彼女を救ったのである。そして、家族は

文字通り、彼らにとフて「'I:命の水」である故郷の上地Waioraに帰ることを決点する。

マオリの少女の自殺を描いた小説は、他にも AlanDuffのOnceWere Warriors (1990)など

がある。 OnceWere Warriorsの映11hjでn殺する 13歳の少女 Graceを演じた伺じマオリ女偽
が、 1996年初演の舞合で自殺する 18歳の少女 Rongoを演じている。表4の統計で 15歳か

ら24歳のマオリ女性の自殺率が現在も点jいこと、表 5の 1970年の調杏で 15歳から 24歳

0)マオリ女性の粘神病院人院指数が高いことを述べたが、このような現実の状況をこれら

0)小況は反映している。南島の theDunedin Multidisciplinal)・Health and Development Study 

の調介によれば、息朴期や青年期にあって「地理的な（住居の）移動」 (--residentialmobility") 

を体験した場合、粘神病の発病率が閥くなる傾向があるという (Spicer128)。北島束悔岸の

マオリの村からマオリ人日の少ない南島へ移住した Rongoは、そのよい例であろう。先祖

O)'ヽ蒻0)出を間き、他の人々に見えない幻詑を見る Rongoは、西祥的な概念でいえば統合失

調症であるが、マオリの概念でいえば、 ・matakite・（超自然的なものを見たり予rYをする能

カのある人）である。 Rongoの病は、父親がイ、1建全にも断ち切ろうとしたマオリの世界の

価値や先祖や I:地との絆が失われてしまうことの危うさをポす徴である。

この戯11!1では、，i業 (tereo) に象徴的な力が仔えられている。健康 (hauora) を支える

ものとしての役割である。マオリ語を禁じた植民地時代の学校教育に加え、 20枇紀後半の

マオリ人日の都,Ii化によって、話者数が大きく滅ったマオリ語を、再び自らの民族遺廂と

して再'I・：させようという KohangaReo MoYements (マオリ語トータル・イマージョンの幼稚

園を令国に開設するという連動）や 1986年のマオリ語の公用語化などの＾連の動きを支

えているのも,,,Jじ理念である。 1984年の TeHui Whakaorangaに参加した KohangaReoの関
係者は、我々はマオリの健康に大いに貞献することになると述べた(Pomare1995: 148)が、

まさには語を守ることは、マオリの f供たちのポジティブな民族的誇りとアイデンテイテ

ィをはぐくむことにほかならない。また、物理的な次几でも KohangaReoは、両親を集め

て［有てや衛'1・：や栄捉摂取についての勉強会を開くなどの活動も行っており、 f供と両親

のためのヘルス・センターの役割を果たしている (Pomare1988: 49)。筆者は先住民ふ語教

脊のリサーチのため KohangaRcoおよび KuraKaupapa Maoriにおける実地調査を行い、

これらの教育機関で育った学生が多く人学する大学のマオリ学科のトータル・イマージョ

ンのコースなどを聴講したことがある。その体験からも、これらの教育機関で育ゞ刀ピ若者

がより確固とした自いと誇りをもっていることを実感した。 3

Sci Kosugi. ヽ・IndigenousLanguage Education. Media and Literature: Postcolonial Fonnations in 

Aotearoa New Zealand .. 『ホストコロニアル・フォーメーションズ』（大阪大学大学院占語文化研

究科， 2006年） pp. 53-6.tを参照。この報告翡で論じた HoneKoukaの戯曲加ioraについても五
及している。

-28-



ニュージーランドにおける先住民文化と医療

8. おわりに

以上、 1980年代にマオリの視点から医療や健康の問題が再定義され、先住民言語復典運

動や士地回復運動などの社会運動と共通する理念のもとに医療改革がすすめられてきたこ

とをみた。 1970年代から 1980年代に実施された精神病院の解体に伴い、コミュニティや

マラエを母体とするヘルス・ケア・センターの重要性が増した。 KohangaReoなどの幼児

教育施設もまたヘルス・センターとして機能する。 1980年代のマオリの指導者たちが唱え

た医療のバイカルチュラリズムの蒋人は、医療機関にとどまらず、刑務所においても、 the

Hawkc's Bay Regional PrisonのTeWhare Tirohanga Maoriと呼ばれるマオリのための収容施

設などに見られる (Durie2005: 229)。このようなマオリのための収容施設では、収容者は

マオリ語、ハカやタイアハ（槍を使った武術）やその他の伝統手工芸などの授業を受ける

ことができる。これは収容者たちが自分たちの属する伝統文化に対するよりポジティブな

意識や誇りを獲得するための手助けとなる。精神病院においても、マオリの彫刻や織物そ

の他の伝統手工芸がマオリの患者の 'occupationaltherapy'として用いられている (Durie

2005: 234)。また、マオリの伝統楽器には、近年はやりのらpluralmedicine''altematiYe 

medicine・ と呼ばれる西洋の医療以外のオプション、異なった療法としての機能をみること

ができる。 1980年代と 1990年代のマオリ文学には、環境・先住民言語・共同体と健康と

いった 1980年代の問題意識が映し出されていることも論じた。

少子化・高齢化の著しい日本と違って、マオリはその人口の 37.5%が 15歳以下の若年層

である (Durie1994: 214)。KohangaReo (言葉の巣）と呼ばれるマオリ語トータル・イマ

ージョンの教育を受けて成人した新しい世代が、しつかりと高齢層を支えていく可能性が

ある。近年、 DVD『精神医学：死を生み出している産業』 (2006)を出版した団体 CCHR

などが、資本t義産業と医療の共犯関係を暴いている。また BBCのドキュメンタリーもイ
ンドなどの第三世界で民間人が欧米の製薬会社の実験の対象として搾取されていることを

批判している。 4 いずれの場合も、医療の制度は支配者（大国）がつくるものであり、搾

取される被害にあうのは弱者、マイノリティー（移民や先住民を含む）である。臓器移植な

どの阪療倫理の問題も同様である。かつて FrantzFanonは精神医学の言説が宗主国の言説

であるという認識に立って、その言説に抵抗を試みた。ヨーロッパ系ニュージーランド人

が多数を占める医療の現場で、マオリが自律性を保てる医療制度を希求する MasonDurie 

の主張は、健康の文化的・精神的指標である言語と固有文化の健全な維持をめざす教育改

革が実りつつある今、その力に支えられて新たな局面を生む可能性があると思われる。

※本稿の作成にあたっては、文部科学省科学研究費助成金（基盤研究B『近代における文学と

医学の交渉』および若手研究 B『オセアニア・南太平洋における先住民文学文化と移民文学の

4 「目覚める大国インド：新薬開発の舞台裏」 BBC2006年制作のドキュメンタリー。 2007年2
月5日BS1で放送された。

-29-



小杉 tit

研究』）を受けた。

引用文献

Couch. Ben. --opening Speech .. Hui Whakaoranga: Miiori Health Planning Tl<Jrkshop. 1987. 

--Declaration of Alma-Ata .. International C011ference on Prim叩 HealthCare. Alma-Ata、USSR.6-12 

September. 1978. http://www.who.int/11pr/NPH/docs/declaration_almaata. pelf 

Douglas. E. M. K. ed. lfoiora, lfaimiiori, lfoikino, Haimate, ilaitai: Afiiori Perceptions of /Tater and the 

Environment. Hamilton: U ofWaikato,.198-l-. 

Drewery. Melanie. i¥/gii Rongoii a Koro. Wellington: Huia Publishers. 2004. 

Durie. M.H. --Maori Health Institutions .. Community Mental Health in New Zealand、2.I (1985): 63-69. 

1f7zaiora: :¥laori Health Development. Auckland: Oxford UP. 1994. 

—.」 FrameworkfiJrPurchasing 7ヤadilionalHealing Services:、1Report Preparedjor the Afinistry of 

/Iealth. Massey UniYersity. Dept of Maori Studies Te Pf11namwa Hauora. 1996. 

;¥Jauri Ora: The Dynamics ofA!iiori Health. Melbourne: Oxford UP. 200 I. 

Flintoff. Brian. 7aonga Pz7oro: 77ze Afusical instruments cif the Afiiori. Nelson: Craig Potton Publishing、

200-l-. 

Ihimaera. Witi. 771e Whale Rider. Auckland: Reed Publishing、2003.(151 1987) 

Kouka. Hone. /laiora. Wellington: Huia Publishers, 1997. (First performed in Wellington in 1996.) 

Moorfield嶋 JohnC. 7e Miihuri. Auckland: Pearson Education. 2003. 

Pomare. Em W & Boer. Grail M. /Iauora: Afiiori Standards of Health: a stzuかofthe years 1970-198./. 

Wellington: Department of Health. I 988. 

Pomare. Eru. et al. Hauora: .¥Jiiori Standards cJ「HealthIII: a stuciy of the years 1970-1991. Wellington: 

Eru Pomare Medical Research Centre、1995.

Spicer. John. et al eds. Social Dimensions of /Iealth and Disease: New Zealand Perspecllves. 

Palmerston North: Dunmore Press. 199-l-. 

Williams. M.A. Dictionary吋tlze,¥/iiori Language. Wellington: Legislation Direct. 2002. 

Winduo. SteYen. Indigenous Knowledge c~f Afedicinal Plants in Papua New Guinea. Macmill皿 Brown

Centre for Pacific Studies Senuninar. 30 March 2006. 

http://www.pacs.canterbury.ac.117Jdocuments/SteYen%20Winduo%20Macmillan%20Bro,rn%20 

Seminar.pelf 

-30-




