
Title
医学者E.A. ニコライの「情念」と哲学者ズルツァー
の「感情」 : ドイツ啓蒙主義詩学史の学際的理解の
試み

Author(s) 福田, 覚

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2013, 13, p. 15-31

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/77702

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



医学者 E.A.ニコライの「情念」と哲学者ズルツァーの「感情」

ードイツ啓蒙主義詩学史の学際的理解の試みー

福田覚

ドイツ啓蒙主義時代の詩学の歴史を記述しようと試みる場合、哲学や修辞学といった他

の学問からの影響を考えたり、詩学で問題になる概念が当時の種々の学問の横の広がりの

なかでどのように用いられていたかに目配りしたりするようになると、詩学の領域のみに

留まることはできなくなり、その系譜は諸学の構造史といった形をとるようになる。本稿

では、そうした問題意識をさらに拡張して、想像力や情念といった詩学の鍵となる概念に

ついて、ヴォルフの心理学という共通の土台がありながらも、医学者のエルンスト・アン

トン・ニコライと哲学者のゲオルク・ズルツァーとで対照的な立論を示しているというこ

とを概観する。それらは詩学書そのものではないが、そこから、 ドイツ啓蒙主義時代にお

ける詩学の歴史を考える上で、ある種の示唆が得られる可能性が広がるのではないか、と

いうことを考察したいし

1 再現か創造か、自動的か意識的かーーヴォルフの語る「想像力」

本稿の主たる対象であるニコライやズルツァーのテクストについて見る前に、最初の課

題として、両者に色濃い影響を与えていると思われるクリスティアン・ヴォルフの考え方

を見ておきたい。ヴォルフが想像力について述べているところを、『ドイツ語形而上学』を

もとに素描する。一般に『ドイツ語形而上学』と呼び慣わされている、『神、世界、人間心

理、全事物一般についての理性的考察』りま、 6章の構成で＼とりわけ我々の関心を引く

のは、人間精神について経験的または先験的な観点から論じている第 3章と第 5章である。

それぞれ、ラテン語の著作では、『経験的心理学』 (1732) と『理性的心理学』 (1734)に相

応した議論が見出されるt
ヴォルフが「想像」と呼ぶのは「そこにない事物の表象」で、「想像力」というのは「こ

うした表象をもたらす心の能力」である (§235)。明晰・判明という分類基準に立てば、想

像力は下位の認識能力に属する。第 3章の中では、「想像力」は感覚と記憶の間で議論され

ている。経験心理学的に言えば、感覚と想像の違いは、明晰性の違いであり、鮮明度を区

別の基準としてきた伝統的な考え方をヴォルフは踏襲している。

記憶との区別については、「記憶」の意味が、我々が今この言葉にもっている語感とは異

なるので、多少注意が必要である。「記憶」とは、「我々がかつて有していた思考について、

15 



それが再び現れた場合に、かつてそれを有していたと再認識する能力」 (§249)で、ヴォル

フは、「思考を保管して別の時に再び取り出して与える能力」 (§250) とは考えないよう

意を促している。かつての思考を想起したとき、不在の事物を表象することが想像力の働

きで、そうした思考が以前にもあったと認識する部分のみが記憶の働きである。

想像は、基本的に、かつての感覚知覚に由来するが、そこには幾つかの類型がある。最

も基本的なのは、かつて有した感覚知覚を再現する想像で、現在の感覚の構成要素が過去

の感覚の構成要素でもある場合に、その過去の感覚の全体を呼び覚ます。夢もこうした想

像の一種で(§239)、時に非現実的な飛躍が同じ機制によって起こる。夢に秩序がないのは、

そもそもの想像の連鎖（想念A→想念Aの一部の構成要素→想念Bの一部の構成要素→想

念B) にAとBの部分的な類似という以外には連想の根拠がないからである (§240)。

しかし、ヴォルフはそうした再現的な想像ではない、かつて知覚したことのないものを

想像する創造的な想像についても言及している。この創造的な想像には、過去に知覚した

ものを分解し、部分部分を思いのままに組み合わせるものと、充足理由律を用いて組み立

てるものと、 2つのタイプがある。どちらも、過去に知覚するなどしたものの構成要素を

集めて結合することで知覚したことのないものを産み出す点は同じだが、その結合に十分

な根拠があるか否かという点が異なる。

思いのままに組み合わせる前者の説明の際にヴォルフは、想像は制御できない、という

ことも述べている (§243)。敷術して言えば、 aとbとcという構成要素を組み合わせて新

しいものを想像しようとしても、自分の意に反して、 aという構成要素をもつ過去の知覚

Aが現れてしまい、さらにそれに引き続いて、 Aの一部の a'がきっかけとなって A'が勝手

に現れてしまう、ということが起こる、としている。これは夢の論理と同じことで、想像

の連鎖の機制が、意志の及ばないところで言わば自動化されている。突飛な空想や妄想は

こうした形で起こってしまうと考えられる。

また、後者の充足理由律を用いて組み立てる想像は、その具体例に彫刻家と建築家が挙

げられているように、芸術的な想像がこれに当たる。つまり、一般的に、芸術的な想像に

は充足理由律が求められることがここで示唆されている。

想像は、常に、目の前に存在しないものの全体的なイメージの獲得が問題になるが、そ

の進行が無意識のうちに起こることもあれば、意識的に行われることもある。夢に典型的

な無意識的な進行の想像では、あるイメージからある構成要素を選び次のイメージヘとい

うプロセスが瞬時に進むが、ヴォルフの発想では、ここでの連関に根拠はない。無意識的

な想像の連関を解明するのは、後の時代の精神分析の仕事ということになる。逆に、建築

家を例に語られた、十分な根拠（充足理由）をもった連関によって全体像をイメージする

という意識によって十分に制御された方法は、単なる想像力の域を越えていて、合理的な

推論過程を思わせる。逆に言えば、論理学的な推論過程を機軸とした結合術（結合術につ

いてはこの書のあとのところで触れられる）のイメージによって想像力の問題が捉え返さ

れているようにも見える。ヴォルフは、充足理由律に基づいた想像を芸術家に勧め、その

-16-



一方で、意識の統制下に入らない想像の恣意的な連鎖を無秩序と呼ぶので、こうしたとこ

ろに合理主義者と呼ばれたヴォルフの姿を確認できるのではないだろうか。

想像力、記憶力、注意力について説明したあと、『ドイツ語形而上学』第 3章前半の記述

は、認識、判断、推論といったより高度な論理学的能力をテーマとするようになる。そこ

でヴォルフは、 2つのものの間に記号関係を確立する過程においても想像力や記憶力が関

与する、としている。なぜなら、記号が不在のものの記号であるためには想像力が必要で、

そうした不在のものとの記号関係が恒常的に安定したものであることは記憶によって保証

されるからである。言葉などの記号が観念と靱帯を保つことが、空虚に記号だけが浮遊す

ることを避けようとするヴォルフの考え方からすると重要で、その意味でも、記号の世界

と観念の世界を結びつけている想像力の働きは欠かせない。

想像力のもたらす結合関係は記号関係の原初的な形態と言えるが、必ず観念へと結合す

る直観的なものであり、その分だけ相対的に悟性による制御は利きにくい。分析を進めて

判明性を高めるということは、見方を変えれば、悟性による対象理解の制御を高めるとい

うことであるが、分析的な理解は、記号の操作性を高める余り、観念との靱帯を失うこと

があってはならないとも考えられている。しかしながら、その一方で、論理学が記号の操

作というものを追求する目的は、最終的には、既知の知識から未知の知識に到達すること

にあるはずである。また、ヴォルフ以降の詩学の文脈で想像力が主題として取り上げられ

るのも、単に観念を再現するからというよりは、それが未知のものを創り出すからである。

そうした観点から、第 3章前半の発見術について論じた部分も一瞥しておきたい。

2 類似性を発見する技術ーー制御性により幅がある広義の想像力概念へ

ヴォルフは、「経験」や「推論」について論じた後、「理性」とは何かという区切りの問

題に移る前の位置に、「発見術」についての議論を置いている。推論の技術について述べた

後、しかしながら、論理学的な推論だけが発見のための唯一の手段ではないとして、未知

の問題の解決のためには、類似性を利用して、未知の問題を周知の問題に帰着させるのも

有効だと説く (§364)。そして、こうした変換をなすには、類似性に容易に気づく能力であ

る「機知」 (Witz)が必要で、推論による発見にも機知は欠かせない、と述べられる (§366)。

結局、発見術は、悟性による部分と機知による部分とによって構成される諸規則というこ

とになる (§367)。

ここでは、観念やイメージの現前が問題になっているわけではないので、想像力は直接

的には関わらない。概念的把握や判断の話が終わり、推論について議論がなされている段

階なので、すでに最も高度な段階の論理学的能力に議論が及んでいる。しかし、類似性に

気づくことは、以前の段階でも必要とされている。最も基本的な想像で、イメージAから

イメージBを想像することは、 AとBの間で類似している両者の構成要素を媒介にして行

17-



われた。また、記号による象徴的認識が普遍的な認識を獲得する足場になるのは、記号に

よって事象間の類似が表象されるからであった。こうして考えると、「機知」の能力は、確

かに推論という段階の議論で初めて記述のなかに登場するが、より広い意味で「類似を見

抜く能力」というものを考えれば、それは、概念の段階にも判断の段階にも見出され、想

像力とも深い関わりをもつ能力だと言える。

また逆に、ヴォルフ以後の「想像力」概念を念頭において捉え返してみるなら、ヴォル

フ自身は想像力を観念の現前という文脈に限定していたとしても、後に詩学の歴史におい

ては、想像力による想像は自然の模倣に一見対置されるような形で、広く「未知のものを

創造的に思い描く能力」という意味合いを強めていくように思われるので、ここで機知の

能力について語られたことは、そうした意味でも、想像力の問題圏に深く関わっていると

見ることができる。ヴォルフの議論でもすでに、想像力は、かつて知覚したものを単純に

再現的に想像する場合以外に、かつて知覚したことのない未知のものを構成的に想像する

という場合が論じられていた。

管見によれば、ヴォルフ以後の詩学史は、こうした想像力と機知の関係が隠れたテーマ

である。想像力は機知の能力に接近し、機知の能力の位置付けも、ヴォルフの与えた位置

に固定されてはいないように思われる。総じて、想像力は記憶に近い位置にあるときはよ

り再現的で、機知の能力に近い位置にあるときはより発見的と言ってよい。ヴォルフの言

う連想能力といった観の強い「想像力」が狭い意味での想像力なら、それに機知の能力を

加え、発見的創造のニュアンスをより強めた「想像力」という言葉遣いが広義の想像力概

念ということができる。

さらに、心理学について先験的な観点から述べる第 5章の「発見」をテーマとした部分

に目を移すと、想像力は、類似を知覚する機知の能力の基礎であると明確に述べられてい

る。ヴォルフは、「機知は、鋭敏さとよい想像力および記憶力によってもたらされる」 (§858)、

と規定している。そして、その機知や推論の技術がさらに発見術を構成する。

ヴォルフは、第 5章においても、想像力の働きを過去の状態を表象することであると改

めて規定している (§807)。心による表象は、「現在の状態だけでなく、未来や過去の状態

にも及ぶ」が (§808)、現在や未来についての表象の仕方と、過去に対する表象の仕方は異

なる、と言われる。未来は現在の延長上に継起してきて、そのようなものとして表象され

るのに対して、過去は過去から現在が継起した「自然」の系列とは独立に、想像力が現在

と共通するものを過去に探し出して過去を表象するので、自然にある継起する系列と想像

カの連鎖の系列は異なる、というのがここでの議論の主旨である。

結局のところ、「過去の想像一類似の知覚一真理の発見」というこの書物が想定する大き

な流れの中にあっては、想像力の独自の系列も、いずれはまた根拠づけられた自然理解の

系列へと回収されていくと言える。狭い意味での「想像力」は、時に制御の利かない独自

の連想の系列によって観念の連鎖を創り出すが、より高次の分析的な悟性能力と協調して

働く中では、真理の連関を見出すことに貢献するのである。

-18-



しかしまた、芸術的な創造のように、自然の系列には回収されず、新たなものを産み出

す場合もある。作品の創作についての学である詩学でも、想像力は意識の管轄下に置かれ、

制御の対象となる。作品の受容者にとっては、観念の連鎖は自動的に展開して構わないと

しても、作品の創作者にとっては、想像は根拠なく自動的に展開して制御できないという

ものではない。想像力の概念が「機知」も含め入れた広義のものとなる場合、その意味を

広げた分だけ制御性の高い想像を問題にするようになると言えるだろう。

3 表象の強さと運動の強さの連動

次に、啓蒙主義時代の医師エルンスト・アントン・ニコライが想像力について書いてい

るテクストを取り上げる。彼がこれを書いたハレという街は、敬虔主義や啓蒙思想の中心

地であり、また、その融合の場所でもあった。ニコライは 1722年の生まれで、 1740年に

ハレ大学に入学している。 1740年と言えば、 1723年にプロイセンから追放されたヴォルフ

が再びハレに戻った年で、ニコライはそこでヴォルフの講義を聞いている。機械論と生気

論という対立的な思想潮流に対する姿勢は、機械論の側、中間的立場、逆に転向して生気

論の側という風に評価が分かれている。

ここで取り上げる想像力論は、大学に入った 4年後になる 1744年に初版がハレで出版さ

れている。その時点のタイトルは「新しい哲学の諸原則から導かれた人間の身体に対する

想像力の作用」 5となっていて、 112頁の分量がある。第 2版と呼べるものは、その 7年後

の 1751年にハレの同じ出版社から公刊されている。この時のタイトルは「人間の身体に対

する想像力の作用についての考察」 6である。大幅に加筆されていて、本文だけで初版の 2

倍となる 224頁の分量がある。当時の言い方で言ういわゆる「心理学」の議論が拡充され

ている。このテクストは、医学に対する哲学の影響を示す格好の事例である。ニコライに

よれば、医学と哲学は不可分の関係にあり、娘が母に従うように、哲学が姿を変えれば医

学も変わる。もっとも、ニュートンやヴォルフの哲学は、医学においては「まだ完全には

習慣となっていない」 (EKlVorrede, S.11)と言われる。ニコライは、少数の者が哲学や数学

を紹介し始めているところだと言い、特に「クリューガー教授」の『自然学』の書を挙げ

て、自らは「その足跡を追うことにした」 (ibid.)と述べている。

第2版の本論によれば、知覚は現在存在するものの意識された表象であり (EK2§7,S.12)、

それに対して想像力は、「過去の知覚を再び呼び覚ます能力」である (§9,S.16)。我々の感

覚からすると、このように定義される「想像力 (Einbildungskraft)」は記憶に近いもののよ

うに感じられる。しかしヴォルフも、そこにない事物を表象する能力が想像力であり、我々

がかつて有していた思考が再び現れた場合に、かつて有していたと認識する能力が記憶で

あるとしていた。それ以外に、ニコライは創作力 (Dichtungskraft) についても別に論じて

いる。

-19-



「かつて知覚した、あるいは、感性によって表象された不在の事物の表象が想像であ

る。それに対して、かつて知覚されたことのない不在の事物の表象が創作 (Erdichtung)

である。」 (EK.2§13,S.23) 

思想史的な観点から言えば、こうした創作能力も、広義の想像力には含め入れられるもの

である。ニコライ自身も、想像力はかつて表象したものの一部だけを特に表象することが

でき、別の表象と複合することもできることから、創作力は想像力と区別できる能力では

なく、想像力そのものである、と結論付けている (§13,S.23f.)。

「創作力とは、想像を分割し、様々な想像の部分や破片から新たな表象を合成したり、

創造したりする能力である、と言うこともできる。」 (§13,S.24) 

ヴォルフは、こうした能力を最初から想像力に含め入れて考察していた。

ここでの説明にも含まれているが、ニコライが想像力の原理としているものは、連想や

観念連合と呼ばれるものである。

「我々がかつて二つの事物を同時に表象した場合、そのうちの一つを再び表象すると、

我々のなかにもう一つの表象も喚起される。」 (EK2§10,S.17) 

「我々が何かを表象したとき、いま表象したものと類似性があるかつて表象した事物

の表象が非常にしばしば喚起される」 (§10,S.18) 

ニコライは、こうした原理から、過去の知覚の一部分であった表象を得るや否や、想像力

がその知覚の全体を我々の心にもたらすことも明らかだとしている (§10,S.19)。連想を進

めるのは、同時性、類似性、包含関係である。

知覚と想像力の違いは、表象の対象が現前しているか過去のものになっているかという

ことで、それが表象の強さの違いとなって表れる。知覚は最も強くて鮮明な表象で、想像

はそれよりも弱い。医師ニコライは、逆にこうした表象の強さの違いがあるので、正常な

状態の人間なら両者が区別できる、と述べる (EK2§12,S.20f.)。さらにニコライは、それ

ぞれの表象が脳への神経液 (Nervensaft)の運動を伴うと想定しているため、その運動の強

さが表象の強さと連動すると考えている (§12,S.22)。神経液に言及することで、議論が表

象心理学の枠を超え、医学的言説に接続したものとなる。

一般には、強い表象が他の弱い表象を抑えてしまうので、知覚は想像を弱めて抑えるわ

けだが、注意を知覚から逸らして想像だけに向けると想像の鮮明さが高まる。夢を見てい

るときもこれと同じ原理で、注意力の働きによるわけではないが、感覚器官が閉ざされて

いて想像を弱めて抑えるような感覚が存在しないので、夢を見ている時は現前しているも

-20-



のに関わっている気分で、想像を知覚そのものと見なしている (EK.2§17,S.29)。また、ニ

コライが宗教的な熱狂者についても同じように説明している点は、ハレの敬虔主義など、

当時の時代背景を考えると興味深い。

4 ニコライの目指す情念の制御

そこにさらに「情念 (Affect)」という概念が加わることで、ニコライの立論の道具立て

が整うことになる。ニコライは、情念は想像を鮮明にする、と言う (EK2§19,S.32)。想像

力は過去の知覚を再現するので、基本的に、その時の情念も再現する。ここにも反復の傾

向性というものがあり、人によって不機嫌なことばかり想像したり、物事のよい面ばかり

を想像したりするように、想像力には特定の知覚を再びもたらすことに慣らされる性質が

ある (§21,S.34f.)。そうすると、反復される情念にも傾向性が生じる。さらには、かつて

知覚した時以上の情念を喚起したり、以前にはなかった情念を喚起したりすることも可能

である。最初の知覚の際は注意を向けていなかったものにあとで想像するときに注意を向

けることがありうるし (§24,S.41)、想像力には観念連合の原理があって、無数の表象を喚

起して織りまぜることが起こりうるし (§23-24,S.40f.)、先に述べた創作力が強い情念を喚

起することもありうるからである (§23,S.40)。つまり、情念が想像を鮮明にするのとは逆

に、想像の鮮明さが情念を強くもするのである。

想像の強度はこうしで情念の強度と結び付くが、それがまた物理的な運動の強度とも比

例関係にある。

「脳の血管を通る血液の素早く激しい運動もまた、想像の鮮明さの一因である。脳に

おける神経液の運動は、脳の血管を通る血液の運動に従っている。・・脳における神経

液の運動が非常に素早くかつ激しく起これば、想像もまた非常に鮮明なものとなるに

違いない。・・高熱のとき想像は非常に鮮明で、病人がそれを知覚と取り違えるほどで

ある。・・胆汁質の人は粘液質の人よりも想像がはるかに鮮明である。つまり、頭部の

血液循環が、前者の場合、後者よりもはるかに速く激しいということである。」 (§20,

S.33f.) 

情念を媒介として表象の強度と運動の強度を結びつけるこうした議論が、ニコライの想像

力論の基本的な構えと言える。

「想像ば情念を喚起しうる。情念は人間の身体に変化を引き起こす。ゆえに、想像力

もまた人間の身体に変化を引き起こしうる。」 (EK2§27,S.49) 

-21-



想像が情念を喚起し、情念が身体的変化を引き起こす、というこうした立論の基盤とし

て、ニコライは、心身の「調和 (Harmonie)」を想定している。

「身体と精神は厳密に調和している。こういう風に言ってもいいが、身体の病気は精

神の病気をもらたし、後者がまた身体の病気を常にもたらす。」 (EK2§26,S.49) 

ニコライは様々な箇所で心身の調和と相互作用に言及している。例えば、種々の情念に対

して、その作用として血液の運動の様子とそれに付随する身体事象を述べる箇所では、次

のように述べている。

「同時に身体に変化が起こることなしに、心に情念が生じることはない。しかも、ど

んな情念に対しても、この情念に特有の変化が身体に発生する。誰に対しても経験が

この点を証明してくれている。身体と心の厳密な一致のおかげで、これ以外のことに

はなり得ないのである。・・哀しみの場合、血液と神経液は一層ゆっくりと運動し、不

安や胸の息苦しさや涙が生じる。それに付随してまた様々な変化が起こり、特に胃や

腸といった固体状の部分が衰弱する。そして血液が濃くなる。」 (EK2§25,S.42f.) 

心身の相関についてこのような表現にとどめ、心の中の変化がどういう風にして血液や神

経液の変化を引き起こすのかという点までは踏み込まない姿勢は、ヴォルフ哲学の予定調

和という考え方の枠内にひとまず留まっていると見れるのかも知れない。

いずれにしても、心身の間の調和が想定されているのは確かである。そして、デカルト

が述べたように、物体は運動するもので、精神は思惟するものだとしたら、身体のなかで

運動するものはとりわけその液体部分であるから、血液や神経液といった体液の運動が焦

点化されるのは、ことの必然であったようにも思われる。ニコライの想像力論は、そうし

た意味で、体液の運動の変化と表象の変化の間に並行関係を想定する立論となっている。

想像が情念を喚起したり強化したりする、その情念が身体的変化を引き起こす、こうし

たことを医師であるニコライが問題にするのは、そこに病因論としての側面があったから

である。情念は「病気の遠因」 (EK2§26,S.46)に数え入れられていて、それ故に、情念は

治療の対象や手段となる。多くの重い病気は情念から生じている。こうした病気は、この

病気を発生させ維持している情念を抑圧したり弱めたりすることによってしか、根本から

治療することはできない。そしてそれは、相反する情念やまったく異なる種類の情念を心

に喚起する形でのみ可能となる。病気が情念に起因するものではなく、他の物質的な要因

から生じたものであっても、情念をうまく理性的に喚起することで、治療は並はずれて軽

減され促進される。ニコライの想像力論は、こうして医学的な情念の制御という発想に到

る。

さらに、ニコライは、妊婦が胎児に与える影響という医学的な問題や、摂取や呼吸や運

-22-



動といった日常的な身体活動についても、想像力の作用を研究している。妊娠中は母親と

胎児には同じ血液が循環していることから、母親の想像が胎児に具体的な影響を与えると

考えられている。また、日常的な身体知覚・身体機構においても、想像力の関与が観察さ

れる。要するに、「身体が覚える」というプロセスに、想像力の作用が関わっている。多く

の場合、想像力は「明晰ではない形で」 (EK.2§103,S.216)、つまり、明確には意識されな

い形で作用する。想像力には、過去の経験を組織化して、無意識の身体的習慣を形成する

力があると言ってもいい。想像力の作用に支えられる形で、我々の身体活動は過去に形成

された観念連合が無意識のうちに支配している。

総体的に見て、医師であるニコライには、医学と哲学を結び合わせて、身体と精神の相

関を分節化するために、運動の強度と表象の強度を媒介する情念の強度という観念が必要

になったと思われる。そうした構図のなかで、想像力ば情念を介して身体に影響を与える

ものとして働いている。その作用を見極め、医学的な制御を試みることがニコライの想像

カの意図であった。

5 多様性のなかの統一、観念の自由な展開

3番目に取り上げるのは、ニコライの想像力論の第二版とほぼ同じ頃のテクストで、ヨ

ハン・ゲオルク・ズルツァー (1720-79)がベルリンのアカデミーに提出した「快・不快の

感情の起源」 (1751/52)7という論文である。ズルツァーは、ニコライより 2歳年上である。

これは心理学、生理学、道徳論といった学問分野を横断する形のテクストで、想像力や感

情をめぐる、ニコライとはまた違った形の立論になっている。

このアカデミー論文は、第 1章 (V4-23) で基礎となる「満足についての一般論」を提

したあと、第 2章 (V23-50) で「理知的な満足」、第 3章 (V50-77) で「感覚の満足」、

第4章 (V77-98) で「道徳的な満足」について順次論じていく。

快・不快の度合いと、心の状態、対象の性状との相関については、心と対象が関係して、

心の根源的な表象能力が活性化された時に著しい快を感じ、それが障害を見出したときに

不快を感じる、と述べられる (V18)。心に快・不快の感覚を可能にする直接の条件は、様々

な角度からの考察を可能にする「思考の能力」と、「活発さ」である (ibid.)。対象につい

て言えば、観念という点で内容豊かな対象が快い感覚を産み出し、心が多様なものを展開

できないような対象は不快なものとなる。このことから、「心を快く動かす、あるいは不快

に動かす対象は単純ではなく」、「必然的に複合的」であると言われる (V22)。この第 1章

を概括するなら、ズルツァーは、観念が妨げられることなく自由にそして活発に展開でき

ることを、そしてその展開も多様であることを快の一般的な起源と考えていると見てよい

だろう。

観念の産出や比較や結合に関して「活性化」ということを考えている点がとりわけ興味

-23-



深い。観念が別の観念を呼び覚ますのは本来想像力の働きである。またそれを判断や推論

の形で結合していくのは論理学的な能力である。想像力や悟性に関して、自由で活発な運

動に類する活性化というものを考えていて、精神の領域に物理的な身体の領域の状態記述

の発想が投影されている観もある。ズルツァーは、対象の複合性がもたらす観念の展開を

精神の自由な運動として捉えている。もちろん物理的な運動とはまったく異なるわけだが、

「駆動（力）」や「障害」といった言葉を比喩的に用いることで、心の状態を記述する領域

に物理的な運動を表現する言葉を持ち込んでいる。フロイトにも力動論、局所論、経済論

といった表現形式があったが、心の状態の記述にはある種の比喩的な表現形式の選択が必

要なのかも知れない。

第2章以降は各論で、第 1章の一般論を応用した、 3つのタイプの満足についての個別

的な議論になる。その論を始めるに当たってズルツァーは、満足についての理論は、心の

状態についての理論と、その心の状態をもたらす対象の性質についての理論から構成され

ると述べている (V23)。実際、以下の各章とも大きくは二段構えで、対象について述べ、

そこから心の本質へと歩を進める形をとっているように見える。

理知的な満足を扱う第 2章は、前半を美についての議論に当てている。理知的な満足の

対象がどうして「美」になるかと言うと、我々が美と呼ぶのは、「直接、想像力や悟性に適

意を与える」 (V25) ものだからとされている。そのあとの議論では、美の主要な様態を、

感覚を通じてのものと、想像力を介してのものと、直接悟性を通じてのものとに分けてい

る (V26)。因みに、想像力の美についての議論から、この時点のズルツァーの想像力概念

を知ることができる。

「想像力は、感覚が引き渡した対象を加工して、そこから新たな対象を創り出したり、

もはや感覚には現れない対象を反復したりする。想像力はいわば感覚を補うものであ

る。そして、ポエジーは想像力に対して語る特殊な言語であるから、ポエジーにも、

想像力の美のすべてが一体となっているのが見出される。」 (V26f.)

心的能力の一つである想像力は、感覚との関係から理解される能力で、新たな創出と反復

を行う。反復という形で不在のものを想像するという働きは、記憶に近いとも言える。 8

ズルツァーによれば、「美しい」対象には、「感覚にも想像力にも属さない」 (V27) もの

が沢山ある。

「それらば悟性に対して判明な概念を通じて現れる。こうした対象は複数の観念から

成り、それらが結び付いて美しい全体を形作っている。」 (ibid.)

この段階で、美の本質は「多様の中の統一」、あるいは、「統一へともたらされる多様」 (ibid.)

にあると定義される。こうした美の本質についての一連の議論の最後に、無限の多様性を

-24-



有しながらすべてが結び付いている自然の美が賞賛され、それには天オも敵わないと言わ

れて、芸術美に対する自然美の優位が示唆されている (V36)。

2章の後半は、美の所在を示したので、今度はその美がどのようにして心の中に快い感

情を産み出すかという問題を扱う。美が喚起する快について論じる起点になるのは、第 1

章の主要概念であった「活発さ」である。美しいものは、そこに含まれた多くの観念を展

開したり、また一つに集めたりという精神の活発な運動を約束する。この精神の自由な動

きこそが、第 1章で普遍的な形で述べられだ快の源泉であった。

ズルツァーは、判明な認識をこうした精神の自由な展開の条件であるかのように語って

いる。認識の判明性を高めることは、諸部分の連関が容易に見出せるようになるというこ

となので、「諸部分の結合が自然で、そこに不自然なものが認められない」 (V40) ことが

満足を得ることの助けとなる。

ズルツァーによれば、知識や見方の違いからのみ、趣味の違いは生じる (V46f.)。ズル

ツァーの立場では、美や趣味は、本来は個人的なものではなく、趣味の違いは知識が十全

でないことの帰結である。最後に、「この章で論じた、想像力と悟性の美を認識する前提

は、・・幾らかの知識と、ある程度の推論技術の訓練である」、と述べられている。

ゴットシェートの趣味の概念と比べてみると、ズルツァーの特徴がはっきりするように

思われる。以下は、『全哲学の第一諸原理』（初版 1733-34) の一節である。ゴットシェー

トにとって「趣味」は、判明に分析できない時に正しく判断する心の能力である。

「複合された概念のうちに多くの一致したものを感じとったと思いながら、それを判

明に相互に分離したり、その中にある完全さの規則性を説明できない場合に、その事

物は美しいと判断される。逆の場合には、醜いと見なされる。明晰に感じられた完全

性や不完全性を判断する心の能力を趣味という。趣味がいいと言われるのは、正しく、

つまり、芸術の規則に従って判断している場合である。正しくない場合には、趣味が

悪いと言われる。趣味は、例えば、音楽、絵画、詩に役立つものである。この点につ

いては、批判的詩論の第三章を参照のこと。」，

複合的なもののなかに統一性を感じるという説明はズルツァーと類似している。しかし、

ゴットシェートが明晰ではあるが判明ではない場合を考えていたのに対し、ズルツァーは

判明な概念を通じて現れる美を考えている。理知的な満足を基本と考えるズルツァーの姿

勢が、こうした点に特徴となって表れている。

6 生理学や道徳論との接続

アカデミー論文の続く第 3章は「感覚の満足について」論じている。この章の大半は、

-25-



知覚対象の質料に発する運動が神経を圧迫して感覚知覚を産み出すところに焦点を当てて

いて、生理学的な色彩が濃い。そして、生理学と心理学の間にアナロジーを確立して、先

の章で述べた一般原則に還元できることを示すのがこの章の意味合いである。

感覚知覚は感覚神経の運動によって引き起こされる。ズルツァーは、神経への衝突(StoB)

というモデルを採用していて (V56f.)、そのモデルに拠れば、物質に起因する衝突の力が

神経運動の強さに比例し、それがまた知覚の強さに比例する。感覚器官への作用が継続し

ている時、それは中断していないようで中断している衝突の連続であって、その中間部分

に我々が気付いていないだけであると言われる。

さらに、「どんな感覚知覚も多数の瞬間的な知覚から合成されたもの」 (V58) で、運動

が多様で複合的であれば、知覚も多様で複合的となる。そしてズルツァーは、瞬間的な知

覚、連続する単純な知覚、連続する複合的な知覚と順を追って思索を展開する。感覚神経

の運動のなかに美を知覚することで、判明な表象ではないものの快い知覚が生じることが

ある。このあとズルツァーは、「判明ではない表象において心が感覚を通じて満足を覚えた

ものには、もし精神が判明に表象できるようになった場合には、さらに満足を覚えること

だろう」 (V70) と述べ、この考察によって、感覚の快もまた想像力や悟性の快と同じ原則

に帰することができた、と考えている (V67)。この「アナロジー」を確立することがこの

の議論の目的であったと言える。それは生理学的な意味での刺激の複合性と、心理学的

な意味の観念の複合性との間のアナロジーである。

ズルツァーが最も有用な章だとする (V77)最後の 4章では、道徳的な感覚や行動に起

源をもつ道徳的満足の問題が論じられる。道徳的対象は、思考に自由な動きを与え、心の

自然な活動をより完全なものにする、と言われる。それには、心が活動するのに必要な諸

観念を心のなかに創り出す形と、その活動に制限を加えたりそれを押し止めたりする障害

を取り除く形の 2つの機制がある (V79)。

このあと、道徳的対象からそうした対象に向き合う心の性質に議論の焦点を移していく

時、感情移入や共感といった概念が前面に立ち現れてくる。しかし、その根底にある「心

の本質」は、やはり自動的な観念の展開というべきものである。

「我々がある対象に注意を向けるとすぐに、たとえ意志に反してでも、その主たる対

象と必然的に結び付いている一連の観念を心の中に引き入れてしまう、という心の本

質と言える事象が、そのことに随伴して起こる。同じ理由で我々は、歴史や小説や演

劇のなかの英雄たちに熱中する。たとえ自分に何も関係なくても、そればかりかよく

あるように単なる作り話にすぎなくても。」 (V8~)

他者の関心への共感もこれと同じメカニズムで、他者に注意を向けると、自然とその人物

と必然的に結合している諸観念が展開するということだと理解される。

26 



「思慮のある存在はみな、予め何も考えていなくても、他者に関係するすべての善悪

に共感する本性がある、と言おう。善についての判明な観念は、必然的に快感を呼び

起こす。たとえその善が我々自身に関係なくても。」 (V85)

観念の在り方が議論の本質を成す点は、第 1章の一般論、第 2章の理知的満足に関する議

論と同じであり、理知的満足と感性的満足との間にはアナロジーが確立されただけであっ

たのに対して、道徳的満足についての議論は基本的には理知的満足についての議論そのも

のにストレートに還元されていると見れそうである。こうした意味で、「道徳的満足は心の

本性や理知的な能力の必然的帰結」 (V92) と言われる。つまり、観念の展開という自然に

起こる現象を本質と見る考え方から導かれる帰結である。

また、このテクストの 3章と 4章の最後には、異なる満足を比較する議論が置かれてい

る。それを読むと、道徳的満足は、感性的満足と理知的満足の両方の性質を兼ね備えたよ

うなもので、ある意味では中間的な位置にあることが窺える。

まとめると、感性的満足は、対象知覚の際の感覚神経の運動に、一様な連続や多様なな

かの規則性というものがある場合に、快感情がもたらされる、という形の満足であり、理

知的満足は、認識が判明であることで、多様性の統一である美を捉えて表象能力が活性化

されて自然と観念連鎖が展開する、ということで快感情がもたらされる、という形の満足

である。道徳的満足は両者を総合したような満足で、必要な観念が備わっている場合に、

対象から直接的に自然と観念連鎖が展開していくことの快感情による満足である。理知的

な満足の中核にあるのは、論理学的な推論のイメージに近いものだと思われる。それに対

して道徳的満足は、小説や演劇の例が挙げられていたように、想像力本来の領域にあり、

想像力の働きによって不在の観念を次々と呼び覚ましていくもののように思われる。

7 広義の情動概念、模倣の段階性

今回取り上げたテクストを見る限りでは、ニコライにもズルツァーにもヴォルフの心理

学の考え方がベースにあるか、少なくとも、両者ともそれと非常に親和性が高い、と見て

よいと思われる。どちらの場合も、想像力は、過去の知覚を蘇らせるだけでなく、過去の

知覚をもとに新たな観念連合をつくり出すことができる。しかし、「想像力」についての考

え方がほぼ同じでも、それぞれ異なる形で学問領域を横断するところで、想像力の作用の

仕方に違いが見られてくように思われる。ニコライの場合、想像力ば情念の喚起を伴うた

め、その情念の強度によって身体に作用し、心身の調和という理論的枠組みのなかで、医

学的な問題圏に姿を現す。特定の偏りのある観念連合を産み出す傾向性は、情念の固着を

もたらし、それが気質と考えられることもあった。ズルツァーの立論では、対象の性質に

よって自然と観念の連鎖が展開していくことによる、想像力の活発な活動自体が快感情を

-27-



もたらし、そのことから満足を得るということが語られている。そしてその考え方がさら

に、演劇などの芸術や道徳についての議論の土台となりうるようなそうした様相であった。

情念や感情など様々な言い方がなされる「情動」というものを広く考えるために、それ

らをすべて含みこむ形で言葉の定義をいったん広く取った場合、情動論にも、それを扱う

学問によって、また文脈によって、様々なタイプがあることが見えてくる。哲学や医学に

よく見られるように、最終的に情念を制御することで心の平静を得るという考え方に到る

場合もあれば、修辞学や詩学のように、想像とともに共鳴のように広がる感情をより積極

的に活用することで人の心に訴えかけていくという考え方に到る場合もある。ヴォルフは

情念が人を隷属状態に置くという風に考え、ニコライば情念が病気をもたらすという風に

考えてもいたので、そうした情念は克服や制御の対象と言えるが、ズルツァーが例に挙げ

ていた演劇の主人公が与える道徳的な快感情などは、感情を好ましい形で積極的に活用し

ようとする事例と言えるだろう。

ニコライには、想像力が活動する際に創作力がともに働いているのが通常だが、それが

なかなか気付かれないので、実は合成されている表象を正確な想像と見なしてしまったり、

切り詰められた想像を全体的な想像だと見なしてしまったりということが容易に起こる、

という捉え方があった。しかし、そうした捉え方があるものの、観念そのものの想起がい

わばその単純な射影のようにして「情念」を伴うという比較的シンプルな議論の仕方を二

コライがしているのに対して、ズルツァーはむしろ、対象が複合的なものの場合を考察の

中心に据えて、その複合性を条件として成立する「感情」について議論している。ニコラ

イの場合、人によって自然と機械的に展開する連想に傾向性があり、それが情念に偏りを

産み、病気を根付かせることさえあるとされていたが、ズルツァーの場合は、複合的なも

のにさらに統一性が加わると、観念が活発によどみなく展開し、そのことが快いとされて

しヽた。

情動論に見られるこうした複合性に関する段階性は、自然模倣という考え方に立った 18

世紀の詩学の模倣概念の段階性と構造的に類比関係にあるように思われる。芸術は自然の

模倣であるという模倣説は、単純な写しとしての模倣から、複合的な連関を組み立てる形

の模倣に到るまでの段階性がある。単純な模倣を否定し、高度な連関を創出する形の模倣

を推奨する、模倣の段階性という議論は、ヴォルフの影響を色濃く受けているゴットシェ

ートから、ズルツァー、モーリッツ、ゲーテに到るまで幅広く認められる。

この模倣の段階性という考え方と、ヴォルフ心理学の想像力概念は、親和性が高いと考

えられる。従来、啓蒙主義時代の詩学の終焉を、模倣説の克服という物語に仕上げること

が好んで行われてきた。「模倣から想像へ」という定番の論法があり、そこでは、再現か創

造かという単純な二項対立が用いられた。しかし、ある種の詩学史記述のそうした物語に

は否定的にならざるをえない。啓蒙主義時代の自然模倣説は、その名が与える印象とは違

い、それほど単純に自然の再現を旨とする芸術論でなかった。徐々に狭い意味で用いられ

るようになっていった「模倣」という語の用語法ではなく、模倣というものを段階的に捉

28-



える詩学全体のコンセプトを見据えて検証するなら、ヴォルフのような想像力概念は、機

知の概念などと組み合わせて広義に捉えれば、啓蒙主義時代の模倣説のむしろ中核にある

と考えても、特に矛盾を来たさないものである。そのため、「模倣から想像へ」という図式

で近代美学の誕生の物語を語るのは難しいのではないか、模倣説と想像力論はむしろ溶け

合った形で共存しているのではないか、と考えられるのである。

観念が活発によどみなく展開することが快いということは、逆に言えば、そこに圧力が

かかって考えが先に進まなくなったり、一つの観念に関わり続けて離れられなくなったり

してしまう状態は精神衛生的によくない、ということである。こうした問題設定は、後の

時代の心理学や精神病理学にも通じるものである。閉じ込められていた壁を突破してさら

に先へと展開していく新たな動きが生まれ、運動の妨げが取り除かれるという意味では、

思考のブレークスルーがもたらず快感も、同じ観点から理解できるだろう。自動的に展開

する連想ば快いというズルツァーのような考え方は、実際のところ、 18世紀ドイツ詩学の

根底に幅広くあると想定できそうである。演劇論で重視された感情移入がそうであり、そ

れも視野に入れた「真実らしさ」の概念が詩学では重要視された。

ゴットシェートもブライティンガーも、ポエジーには真実らしさが不可欠と考えていた。

両者にとって、「真実らしさ」と「奇異なもの」は、詩芸術に欠かせない構成要素である。

両者の詩学は、真理の仮象を与える「真実らしさ」の同化作用と、人を楽しませる「奇異

なもの」の異化作用との結合を追求する詩学と言える。ところで、「奇異なもの」の異化作

用は、ズルツァーが述べていたような自動展開する連想の快にとって妨げとならないのだ

ろうか。詩学書が「真実らしさ」と「奇異なもの」の結合と言い、そこに矛盾はないと主

張することは、煎じ詰めると、こうした問題を提起することになると思われる。「奇異なも

の」は、自然な連想を妨げずに、従来の思考に対して新奇な印象を与え、思考の枠組みを

超え出ていくように作用することが望まれる。同化作用には連想が自然と展開する連続性

の快があるとしても、異化作用には単純にその逆の連想の断絶があるとは言えないのだろ

う。異化作用の意義は、すでに習慣化された既存の連想を破って、別の新しい連想の流れ

を生み出していく点にある。堰き止められていた「つかえ」が取れて、思考が自然に流れ

ていくようになれば、そこにもまたブレークスルーに伴う快の実感があるのではないか。

レッシングの『ラオコオン』論 (1766)は、この真実らしさの問題を記号論の言葉で語

っている。

「絵画は模倣のために詩とはまったく異なる手段あるいは記号を用いる、ということ

が真実であるなら、すなわち、前者は空間における形態や色彩を、しかしながら後者

は時間において明瞭に分節された音を用いるということが真実であるなら、そしたま

た、記号が意味されたものと適正な関係をもたなければならないということが議論の

余地のないものであれば、並列された記号は並存する、あるいはその諸部分が並存す

る対象のみを表現しうることになり、継起する記号は継起する、あるいはその諸部分

-29-



が継起する対象のみを表現しうることになる。」 10

レッシングは、言語自体は恣意的記号であり物体全体を部分ごとに描写しうるとしても、

詩の手段としての言語がそのような描写を行えば「幻惑させるもの」を欠く結果になると

考えている。レッシングは、言語一般、記号一般と違って、詩が描写する対象を継起的な

ものに限る理由について、「物体の共存性と語りの連続性は対立に陥る」からである、とも

述べている。共存性を継起性の中に解消することによって、言語が全体を部分に分解して

しまうと、それらを再び速やかに全体へと再構成することがきわめて困難になり、対象を

本物らしく感じさせる能力、すなわち、「幻惑させるもの」が失われてしまう。「記号が意

味されたものと適正な関係をもたなければならない」という仮定は、こうした「幻惑させ

るもの」が確保されるための条件として、記号の自然性という考え方を提示するものであ

る。ズルツァーのアカデミー論文の文脈で言えば、連想の自由な展開を担保する条件と見

ることができる。

ここまでの想像力概念に置き直して言えば、再現的想像の観念の連鎖は時間的継起であ

る。詩の語りの言葉をその時間的継起に合わせることで、レッシングは、自然な連想が

現されて幻惑的な同化が可能であると考えたのであろう。それに対して、啓蒙主義時代の

演劇論で三一致の法則が掲げられていたのも、演劇の構成が「真実らしさ」を損なわない

形のものであるための要請で、複合的な構成になっていっても、観念の自由な展開を損な

わないことが求められていたと見ることができる。さらに、ヴォルフが創造的想像の例と

して挙げていた建築家の設計図というのは、空間的配置ではあるが、綿密な構成のなかに

統一性が感じられるので、それが美しいど悟性に捉えられるなら、ズルツァーの言う快感

がもたらされることになるのであろう。緊密に構成された物語の筋が高度な模倣の例と

される場合は、創造的想像による複合性が結果的に快く感じられる観念の自由な展開を産

み出すと考えることができる。

「真実らしさ」と「奇異なもの」のこうした結合を考えているゴットシェートの『批判

的詩論』に「詩的模倣の三つのジャンル、とりわけファーベルについて」という模倣概念

について論じた章があり、ゴットシェートはそこで、絵画的な描写、他者の演技、ファー

ベルの創出を模倣の 3段階として示している円根底において絵画、演劇、詩文学という

芸術のジャンルを意識しているのかも知れないが、一見したところ、分類根拠がはっきり

しない。しかし、ここまでの想像や情動についての議論を踏まえれば、そこには、再現的

想像から創造的想像に到るまでの想像の段階性があり、もたらされる情動にも、観念に随

伴する情動の喚起から、複合的なもののなかに統一性を感じることによる快感情の生起ま

での段階性があると見ることができる。

そうした面において、本稿で取り上げたニコライとズルツァーのテクストは、詩学史記

述にとって象徴的なテクストとして見れそうである。何故なら、夢に見られるような自動

的な連想のもたらす情念と、意識的な制御の下で緊密な連関を創造したあとにそこから展

-30-



開する自動的な連想がもたらす快感情との違いが、上述のような段階性をもったドイツ啓

蒙主義時代の模倣説の縁取りを定めていると見れるからである。啓蒙主義時代の詩学は、

再現的な単純な模倣に対して、緊密な連関を作り出す構成的な模倣を推奨するようになり、

そこには再現的な想像力ではなく、詩人の創造的な想像力が関わると考えるようになる。

その詩学における理論構造と、ニコライとズルツァーのテキストを総合することで見えて

くる情動論の全体的な理論構造は同型的で、そこにこの時代の諸学の根底にある学問横断

的な認識基盤が見て取れるように思われるのである。

模倣説と想像力論が溶け合った形で共存している啓蒙主義時代の詩学の理論構造に、広

義の情動論が、複合性の段階論という点で同型的な構造を取って、詩学の枠を超えて、接

続しているのではないか。このことの理論的含意や歴史的意義について掘り下げて考察し

ていくことが次の課題だと考えている。

1 本稿は、 2012年 12月23日に東京で開かれた新潟大学・間主観的感性論研究推進センター研究会での発表

「啓蒙主義時代の想像力概念ーヴォルフ、 E.A.ニコライ、ズルツァーを例として」の原稿を手直ししたものである。

その原稿の元になっているのは、『ドイツ啓蒙主義研究』の2号から4号に掲載した論考で、発表では、それらを

並置して総合するなかで詩学史記述にとって示唆的な結論を引き出すことを試みた。

2 Christian Wolff: Verniinfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch alien Dingen 

iiberhaupt (= Deutsche Metaphysik); Gesammelte Werke Abteilung I , Bd.2. Nachdruck der [I I.] Ausgabe. 

Halle, 1751 この書からの引用は、引用の後に§番号を補う形で示す。なお、本稿では、 1次文献となるヴォル

フのテクストは以下の全集に拠っている：Christian Wolff : Gesammelte Werke. Hildesheim [u.a.]: Olms, 

1962-
3 我々の感覚からするとこの「形而上学」は幾つもの学問を包含した総合的なもので、他の諸学の基礎となる規範

的・文法的なものであると同時に、かなりの程度事典的であると言える。

4 慣例に従って「心理学」と訳している言葉は、精神論とか哲学と言った方が、我々の語感には近いものである。

5 Ernst Anton Nicolai: Wirckungen der Einbildungskraft in den menschlichen Corper aus den Griinden der neuern 

WeltweiBheit hergeleitet. 1744 以下では、この初版をEKIと記し、引用の際はパラグラフと頁数を書き添える

のみとする。誤解の余地のない場合は、さらに略記する。

6 Ernst Anton Nicolai: Gedancken von den Wiirckungen der Einbildungskraft in den menschlichen Korper. 

Zweyte vermehrte Auflage 1751 以下では、この第2版をEK2と記し、引用の際はパラグラフと頁数を書き添え

るのみとする。誤解の余地のない場合は、さらに略記する。

J.G.Sulzer, Ursprung der angenehmen und unangenehmen Empfindungen. 1751 In: Johann George Sulzers 
vermischte philosophische Schriften. (Erster Tei!.) Aus den Jahrbiichern der Akademie der Wissenschaften zu 

Berlin gesammelt. Leipzig 1773. (以下、 VermischteSchriftenからの引用は記号Vとページ数とによって略記

する）

8 デュルベックは、「補うもの(Supplement)」という言い方が決して想像力を感覚の付録のような低い地位に置くも

のではなく、補充しさらに拡張していくものだと見ている。 vgl.Gabriele Diirbeck, Einbildungskraft und 

Aufkliirung. Perspektiven der Philosophie, Anthropologie und Asthetik um 1750. Tiibingen I 998. S.201 
, Johann Christoph Gottsched: Erste Griinde der gesammten Weltweisheit. Ausgewiilte Werke Bd.V/1, hrsg. 

v. P.M.Mitschell. Berlin, New York 1983, S.531 
10 Gottohold Ephraim Lessing: Laokoon. In: G. E. Lessing: Werke, Bd.6, hrsg. v. H. G. Gopfert, 1974, S.116 
11 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Ausgewiilte Werke Bd.VI/1, hrsg. v. 

Joachim Birke und Brigitte Birke. Berlin, New York, 1973, S.195f. 

-31-




