
Title
家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象 :
映画『夜明けのスローボート』と『ウェディング・バ
ンケット』をめぐって

Author(s) 李, 明

Citation 大阪大学言語文化学. 2011, 20, p. 15-24

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77790

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



大阪大学言語文化学 Vol. 20 2011 15 

家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象
一映画『夜明けのスローボート』と『ウェディング・バンケット』をめぐって一＊

李明＊＊

キーワード：家父長制、セクシュアリティ、ジェンダー

Wayne Wang's film Eat a Bowl of Tea (1989) is based upon a novel of the same name by 

Louis Chu. It tells a story of a westernized son and a patriarchal father in New York's Chinatown 

around 1949. The Wedding Banquet (1993), directed by Ang Lee, depicts a gay Taiwanese 

immigrant man who marries a mainland Chinese woman to placate his parents and get her a green 

card. The two films are concerned with the reality of Chinese immigrants and explore a conflict 

between Chinese tradition and Western modernity in a typical Chinese family. 

Each family has a patriarchal father who is eager to see his son get married and have a child 

so the family line can be continued. However, the two sons feel that their sexuality is tied down by 

patriarchal power. The woman characters are forced to perfonn the traditional roles of wife and 

mother as well. 

There are many similar elements in the two films. However, with the historical transition, 

patriarchy does not simply keep to the same old patriarchal ideology. In this paper, tlrrough 

analyses of race issues, cultural gaps, gender roles, sexuality and identity, I explore how the 

filmmakers present patriarchal practices in different historical situations. 

In my analysis, each character represents a particular situation that ethnic subjects suffer in 

mainstream white America. At the border crossing of Chinese tradition and mainstream American 

culture, Chinese Americans are wedged between two major categories. In the two films, Chinese 

patriarchal culture presents flexibility in mainstream white America. However, the flexibility must 

be ensured by the precondition of biological reproduction. After all, the most important 

preoccupation of this patriarchy is making babies. 

1はじめに

中国系アメリカ人監督ウェイン・ワン (WayneWang)の『夜明けのスローボート』 (Eat

a Bowl of Tea,1989)は、ルイス・チュー (LouisChu)の同タイトルの小説1を基にして、

1949年のニューヨーク、チャイナタウンを舞台に、そこに生きる中国系移民に焦点を当て、

* Chinese American Representations of Patriarchal Culture in Eat a Bowl of Tea and The Wedding Banquet 
（李明 LIMing) 
＊＊大阪大学大学院言語文化研究科博士後期課程
1 Louis Chu. Eat a Bowl o(Tea (1961). Iレイス・チューの唯一の小説。



16 家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象

アメリカ育ちの息子と中国家父長的な父のストーリーを描いている。同じく中国系アメリ

カ人監督アン・リー (AngLee)が製作した『ウェディング・バンケット』 (TheWedding 

Banquet, 1993)は、台湾からアメリカに帰化した青年とアメリカ人青年のゲイカップルが、

グリーンカードが欲しい上海出身の女性と偽装結婚する話である。二つの映画は中国系移

民の姿に関心を払い、ある中国人家庭を通して、伝統的中国文化と主流のアメリカ文化の

衝突を表現しているのである。

いずれの家族にも、西洋化された息子と伝統的慣行を守る父とがいる。父は、息子が早

く結婚して子供をもうけることを望んでいる。しかし、家父長制の抑圧の下で、息子は、

セクシュアリティを束縛されていると感じる。若い妻は共に中国本土から来た女性である

が、その考え方や振る舞いは伝統的中国女性とは言えない。二つの映画は、時代の設定こ

そ異なるが（『夜明けのスローボート』は 1949年、『ウェディング・バンケット』は 1990

年代）、その構成要素において共通点が多くあり、セクシュアリティの間題に対する家父

長制の表現には、いずれも旧例の慣行に従うばかりではない柔軟性が示されている。本稿

では、この二つの映画を取り上げ、東洋／西洋の文化的衝突、ジェンダーの規範、束縛さ

れたセクシュアリティ、確立できないアイデンティティなどの問題点についての考察を通

して、アメリカに住む中国系移民の生活に家父長制的文化がどのようなかたちで影を落と

しているのかを明らかにしていきたい。

2 『夜明けのスローボート』における強制結婚2と覗き見される性

2. 1チャイナタウン一中国系移民のシンボル

映画の冒頭部で、 1949年のニューヨーク、チャイナタウンの様子が示されながら、そ

の時代の歴史的背景が述べられる。 1882年にアメリカで中国人移民排斥法 (Chinese

Exclusion Act)が定められて、アメリカ在住の中国人は市民権を得られない、中国人女性

は入国できないということになった。中国人労働者の妻や娘でもアメリカヘの移住が拒否

された。このような特殊な歴史的状況で、当時のチャイナタウンは男ばかりとなり、

の家族と離れ離れになっていた。このバチェラーの社会は、自然的に形成されたものでは

なく、人種差別の歴史により生じたものである。中国家父長としての男性たちは、アメリ

カ文化から隔絶され、差別されたコミュニティーにおいて、尊厳を侵され、人生の夢をく

じかれることになる。第二次世界大戦までには、このような状況に変化がみられるように

なり、 1943年、中国人移民排斥法が廃止された。 1945年の戦争花嫁法案 (WarBride Act) 

により、アメリカ軍に在籍した中国系移民の妻として中国人女性が移住することができる

ようになった。

法改正は、チャイナタウンの年老いた父親たちに希望を与える。映画では、クラブで働

2 中国の旧式結婚。婚姻は当事者よりも家のため、家族のためにするという考えが強く、子供の結婚
を取り仕切るのは親の義務だと考えられていた。包辮婚姻とも言う。



李明 17 

くワー・ゲイ (WahGay)は友人のリー・ゴン (LeeGong) と相談して、息子で元軍人の

ベン・ロイ (BenLoy)を中国に行かせ、リー・ゴンの娘メイ・オイ (MeiOi) と見合い

結婚させる。当時、中国人移民排斥法の影響が尾を引き、バチェラーの社会は、コミュニ

ティーの存続の瀬戸際に立たされていた。このままでは、チャイナタウンが消滅する恐れ

がある。だから、ベンとメイ・オイの結婚は個人的なこと、家族のことであるだけでなく、

チャイナタウンというコミュニティーの存続にもかかわる問題である。メイ・オイという

女性の出現はコミュニティーの希望となる。

チャイナタウンは組合の統制により、自らのシステムを形成して、集団内部の賞罰を決

める。『夜明けのスローボート』にも、このような組合「ワン・ファミリー」が登場する。

メイ・オイの出現によって、ワー・ゲイはコミュニティーの地位と社会的誇りに関わる「大

きなメンツ」を立てる存在だとみなされる。ベンもファミリーからレストランのマネージ

ャーの仕事をもらう。このようなコミュニティーにおいて、ベンは父の息子であるだけで

なく、チャイナタウンの息子にもなるのである。また、メイ・オイはベンの妻であるだけ

でなく、コミュニティーの存続のために、栂親業というジェンダー的役割を果たさなけれ

ばならなくなる。

2.2強制結婚と性の不能

チャイナタウンの「バチェラー」のベンと中国本土で生まれ育ったメイ・オイの結婚は、

両方の父親によって事前に取り決められたものであり、このことは家父長制の典型的な表

現として見逃せない。ワー・ゲイは 20年ほどニューヨークで生活しているが、移民一世

として、相変わらず中国の封建思想を保持している。しかも、困難な移民生活の過程では、

男性支配の社会において、中国の家父長的文化に対する曲解、強化、断片化が生じる場合

がある (Ling36)。そのためか、同時代の中国では、すでに強制結婚の慣習が廃止されて

いたにもかかわらず、この男性支配のコミュニティーでは、息子の結婚を取り決めるのは、

父としてのワー・ゲイの責任だと考えられている。しかも、ベンの妻になるのは、ベンの

母親のように、家族離散の状況であっても、はるか遠くの中国の本土で 20年以上続けて

彼の家族を世話しながら、貞節と忠実を守るような伝統的な女性でなければならない。こ

の点について、映画の中で、ウェイン・ワン監督は皮肉な描き方をしている。メイ・オイ

が登場する前に、チャイナタウンの男性たちの性生活が紹介される。ワー・ゲイが中国人

の売春婦のところから帰ろうとすると、男性たちが長い列をなしてドアの外で待っている。

また、若いバチェラーのベンは、クラブで若いアメリカ女性とダンスをする。チャイナタ

ウンには、性的権力も性行為も欠けているわけではないのである。それにもかかわらず、

家の存続や血統の保証を考慮すれば、メイ・オイのような、売春婦ではなく、白人女性で

もない、中国本土からきた処女のみが、結婚の対象となる。息子はアメリカ人女性とデー

トしたり、セックスしたりすることは、別に間題がないのであるが、白人女性を中国の伝



18 家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象

統的な家族の嫁として姿ることは、許さないのだ。

ベンとメイ・オイの結婚は父親たちの承認を得るが、中国では、媒酌人の紹介、占星術、

伝統的な結婚式などの形式を通じてはじめて、結婚できる。ところで、ベンとメイ・オイ

の結婚は、形式的には家父長による強制結婚だが、見合いを通してロマンティックな感情

をもったからこそ、二人は結婚したのである。つまり、ベンは完全に父の権威に従ってい

るわけではない。中国に帰るのは、母に会えるチャンスとなる。一方、中国本土に生まれ

育ったメイ・オイは、父を見たことがない。ベンとの見合い結婚によって、アメリカに行

って、父に会える希望が与えられるのである。中国でベンは、自分の理想的な妻はリタ・

ヘイワース (RitaHayworth) 3のような女性だと母に伝える。しかしながら、結婚して、

チャイナタウンに戻ったベンは、新婚の妻、自分の父、チャイナタウンの他の男性に対す

る責任を負わせられていることに気が付く。こうして、従属させられ、抑圧され、満足を

得られないベンの表象が、しだいに提示されていくことになる。

新婚カップルの性的快楽と性行為は、プライバシーではなく、社会的つながりの一端と

して注目される。メイ・オイが妊娠しているかどうかも、みんなの話の種になる。噂を聞

いたワー・ゲイは息子の下半身を指しながら、「これは、子供を作るためのものだ、単に

楽しみのものじゃない」と教える。早く子供を作れという周りの重圧に耐えかねて、ベン

は不能に陥ってしまう。なかなか回復できないベンはメイ・オイに「みんな僕たちを見て

いるみたい」 4と言い、自分の性が覗き見されていると感じる。医者の意見で、ベンとメイ・

オイはチャイナタウンを離れ、ワシントンに旅行に行く。すると、性能力が戻ってくる。

ベンの不能は、もちろん器官の病気とは考えられず、セクシュアリティとチャイナタウン

の社会との関連から考察されなければならない。社会性についてのミシェル・フーコー

(Michel Foucault)の指摘によると、社会は、権力関係を含む慣行と言説が交差する暴力

の場である (Foucault94)。更に、セクシュアリティは、複雑な政治的テクノロジーの配

置によって、身体、作法、社会関係に生じた結果の集合であるとフーコーは述べている

(Foucault 127)。チャイナタウンの内部では、年長者たちの「言説」を通じて権力が制度

的に複雑に浸透しており、彼らは自分の凝り固まったやり方に子孫たちを縛り付けるので

ある。チャイナタウンの外部のアメリカ社会では、ベンは、自由な性的権利と性的快楽が

あるのに対して、その内部では、官能の満足が拒否される。家父長的権力によって、セク

シュアリティが監視されるためである。ベンは、チャイナタウンという父権社会に抑圧さ

れていると同時に、主流のアメリカ社会とのつながりを断ち切られていることが分かる。

移民二世である彼は、父親のように中国の伝統的家父長制の慣行を通してアイデンティテ

ィを確立できないし、白人男性のような男らしさをも手に入れられないのである。

3 リタ・ヘイワース (1918年-1987年）は、アメリカ合衆国ニューヨーク市プルックリン出身の女優。
1940年代にセックス・シンボルとして一世を風靡した。
4本稿における英語、中国語の翻訳は筆者による。



李明 19 

ベンのストーリーは、白人社会にいる少数派の個人的な性不能に対する格闘だと、単純

には片づけられない。重要なのは、有色人種の男性として、自らのグループによって押し

つけられる、再生産の責任と義務である。

2. 3女性の不倫

一方、妻としてのメイ・オイは、父子の衝突から周縁化される。メイ・オイの出現によ

り、男性集団の均衡が壊され、バチェラー社会はファミリー社会に変わっていくのである。

メイ・オイはアメリカにはいるが、白人社会と断絶されて、移民のコミュニティーに閉じ

込められている。仕事がなく、経済的に夫に依存するしかない。自由の束縛とセクシュア

リティの抑圧から逃れようとしているのか、チャイナタウンのプレイボーイのアー・ソン

(Ah Song) と性的関係が生じる。メイ・オイを弄んだアー・ソンは、集団の賞罰システ

ムによって、チャイナタウンのすべての人に排除される。ゲルダ・ラーナー (GerdaLerner) 

の主張によると、同じ社会的同盟の間で、他人の私有財産（モノ化された女性）を侵せば、

懲罰されたり、追放されたりするのである（ラーナー 27-28)。一方、メイ・オイの不倫

は、 20年以上の家族離散の生活を耐えて貞節と忠実を守る中国本土にいる母親たちと、

著しい対照をなす。教育を受けたメイ・オイは、伝統な慣行に拘束された女性ではない。

彼女はアメリカン・ドリームをもっており、ロマンティックラブに憧れている。彼女の不

倫は、家父長制に対する最も大きな挑戦である。旧家父長制のイデオロギーによれば、不

貞を働いた女性は、氏族から罰されたり、追放されたり、虐殺されることもある。女性の

セクシュアリティが家父長の管理から離れてしまうことを恐れるからである。モノ化され

商品化されるのは女性ではなく、女性のセクシュアリティと再生産能力である。身体の一

要素としてのセクシュアリティが他者によって管理されてきたため、女性は実際に不利益

を受けるだけでなく、心理的にも制約を受ける（ラーナー 291)。メイ・オイの場合は、

彼女のセクシュアリティは夫に属すると同時に、コミュニティーにも管理されている。彼

女の役割は、父たちに面子を立て、夫に性を提供し、チャイナタウンに後代を生産するこ

とである。

アー・ソンの処遇とは対照的に、メイ・オイが非難されたり、罰されたりすることはな

い。なぜであろうか。この点については、家父長的文化を歴史的状況に置いて考察する必

要があると思われる。先述したように、人種差別の歴史のために、当時のチャイナタウン

は、存続の瀬戸際に立たされていた。家父長制が最優先するのは子供をもうけることであ

る。しかも、中国の血統をもつ子供である。メイ・オイの場合、不倫が発覚した際、彼女

は妊娠中であった。原作では、この子供の実の父はアー・ソンであるとはっきり書かれて

いるが、映画では、不明瞭なままである。しかしながら、実の父はどちらにしても、中国

本土から来た女性メイ・オイが母親であることには疑問の余地がない。メイ・オイが子供

を産むことは、中国人の血統を絶やさないために最も重要なことなのである。ここで家父



20 家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象

長たちが彼女の不倫を罰しないのは、チャイナタウンの存続のかかった特殊な時代にあっ

て、伝統的なモラルよりも現実的な利益を優先するためである。

3 『ウェディング・バンケット』における偽装結婚と抑圧された性

3. 1偽装結婚

『ウェディング・バンケット』においては、伝統的慣行は主人公ウェイトン (Wai-Tung

Gao)の両親によって具現されている。この老夫婦は台湾の社会において相当な地位にあ

る。父は若いころ大陸から台湾に移住して、軍隊の長官として豊かな生活をしており、

敬される上層社会に属している。中国本土の封建大家族で生まれた彼にとって、家系を

代々継続していくことはなによりも大切なことである。『夜明けのスローボート』の中の

ワー・ゲイのように、両親は息子のウェイトンに早く結婚するよう催促を繰り返す。そう

することによって、孫もできるようになるからである。しかし、アメリカ在住の青年実業

家ウェイトンは、アメリカ人男性サイモン (Simon) と同棲している。ウェイトンは、自

分がゲイであることを台湾に住む両親には打ち明けられない。伝統的な家父長は息子が同

性愛者であることを絶対に受け入れないからだ。心臓が悪い父のことを気遣うウェイトン

に、恋人のサイモンは、親を安心させるための偽装結婚を提案する。相手は上海出身で、

グリーンカードが必要な画家志望の女性ウェイウェイ (Wei-Wei)である。

時代が変わり、『夜明けのスローボート』でのように子どものために旧式の結婚を取り

決める慣習はなくなったが、ウェイトンの両親は、盛大な披露宴を取り仕切るのは親の責任

だと考えて、アメリカに行くことにする。3人の若者はあわてて、一連の偽装にとりかかる。

ゲイカップルが住んでいるマンションは、中国式の新婚夫婦の部屋に仕立てられる。西洋現

代の絵画は中国文化の代表としての書道に代えられる。ウェイウェイは自由なスタイルの芸

術家から、伝統的意味での中国淑女に変わって、家父長から認めてもらおうとする。

空港で老夫婦を迎えるシーンでは、カメラは、ウェイウェイの微笑、精緻な化粧、髪型、

美しい服といった彼女の身体のいろいろな部分を、断片化され、フェミニニティに対する

家父長制の制約が働く場所として映している。そこに立っているウェイウェイは家父長の

眼差しと評価を待っているのである。両親はウェイウェイを上から下までよく見つめてか

ら、満足げな顔をする。さらに、父は後ろからウェイウェイの骨盤を見つめて、たくさん

の子供を生むことができると判断する。サンドラ・リー・バートキー (SandraLee Bartky) 

は、家父長制とフェミニニティの関係について、多くの女性の意識の中に、男性の鑑定家

が存在しているとしている。つまり、女性は永久にその鑑定家の眼差しと評価の下に立っ

て、家父長から見られる他者を演じているというのである (Bartky72)。映画では、フェ

ミニンな身振りと姿はウェイウェイによって提示される。見る／見られるという対立的な

視線は、家父長制とフェミニニティという権力関係を示しているのである。この場面で、

ウェイウェイは、 Bartkyが指摘したとおりに、自分の身体を別の人間のもののように感じ



李明 21 

ているにちがいない。

この結婚について、登場人物たちはそれぞれの思いを抱いている。偽装とは夢にも思わ

ず、花嫁のウェイウェイを気に入り、喜んでいる両親。両親の期待や夢を壊さずに、現状

を何とか乗り越えたいと思っているウェイトン。本当はウェイトンにカミングアウトして

ほしいという思いがあるが、彼や彼の両親のことを思いやる優しいサイモン。そして、グ

リーンカードを目的とする偽装結婚に同意しつつ、心の中ではウェイトンに惹かれていて、

本当の意味での結婚になることを期待しているウェイウェイ。

役所で婚姻届けを提出する程度で済ませるつもりの二人だったが、両親は面子を失うと

感じて、どうしても台湾式の賑やかな結婚式をしようとする。中国系アメリカ人として、

ウェイトンは、西洋文化の影孵を大きく受けているのだが、自分の意志より親の希望どお

りにしようとする傾向が見られる。見合いを断らないし、偽装結婚を計画するし、親の面

子を保つために盛大な披露宴までも挙げる。これは伝統的文化の中の親への服従・奉仕を

本質とする「孝」の思想である。また、偽装結婚にまつわるすべての偽装は、伝統的文化

の規範を基準として行なわれている。

3.2同性愛のカミングアウトと家父長的文化

盛大な結婚披露宴は台湾の伝統に則って行われた。ところが「初夜」のベッドで、はか

らずも新郎と新婦は関係を結んでしまい、ウェイウェイは妊娠する。英語のわからない両

親の前で、 3人が口論を繰り広げ、互いを責め合い、それぞれが傷つく。そんな中、父親

が倒れて入院してしまう。ウェイトンはついに母親に真相を告げる。せめて心臓の悪い父

親だけには秘密にと思っていたのに、英語が多少わかる父親は既に事情を察していた。

真実を知った時の父と母の反応はそれぞれ異なっている。母は、息子がゲイであること

にショックを隠しきれず、「一時的なものでしょう」、「サイモンにたぶらかされたのね」

と嘆く。それに答えるウェイトンの台詞には、家父長的文化の抑圧下での同性愛の苦痛が

表現されている。「違う、生れつきなんだ。これまで秘密にしてきたから、母さんたちと、

喜びや悲しみを分かち合いたくてもできなかった。」「僕らゲイにとっては、心を通わせ合

う相手と出会うのはとても難しいんだ。サイモンは僕の宝だ。だから彼を責めないで。」

20年ものあいだ、ずっと大きな偽りを続けて生きてきたウェイトンが、ジェンダー化さ

れた社会でセクシュアリティを抑圧されていた苦痛を訴える。大学時代には女性と付き合

ったこともあるが、みんな恋人があるから、仲間外れになりたくなかっただけである。ア

メリカの社会で、ようやく自分の同性愛の事実を直視できるようになるが、家父長的文化

を乗り越えられない。この映画には、披露宴の客のひとりとして監督自身が登場し、「あ

なたは、 5000年の性の抑圧の結果を目撃しているのです」と発言する場面があり、性の

抑圧の原因の一つは家父長的文化であることを示唆している。

同性愛のことに対して、家父長としての父の反応は思いもかけないものである。彼はサ



22 家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象

イモンに、「息子をよろしく」といって、彼をパートナーとして認めたあかし（祝儀袋）

をプレゼントする。「知ってたんですか。認めてくれるんですか。僕たちのこと」と驚く

サイモンに、同性愛に対するコメントは一切口にせず、「君も私の息子だ」と言う父は、

「知らぬ顔をしていれば、そのうち孫の顔も見られる」と穏やかに微笑む。

父はサイモンとウェイトンの同性愛関係を暗黙のうちに許しており、ここでは、父の優

しさと同情心が示されている。その意外なほどの柔軟性はどのように理解したらいいだろ

う。アン・リーの映画は積極的に中国的伝統と西洋現代性を融合しようとする場所を作り

出しており、ここでの父の反応は、同性愛嫌悪の公式的な見解を破るサインとして理解さ

れる、という論者もある (Dariotis207)。確かに、『ウェディング・バンケット』には、東

洋と西洋のボーダーを乗り越えようとする姿勢が見られるのだが、父が同性愛を承認して

いるとは言えないだろう。父は表面的にサイモンとウェイトンの関係を認めてはいるが、

それは、ウェイウェイが妊娠して孫がすぐできるからであり、家の存続という目的が実現

できるからである。家父長が融通をきかせたというより、家父長制の根本を優先したのだ

と言える。

3. 3セクシュアリティの倒置

『ウェディング・バンケット』がニューヨークを舞台にしているのは、同性愛という問

題が、中国社会よりアメリカ社会においてより受け入れやすいためである。ウェイトンと

サイモンの同性関係は、友達や近所の人には平常視されている。

サイモンは、とても繊細で、料理などの家事も彼が担当している。彼はウェイトンの両

親には、息子の大家として紹介され、披露宴では花婿の付き添いをつとめるが、料理ので

きないウェイウェイの代わりに料理をしたり、ウェイトンの両親にプレゼントをしたりと、

何かと細やかな気遣いを見せる。自分が計画の発案者であるという責任感もあったのかも

しれないが、「実は本当のパートナーは僕」という思いも感じられる。柔弱なアジア男性

とマッチョな西洋男性というステレオタイプは二人の姿には見えない。このようなステレ

オタイプは二人の仕事の分業によって超越されている (Chow2007 : 137)。ウェイトンは

不動産業の実業家で、忙しいビジネスマンである。それに対して、サイモンは物理治療医

師で、仕事でも、家でも、細心な看護人の役を演じている。大陸で生まれ育ったウェイウ

ェイは、中国の伝統的文化の下で育ったはずなのに、家事も下手だし、身振りも女らしく

ない。

ウェイウェイは中絶を思いとどまり、生まれてくる子供のためにも新しい関係を築いて

いく決心をする。現代のニューヨークで非伝統的なスタイルの家族を作ろうとする三人の

関係を、中国の封建大家族の枠組みにおいて考えてみよう。中国の氏族家族の中で、サイ

モンはウェイトンの正妻の地位を占めている。古い伝統では、子供ができないと、妾を囲

うことで子孫を継続するようになる。中国の婚姻・家族制度では、蓄妾制は祭祀を継承す



李明 23 

べき男系子孫の断絶を防ぐために不可欠である。男系の血筋を重んじ、「異性不養」を原

理とする中国では、正妻に継嗣が生まれない場合にはまず妾をおくことでその解決がはか

られたのである（白水 184)。子供を産むことを決めたウェイウェイは妾として、再生産

の役目を果たしていると言ってもいい。妾はその家長とは法律上の婚姻関係はないが、

実上は家族の一員として認められ、家長は扶養の責任を負う。ただし、映画においては、

偽装結婚ではあるが、法律的に夫婦関係にあるのはウェイウェイとウェイトンの方である。

また、父が二人に述べる感謝の言葉は、封建的家父長の思想を表している。サイモンに

は、「息子がお世話になって、ありがとう」と言うのだが、ウェイウェイには、「うちの家

族はいつまでも感謝の気持ちを持っている」と言うのである。サイモンは「嫁」として認

められているに対して、ウェイウェイは単にウェイトンの家族に子供を産む他者として存

在していることが分かる。

妊娠を継続するという決定については、彼女は自己の意志で自らの道を選択していると

説明することもできるが、もう一つの側面から見れば、結果的に、再生産を期待する家父

長文化に屈服したとも言える。アメリカ社会にいる少数派の第三世界の女性として、ほと

んど個人的な自主権をもっていないようにさえ見える。ウェイウェイという女性の表象を

通して、東洋と西洋の二つの大きな文化圏で揺れる非白人女性の苦境が見えてくる。

4結語

『夜明けのスローボート』は、ベンとメイ・オイが和解してサンフランシスコで新しい

生活を始め、子供をもうけるところで終わる。一方、『ウェディング・バンケット』のエ

ンディングでは、新しい家族の成員となった 3人の若者が台湾に帰る両親を見送る。どち

らの作品も、全体的にはハッピー・エンドであるが、すべての問題が解決しているわけで

はない。二つの映画のヒーローのベンとウェイトンは、伝統文化の慣行により、その性が

覗き見されたり、抑圧されたりする被害者であるとともに、再生産の役目を果たす点では、

家父長の共犯者になる。また、『夜明けのスローボート』のヒロインのメイ・オイは妻・

母の位置に戻って、結局はジェンダー的役割を果たし続ける。『ウェディング・バンケッ

ト』のヒロインのウェイウェイも出産を決めた以上、彼女を待っているのも母としての責

任である。

二つの映画を通して、東洋の伝統文化と西洋の現代文化が交差する境界では、中国系ア

メリカ移民は自由意志で生活することはできず、この二つの大きな文化圏で揺れる状況が

見えてくる。白人社会にいる少数派として、人種、ジェンダー、階級、アイデンテイティ

などに何重にも縛られていることが分かる。

この二つの映画には、アメリカ社会において中国系移民の若者が伝統的家父長的文化と

対決する姿が描かれている。ところが家父長の側は、意外にも柔軟である。『夜明けのス

ローボート』では、コミュニティーの存続こそが何より大事なので、女性の不貞に対して



24 家父長的文化における中国系アメリカ移民の表象

寛容な態度が示される。『ウェディング・バンケット』でも、父親は同性愛に対して寛容

な態度を示す。現代のアメリカを中心にするグローバルな文化の中で、家父長文化も変化

し続けていることがわかる。しかしながら、融通性にしても、柔軟性にしても、家父長が、

中国の血統をもつ子供の誕生によってその存続が確保できることを優先した結果なので

ある。そして、若い世代もいつのまにかそれに取りこまれ、家父長文化継続の一端に加担

してしまう。二つの映画は、中国系移民が家父長的文化の呪縛から抜け出そうとする、

なお続いている苦闘を映しだしていると言える。

参考文献

白水紀子『中国女性の 20世紀：近現代家父長制研究』明石書店， 2001.

チョウ、レイ（本橋哲也訳）『プリミテイヴヘの情熱ー中国・女性・映画』青土社， 1999.

ラーナー、ゲルダ（奥田暁子訳）『男性支配の起源と歴史』三一書房， 1996.

Bartky, Sandra Lee. Femininity and Domination: Studies in the Phenomenology of Oppression. 

Routledge, 1990. 

Benshoff, Harry M. and Sean Griffin. America on Film: Representing Race, Class, Gender, and 

Sexuality at the Movies. Wiley-Blackwell, 2009. 

Chow, Rey. Sentimental Fabulations, Contemporary Chinese Films: Attachment in the Age of 

Global Visibility. Columbia University Press, 2007. 

Dariotis, Wei Ming and Eileen Fung. "Breaking the Soy Sauce Jar: Diaspora and Displacement in 

the Films of Ang Lee."Transnational Chinese Cinemas: Identity, Nationhood, Gender: Ed. 

Sheldon Hsiao-Peng Lu. University of Hawaii Press, 1997: 187-218. 

Foucault, Michel. The History of Sexuality. Vol. I-An Introduction. Trans. by Robert Hurley. 

Vintage Books, 1980. 

Ling, Junqi. "Reading for Historical Specificities: Gender Negotiations in Louis Chu's Eat a Bowl 

ofTea." MELUS 20-1 (Spring 1995): 35-50. 

Lowe, Lisa. "Heterogeneity, Hybridity, Multiplicity: Marking Asian American Differences." 

Dispora 1-1 (1991): 24-44. 

Nee, Victor G. and Brett De Bary Nee. Longtime Californ': A DocumentaかStudyof an American 

Chinatown. Stanford University Press, 1974. 




