
Title
オリエンタリズム的歴史観の中で保護される「伝統」
: アレックス・カー『犬と鬼』における日本文化論を
中心に

Author(s) 須田, 風志

Citation 大阪大学言語文化学. 2005, 14, p. 157-169

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/77912

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



大阪大学言語文化学 Vol.14 2005 

オリエンタリズム的歴史観の中で保護される「伝統」

ーアレックス・カー『犬と鬼』における日本文化論を中心に一＊

須田 風志＊＊

キーワード：オリエンタリズム、伝統、多様性

157 

This paper discusses J apanology in Dogs and Demons (2002) written by Alex 

Kerr. Kerr describes that, although the superior essence like "love of nature" is 

inherent in Japanese traditional culture, the culture is disappearing. Then he claims 

that Japanese tradition should be protected and predicts that through the protection 

Japanese society will grow healthy. 

This work was evaluated affirmatively in Japan. After the collapse of Japan's 

"bubble economy", a lot of works which represent Japan as the negative nation-state 

have been produced and consumed. Against such a social background, this work 

probably attracted readers who have nationalistic nostalgia for the superior past 

essence. 

However, Dogs and Demons is constituted around the Orientalistic view of 

history: the Occident is situated at the top of cultural development and the Orient is 

developing. Furthermore, according to such a view, the Orient is represented as what 

cannot reach the top for its own essence. Accordingly, Kerr suggests that Japanese 

society cannot grow healthy without westernization of Japanese culture. As a result, 

the work contradicts itself. That is, on the one hand the work praises the essence of 

the Japanese culture, while on the other hand despising it. 

To clarify the above, this paper analyzes how Kerr claims the preservation of 

Japanese tradition, and then points out the reason why his work results in the 

contradiction. Following these analyses, finally this paper suggests that it so happens 

that the Orientalistic view of history includes nationalistic nostalgia for the Japanese 

tradition within its own worldview. 

* "Tradition" Protected by the Orientalistic View of History: Japanology in Alex Kerr's Dogs 
and Demons(SUDA Kazashi) 
＊＊大阪大学大学院言語文化研究科t尊士後期課程



158 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

はじめに

くから、日本の社会制度、日本人の思考様式・行動様式ないし「国民性」、日本文化

について述べたテクストは多数織り成されてきたが、それらが大量に生産・消費された

時期として、 1960年代以降を挙げることができる。この趨勢は日本文化論ブームと呼ば

れるものであったが、そのブーム自体は今や下火になっている。吉野 (1997)が指摘す

るように、1980年代以降、日本文化論に対する対抗的な言説I)がブームの火消し役として

登場し始めた(134)。そして現在、それら批判的言説との絡み合いの中で、「大衆消費財」

（ベフ 54) としての日本文化論の市場価値は下落した観を呈しているのである。

確かに、今日においては、日本文化論という名の下に、著作物が生産されることは少

なくなりつつある。だが、このことは日本文化論的な言説の消滅を意味してはいない。

日本文化論的な言説は、さまざまなテクストの織り糸となりながら、今日においても

綿と継承されているのである。その一例として、アレックス・カー (AlexKerr)による

『犬と鬼』 (2002) Z)を挙げることができる。『犬と鬼』は 2000年代に入ってから出版さ

れたテクストであるが、そこでの議論は、 1980年代後半以降に台頭した「ジャパン・バッ

シング」的な言説を織り糸としながら編制されている。このことは、カーが、ジャパン・

バッシング論の代表的著作、カレル・ヴァン・ウォルフレン (Karelvan W olferen) 『日

本／権力構造の謎』 (1989)を、何度となく引用していることからもわかる（例えば pp,

13、44)。

『日本／権力構造の謎』に代表されるジャパン・バッシング論は、多くの論者が指摘

しているように（例えばド・バリー (1996)、ミヨシ (1996))、極端にオリエンタリズム

的なものであった。そして、その論を引用する『犬と鬼』もまた、オリエンタリズム的

な色彩を色濃く残している。しかし、日本のメディアにおいて、これら二つの著作は対

照的な評価を得ている。『日本／権力構造の謎』は、多くの論者から西洋中心主義的であ

るとの批判を受け、その結果、「ジャパン・バッシング」のレッテルを貼られたという経

緯を持つ。それとは対照的に、『犬と鬼』は、「日本の現実の批判的指摘としてまった＜

そのとおりと言わざるを得ない」（村井 169)、「その分析の明快さに目が覚める思いで

あった」（櫻井31)、などの肯定的評価を全面的に得ており、それに対する批判的分析は

見受けられない3)0 

I)本稿においては Pennycook(1994)に従って、「言説」を「社会組織や慣習に埋め込まれた知の体系で

あり、知／権力の様々な関係の集合体」 (Pennycook104) と考える。
2) 日本語版の『犬と鬼』は、 Dogsand Demons (2001)をオリジナルとしているが、カー自身も述べて

いるように、日本語版には大幅な加筆修正がなされている。例えば、日本語版の第2章「治山・治水一災

害列島」 (pp.35-53)と第 12章「総決算の日ー借金」 (pp.263-275)は原著には収められていない。また、

本稿では、『犬と鬼』の日本における評価にも着目している。これらの点を踏まえ、本稿においては、出

典を日本語版のみに限定する。



須田風志 159 

この評価の違いは、 90年代後半以降、「日本の経済的・社会的消耗」（岩渕266) とい

う認識が広く共有されていたことに起因するだろう。バブル経済の崩壊、オウム真理教

に関する事件などがメディアに登場し、その原因が日本社会の構造ないし日本文化に帰

せられていく。こうして、日本社会を否定的に表象するテクストが、数多く生産され、

同意を伴いながら消費されていくことになる。このような背景の下で、『犬と鬼』もまた、

肯定的評価を得ることになったと言える。

また、岩渕 (2001)が指摘するように、以上の認識が「日本が見失った『本来』の自

分自身を取り戻そう」というノスタルジアを喚起した (266)という点も見逃してはなら

ない。このノスタルジアも、『犬と鬼』の評価を左右したと言える。例えばカーは、日本

の伝統文化に内在する「自然を愛でる心」 (42)を賞賛し、その「心」の喪失を憂えてい

る。自然環境保護、「伝統」や文化的「多様性」の尊重という「同時代的な関心事」を織

り込みつつ、日本伝統文化の優位性を主張し、その保護を訴えているのである。そして、

「本来の姿」 (382) を回復させることが、日本社会にとっての「今世紀の課題」 (383)

であると説く。「優れた伝統」を復活させることによって、日本の社会的消耗を癒やす一—

このような主張が、積極的な日本像を再構築したいと願う読者を魅了し、『犬と鬼』の肯

定的評価を導き出したとは考えられないだろうか。

ここで肝要なのは、上記のようなノスタルジアは、根本的な矛盾を抱え込む可能性を

有しているという点である。その矛盾とはすなわち、一方で日本文化の優位性を説きつ

つ、他方ではその評価を逆転させ、日本文化を本質的に劣ったものとして表象するとい

うものである。この二重性は、日本文化の「特殊性」の主張と西洋的な「普遍性」の主

張とが、実は表裏一体の関係にあるために生じたと言える。

多くの論者が指摘しているように、日本文化論的議論においては、「日本＝日本人＝日

本文化＝日本語」°という同一性と、その特殊性を構築する試みが、その大勢を占めてい

る。そして、その特殊性の構築は、西洋の普遍性を確立することを伴ってきた。すなわ

ち、特殊性とは、その語の意味からして、何らかの普遍性ないし一般性を対照項として

伴っているのだが、日本文化論的議論は、その普遍性を西洋と同一視してきたのである。

こうして、「日本のユニークさと同一性は、西洋という普遍的場に突出した特殊な対象と

いうかぎりでのみ与えられる」ことになる（酒井23)。

そして、この表裏一体の関係のゆえに、日本社会・文化の現状を否定的に評価する議

論においては、西洋的な普遍性が賞賛される傾向にある。また逆に、日本的特殊性、な

”また、同じ著者による『美しき日本の残像』は、 1994年に新潮学芸貨を受賞している。その内容は、
『犬と鬼』のそれと重複しているが、自伝的な色彩が強く、日本文化について理論立てて論じたものとは
言いがたい。この点を考慮し、本稿においては、『犬と鬼』を主題的に扱う。
4) ここで用いている「＝」は、各々の境界線が重ね合わされていることを意味している。



160 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

いしその典型とされる「伝統的日本文化」を肯定する言説は、西洋的普遍性に対する批

判ないし非難を伴うことになる。だが、「本来の姿」を取り戻したいとするノスタルジア

は、「伝統的日本文化」を賞賛しながら、日本文化の現状を批判している。このため、矛

盾をはらむことになるのである。

『犬と鬼』における議論にも、以上のような矛盾を見て取ることができる。だが、『犬

と鬼』は、「西洋＝絶対的な普遍性」対「日本＝絶対的特殊性」という図式を、単純に再

生産しているわけではない。先にも述べたように、カーの主張には、文化的「多様性」

というテーマが織り込まれている。このため彼の論は、一見すると、西洋文化も

日本文化もそれぞれ文化的多様性の一構成要素であり、この意味において、西洋文化と

日本文化とは共に、相対的に特殊なものに過ぎないと しているようにも思われる。

けれども、ここで見逃してはならないのは、『犬と鬼』は、その文化的多様性を「発見」

し、それを「尊重」する視座ないし思考様式を、西洋的なものとして表象している点で

ある。この戦略的な論法によって、『犬と鬼』における議論は、西洋・日本文化の相対的

特殊性を説く一方で、西洋的な視座の普遍性を確立してもいるのである。

以上の点を明らかにするために、次節では、『犬と鬼』において、伝統的日本文化の保

護がいかにして訴えられており、そこにどのような矛盾がはらまれているかを見ていく。

続く第3節においては、この矛盾が、西洋を文化的「進歩」の頂点に位置づける歴史観、

すなわちオリエンタリズム的な歴史観の中で、日本の伝統文化の保護を唱えているがた

めに生じていることを明らかにする。そして最後に、 2・3節における分析を踏まえ、カー

の目指す文化的「多様性」の尊重に、どのような問題性がはらまれているかを考察する。

2 『犬と鬼」における矛盾

『犬と鬼』の主題は、日本において「真の伝統文化」”が崩壊し、「フェイクな『文化』」 6)

(170)がそれに取って代わり、大量に生産されていることに対する批判である。カーに

よると、「伝統日本文化を形成するものすべてに、自然は大切なテーマだった」が (21)、

その「自然を愛でる心」 (37)は現代では失われている。第二次大戦以降の復興期に「『埋

める・建てる』的精神が根をおろした」 (37)。この精神は「巨大で金のかかる人工物は

無条件にすばらしいという考え方」であり、今となっては「文化の主流になってしまっ

た」考え方でもある (37)。こうして、「世界でも有数の美しい自然環境」 (6) は破壊さ

5) カーは、『美しき日本の残像1において、歌舞伎、生け花、書道、茶道などを伝統的日本文化として紹
介している。このことからも、カーにとっての「真の伝統文化」が、典型的に「日本らしい」ものを意味

していることがわかる。

6) カーは、「フェイクな文化」の典型として、京都タワー(170)、新京都駅舎(186)、ハウステンボス (184)

などを挙げている。



須田風志 161 

れ、古都京都に代表される「アジアで最も豊かな文化遣産」 (6)も、「自国の文化とは何

の関係もない、欧米のオリジナルの気の抜けたまがいもの」 (184)や、「みすぼらしいか

無機質か、その両極端のどちらかしかあり得ない」都市景観に取って代わられている

(205)。カーは、この状況を日本文化が「文化の病」 (38)にかかっていると評し、その

治癒こそが日本社会にとっての「今世紀の課題」 (383)であると訴え、その論を閉じて

いる。7)

以上の論からもわかるように、カーの主張は、日本文化論的な議論を踏製したものだ

と言える。伝統的日本文化の特殊性に「自然を愛でる心」を探し求め、その日本的な心

と自然環境保設という「今日的な課題」とを短絡させることによって、日本文化の優位

性を主張する。このような議論は、日本文化論の系譜の中で何度となく登場している（例

えば梅原 (1990))。

では、『犬と鬼』を含め、これらの伝統文化に関する議論は、どのような問題性をはら

んでいるのだろうか。

ホブズボウム(1992)および多くの論者が主張しているように、「伝統は創り出される」

（ホブズボウム 9)。カーのいう「伝統文化」についても同様である。「伝統というもの

は常に歴史的につじつまのあう過去と連続性を築こうとするものである」が（ホブズボ

ウム 10)、その歴史的連続性とは、現在的な視座からイデオロギー的に構築される。すな

わち、「歴史の記述が可能になるためには、後の時点に立って過去を振り返り、そこから

出来事を選択・配列する構造化の過程が必要になる」（浅野46)。だが、その選択的な構

造化は、社会的・歴史的な拘束を逃れた視座、すなわち超越的視座からなされるもので

はない。『犬と鬼』にもこの点は当てはまる。

多くの論者が明らかにしてきたように、「国民国家日本」という「共同体」は、明治期に

入り、「国語」「日本語」「標準語」の同一性の確立と平行して、「想像」されるようになっ

た（イ i-iv)。にもかかわらず、カーは、明治以前に創り出された有形・無形の文化財、

明治以前に存在したとされる思考様式（序破急・残心、清貧など）をすべて「伝統的日

本文化」の範疇に収めている。すなわち、現在の国民国家日本の境界線を過去に投影す

ることを通じて、その境界線内での出来事をすべて、「日本＝日本人＝日本文化＝日本語」

の歴史的変遷として物語8)化しているのである。こうして、カーの言う「伝統文化」もま

た、「国民国家日本」の人為性を隠蔽すると同時に、その同一性を象徴するものとして機

”カーによると、『犬と鬼］の「犬」は、「真の伝統文化」の喩えであり、「鬼」は「フェイクな文化」を
指している。その意味するところは、「真の伝統文化」は、犬のように身近な存在であるために、「正確に
捉えることが難し」< (12)、逆に、「派手で大げさな想像物である鬼」＝「フェイクな文化」は、容易に
生産され得る (12)、というものである。
8) 本論文においては、ダント (1989)に倣い、「物語」とは「ある出来事を別のものと一緒にし、またあ
る出来事を関連性に欠けるとして除外するような、出来事に負荷された構造」 (161)だと考える。



162 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

能することになる。

また、以上のような虚構的な連続性が、文化の「正統性」の有無を論じる際にも用い

られることになる。カーは、伝統的な日本の文化を保護することを訴えると同時に、現

代における日本文化ないし「大衆文化」を、「フェイクな文化」として非難している。こ

こで、「真／フェイク」の区分の基準となっているのは、明らかに、過去との連続性の有

無である。

ではなぜ、「正統的な日本伝統文化」と「偽りの現代文化」との間に断絶が生じたのか。

多くの論者は、伝統的日本文化の崩壊を、外部からの圧力によって引き起こされたもの

として説明し、「近代化＝西洋化」をその圧力として表象してきた。しかし、カーはこの

解釈を退ける。

カーによると、日本は明治以降、「和魂洋オ」、すなわち「日本の精神で西洋の技術を

使いこなす」という考え方の下に、近代化を推し進めてきた (45)。このため日本は、「文

化的アイデンテイティを失わずに近代化に成功した」のであり (45)、それゆえ、日本は

「近代的ではあるがまったく西洋的ではない」ことになる (44)。

このように、『犬と鬼』の議論においては、「近代化」と「西洋化」とが明確に区分さ

れている。そしてカーは、その区分を通じて、「近代化」を単なるテクノロジーの流入と

して描き出しているのである。近代化が文化の西洋化を意味しないのであれば、「文化の

病」の原因を、西洋という外部からの圧力に婦することはできない。したがって、「文化

の病」は、必然的に、内部の属性によって導き出されたことになる。すなわち、「洋オは

手段にすぎ」ず、「動機は和魂にある」 (45) ということになるのである。

カーによると、日本は文化的アイデンテイティを維持しつつ、近代化に成功したが、

「この成功の中に危険の種があった」 (45)。なぜなら、「「和魂」は必ずしも「洋オ」に

うまくはまらない」からである (45)。「うまくはまらない」とはすなわち、「動機＝和魂」

と「手段＝洋オ」の結合が、「極端に破壊的な結果をもたらした」ことを指している。そ

して、「極端に破壊的な結果」の例として、「第二次世界大戦」や「今日の日本の環境破

壊」が挙げられている (45)。では、「動機」としての「和魂」は、いかなる問題を含ん

でいるのだろうか。彼はこの問いに、「トータルコントロール」なる概念を用いて答えて

いる。

日本の文化危機が、「伝統社会」対「西洋技術」という単純な問題であれば、もっ

と簡単に解決しただろう。しかし、危険の種は皮肉にも伝統文化の中にもある。

術愛好者は、石庭、盆栽、生け花などを生んだ「自然を愛でる心」を称える。しか

し、見過ごされていることだが、そういう日本の伝統的アプローチは自然に対する



須田風志 163 

自由放任主義とは対極にある。これらの芸術は、何世紀にもわたって国を支配した

武家社会の強い影響のもと、枝葉末節に至るまでトータルコントロールを求めてき

た。

トータルコントロールは日本の長所のひとつで、茶道や能を生み出したし、名高
似文・、’マ

い組み立てラインの品質管理もその産物だ。欧米人には当然と思えるラフ感覚、日

本には存在する余地がない。しかし、トータルコントロールは諸刃の剣だ。それが

近代テクノロジーと結びつき、そして自然環境へ向けられた時には、無惨にして致

命的な影響を及ぼすのだ (42)。

すなわち、すべてを完全に制御しようとする日本的な思考様式が、近代テクノロジ一

ないし西洋技術の誤用を導き出しているのであり、西洋技術そのものは、中立的な道具

に過ぎない。このようにカーは、「文化危機」の原因を、西洋という外部にではなく、日

本文化の属性に求めているのである。

同様に、巨大なモニュメントに代表される「フェイクな文化」もまた、伝統的思考様式、

すなわち「和」と「序破急・残心」によって導き出されたものとして説明されている。

カーによると、「『和』という伝統的な理想」は、日本における「逆徳精神 (Opposite

Virtues)」であるとされる (238)。逆徳精神とは、簡略化し うと、「それぞれの国が

最も誇りにしている美徳で、実はその国に最も欠けているもの」のことである (238)。

したがって、日本において「和」が尊ばれるのは、「バランスを失って極端に突っ走る傾

向が強いという、まさにそこに理由がある」ことになる (238)。そして、「極端に突っ走

る傾向」は、伝統芸能における「『序破急・残心』というリズム」との関連性の中で捉え

られている (239)。序破急・残心とは、カーの説明によると、「ゆっくり、速め、速く、

停止」を意味しており、さらに「停止」は「破滅」と同義である (239)。このリズムの

ために、「日本はどうしても「破」で止まれ」ず、「そのまま「急」へ向かい、その後は

破滅、すなわち「残心」に至ってしまう」 (239)。

すなわち、日本の伝統的思考様式には、偏執的に極端を志向する傾向があり、それが

今日においても受け継がれているとされているのだ。そして、その思考様式が西洋技術

を誤用することによって、極端に巨大で環境破壊へとつながるモニュメントが極端に多

く建築され、それに伴い、伝統文化は崩壊している一一こうして日本文化は病んでいく

と、カーは主張している。

カーの主張が矛盾していることは明らかである。繰り返しになるが、『犬と鬼』は、自

然環境保調を志向するものであるか否かを、文化の優劣の判断基準としている。そして、

伝統的な日本文化は「自然を愛でる心」を内在させているために優れているとされ、優



164 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

れているからこそ、その保護が訴えられているわけだが、以上の価値判断は、同じ論の

中で覆されてもいる。カーが他方で主張しているように、日本伝統文化が自然環境を破

壊する「動機」を潜在的に持っているのであれば、日本伝統文化は、カー自身の提示す

る基準に沿うなら、劣ったものであることになる。そればかりか、伝統的日本文化を保

護することに対して、何らの正当性も与えられなくなってしまう。このように、『犬と鬼』

における論は、自らがその保護を訴えている伝統文化を、伝統文化の崩壊、さらには自

然環境破壊の決定的な要因として提示するという、根本的な矛盾を抱えているのである。

さらに言えば、彼が前提しているように、「トータルコントロール」、「和」、「序破急・

残心」などの伝統的思考様式が、現代文化においても見受けられるのであれば、伝統文

化は今日においても連綿と受け継がれていることになる。すなわち、伝統文化の崩壊と

いう主張自体が成り立たなくなってしまうのである。

以上の矛盾は、先にも述べたように、カーが伝統文化の崩壊の原因を、「外部」ではな

く「内部」に求めたことに由来する。そして、ここで肝要なのは、カーが恣意的に原因

を内部に帰したわけではないという点である。すなわち、それは、『犬と鬼』における議

論がオリエンタリズム的な歴史観の中で展開されているがために導き出された帰結なの

である。この点を次の節において詳述していく。

3 『犬と鬼」におけるオリエンタリズム的歴史観

先述したように、『犬と鬼』においては、「近代化」という概念は、必ずしも「西洋化」

を意味しないものとして把握されている。この操作を通じて、カーは、「近代化」を中立

的な概念として、さらには普遍的な歴史的推移として提示しようと試みる。

カーによると、「現代文化史を大きく三段階に分けるとすれば、前工業化時代、工業化

時代、そして脱工業化時代」という区分が成り立つ (38)。そして、すべての国民文化は

以上の三段階を経て「進歩」していくことになる。まず、第一段階の前工業化時代にお

いては、「人々は自然と一体になって生きて」おり、この時代は「欧米では二00年ほど

前に終わり、東アジアの多くの国々ではつい二0年前に終わったばかり」だとされる

(38)。第二の工業化段階は「急激な近代化の波が起きる」時代であり、人類と自然の調

和は乱れてしまう (39)。その調和を回復するのが、第三段階の脱工業化時代である。こ

の段階において、「社会は新しい『近代』像への移行を」果たす (39)。そして、この「新

しい『近代』像」においては、「人々は一定水準の快適さを獲得し」ながら、自然環境お

よび文化的多様性の保護を志向するに至る。すなわち、第三段階は、テクノロジーが「自

然や伝統文化と再び結び」ついた理想的な状態なのである (39)。

そして、カーによれば、日本は、「進化論」的な「現代文化史」の第二段階に留まって



須田風志 165 

いるとされる。「残念ながら日本の場合、『脱工業化』への準備はすべて整えてあるのに」、

「その移行が阻止されている」 (39)。すなわち日本は、「古くて自然のものは『汚い』『迷

惑』、それどころか危険だと考える」、「『発展途上国』時代の後遣症」に苛まれているの

だ (39-40)。このため日本においては、テクノロジーと自然および伝統文化とが調和し

ていないのである。

以上のように、カーは、「近代化」を普遍的な歴史的推移と捉え、各々の国民文化は「近

代化」を経てこそ、理想的な発展段階に到達し得ると主張する。この点は次のことを含

意してもいる。すなわち、各々の国民文化は、文化の「西洋化」を経験するのではなく、

むしろ、「近代化」がもたらしたテクノロジーによって、その伝統文化は保設される乳

い換えれば、各文化は、自らの相対的特殊性を保持しつつ、理想的な発展段階まで進

歩するのである。

では、なぜ日本は近代化に失敗し、欧米諸国は成功したのだろうか。近代化は中立的

なものであるばかりか、不可欠な推移でもある。ならば、それに失敗した原因は、論理

的に、日本的特殊性、つまりは日本伝統文化の属性に帰せられることになる。そしてそ

の属性は、同語反復的に、理想的な発展段階を志向しないものとされている。つまり、

伝統的日本文化には自然環境および文化的多様性を保設しようとする志向性が内在して

いない。そもそもこの志向性を内在していないために、日本文化は、何らかの外的圧力

もなしに、理想的な発展段階に至ることはない—カーはこのように説明しているので

ある。

上記のことを裏返せば、欧米先進国の文化は、理想的な発展段階を志向する本質的属

性を有していたがために、近代化に成功したことになる。この同語反復的な説明図式を

採用したために、欧米先進諸国の文化とその他の文化との段階的な格差は、両者の文化

的本質の優劣関係に還元されてしまっているのである。

以上のように、伝統的日本文化の保護の訴えは、オリエンタリズム的な歴史観に回収

されてしまっている。

すなわちカーは、各々の国民文化は自らの持つ相対的特殊性ないし伝統文化を保謹し

なければならないと唱え、その観点から、日本文化は西洋文化に比べ、伝統文化を十全

に保護していないと批判する。そして、保設の度合いの差を、オリエンタリズム的な歴

史観の中で発展段階的な格差として表象する。この段階的な格差を正当化するために、

西洋文化と日本文化との本質的な優劣関係が持ち出される。こうして、日本伝統文化は

9) ここでカーが保設の対象として挙げているのは、伝統的建築物などの、いわゆる「文化財」である。こ
のようにカーの論において、伝統的「文化」の保設が訴えられる際には、「文化」という語が「伝統的な
文化財」を意味するものとして用いられる傾向にある。



166 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

保護の対象から非難の対象へと転じていくのである。

このような論法が展開されるにつれて、西洋文化は相対的に特殊なものとして表象さ

れるのではなく、絶対的な普遍性と同一視されることになる。言い換えれば、西洋文化

ないし西洋的な視座のみが文化的多様性を尊重する志向性を内在させており、この点で

普遍的だと示唆されることになるのである。

この点をより詳細に見ていくために、以下で、『犬と鬼』が「文化の病」を癒やす術を

どのようなものとして提示しているかを見ていく。カーによると、

植民地であった国々は、ヨーロッパの官僚制度を受け継いでおり、それが香港、

シンガポール、クアラルンプールといった美しい都市が発達した要因の一つとなっ

ている。また、こうした歴史と別に、観光という要素もある。活発な国際観光業が

あると、外国人が喜ぶために、伝統と新しいものをうまく調和させた施設を造るこ

とになる。これによって、巧妙な今昔折衷の技術が生まれてくる (176-177)。

彼によると、「世界のどこでも地元の人より」「外国人が伝統文化を評価する場合が多

い」。そのような「外国人」が、地元の人々に「自分たちの造産を再発見、再創造する情

熱を与えている」のである (177)。その例としては、バリ島を愛する「オランダ人、ド

イツ人、アメリカ人、オーストラリア人といった幾世代にもわたる外国人居住者」が挙

げられている (177)。しかし日本では、「外国人を物理的に隔離したいという『出島の夢』

は今も消えていない」 (345)。したがって「外国人」は、伝統文化を保謹するための活動

の機会を与えられないでいる。このため、伝統的な日本文化は失われていくことになる。

世界中のどこの伝統文化も、圧倒的な西洋（主としてアメリカ）文化の洪水から

いかに身を守るかという問題に直面している。なかには、法制、宗教、社会慣習上

の防壁を築いて、外の世界を締め出す道を選んでいる国もある。このようなアプロー

チの例を研究したければ、日本はいいテストケースである。

ここで大きなパラドックスが見えてくる。防壁を設けたことがかえって裏目に出

る。逆説的ではあるが、地元の文化を守るうえで外国人が役に立つこともある。「日

本的」なる文化遣産は、その真価を認めることのできる外国人がもっと大勢いれば、

もう少しよく保存されていたかもしれない。「国際化」と「伝統文化」は表裏一体の

もので、自国の文化と自然をもっと大切にすれば、国際的魅力がより増しただろう

し、また、社会を外国人に本格的に開いていれば日本的なものはより健全に残った

だろう (352)。



須田風志 167 

以上の主張からは、「文化の病」を癒すためには、西洋的な視座から伝統文化を「発見」．

「創造」し、それを欧米先進国の制度や技術の下で保存しなければならないというメッ

セージが透けて見える。そして、カーの議論は、「発見」される伝統文化が、「客観的な

もの」であることを所与の前提としている。すなわち、「国際的」ないし通文化的に見て、

その国独自の「魅力」であり、「真に価値あるもの」なのである。こうして、「西洋＝普

遍」という図式が再確立されることになる。各国民文化の特殊性を客観的に発見し得る

ポジションとは、特殊性を超越した普遍的な視座にほかならないだろう。

以上の流れを追うことで、次のことを読み取ることができる。すなわち、『犬と鬼』に

おける議論は、「近代化」と「西洋化」とを区分することによって論を進めつつ、最終的

にはその区分を解消しようと試みている。カーは一方において、近代化は道具としての

近代テクノロジーの流入に過ぎず、西洋化を意味しないと主張する。と同時に、他方で

は、近代テクノロジーは西洋的な視座の下でこそ初めて「理想的に」使用され得るので

あり、あらゆる文化は「理想的」な段階へと単線的に進歩しなければならないと説いて

いるのである。理想的で普遍的な発展段階へと至るために、西洋からもたらされた制度・

テクノロジーによって、西洋的な視座から仮構された伝統文化を保謹しなければならな

い一一この主張は、進化論的な「近代化＝西洋化」論の一変種であるとは言えないだろ

うか。

4 おわりに

以上2・3節で見てきたように、『犬と鬼』における議論は、大きな矛盾を抱えている。

そしてその矛盾は、オリエンタリズム的な歴史観の中で、伝統文化の保護を訴えたため

に生じていた。すなわち、文化の進歩は自然および伝統文化とテクノロジーの調和によっ

てもたらされるとし、西洋を進歩の頂点に位置付ける歴史観である。この「進化論」的

な歴史観においては、日本伝統文化の崩壊を「近代化＝西洋化」という外圧の弊害とし

て表象することはできない。そのため、崩壊の原因は伝統的日本文化の本質に帰せられ

ることになる。こうして、自らが擁設するものを非難するという矛盾が発生するのであ

る。

また、日本的特殊性の本質が、自然・伝統文化と調和し得ないものと規定されたため

に、日本伝統文化の保護は、西洋的な思考様式によってのみなされ得ると、カーは結論

付けていた。簡略化して言えば、『犬と鬼』は、西洋的な視座から「（再）発見」された

「伝統文化」を保護することを奨励しているのである。この主張は、西洋的な思考様式

が、文化的な「多様性」を尊重する「政治的な正しさ」に裏付けられていることを暗示

している。そして、その政治的な正しさと西洋的な視座とが短絡させられることを通じ



168 オリエンタリズム的歴史観の中で保設される「伝統」

て、西洋文化の相対的特殊性は、普遍性へとすりかえられていくのである。だが、この

「多様性」とは何を意味しているのだろうか。

モーリス＝鈴木(1999)は、現代のグローバル化においては、「ローカルな伝統をグロー

バルな知識体系の構造に『フォーマット化』するプロセス」が進行していると主張する

(36)。そして、この「フォーマット化」は、「グローバルな統一の押し付け」を意味し

ていないことを強調する (33)。むしろ、このプロセスは、「グローバルな不均質を系統

だてる手段、すなわち混沌として統制のない『差異』を、統制の取れた処理可能な『多

様性』に変換する手段」なのである (33)。その結果、「多様な種々のローカルな伝統が、

同一の基準で相互に比較しやすい形で提示される」ことになる (36)。このようなプロセ

スが、カーの奨励するツーリズムによって促進されていることは明らかだろう。そして、

その結果構築された「多様性」は、マーケットにおいて消費の対象として陳列されるこ

とになる。以上のモーリス＝鈴木の議論を受けて、岩渕は、「『型』の供給者は依然として

西洋に独占されている」ことを確認している (49)。すなわち、「型」の創出は、往々に

して、オリエンタリズム的な視座からなされているのである。

カーの議論は、確かに「多様性」ないし伝統的日本文化を尊重しており、それらが損

なわれることに対する憤りを表明したものだと言える。それゆえ、『犬と鬼』は、「日本

が失った本来の自己自身」を取り戻そうとする、ナショナリスティックなノスタルジア

を汲み取り得たのである。しかし、上記の観点からすれば、彼がその保護を訴えている

ものは、オリエンタリズム的な視座から構築された「統制の取れた処理可能な多様性」

のひとつ、言い換えれば、ツーリズム市場に陳列されている、一商品としての伝統的日

本文化であると言わざるを得ない。そして、『犬と鬼』においては、伝統的日本文化の保

護の訴えが、オリエンタリズム的な歴史観に回収されていた。この展開に、ナショナリ

スティックなノスタルジアが「グローバル・マーケットにおける多様性の保護」への志

向に絡め取られる様を、見て取ることができるのではないだろうか。

引用文献

浅野智彦 (2001) 『自己への物語論的接近：家族療法から社会学へ』

イ・ヨンスク (1996) 『「国語」という思想』

岩渕功ー (2001) 『トランスナショナル・ジャパン』岩波書店

ヴァン・ウォルフレン、カレル (1994) 『日本／権力構造の謎』早川書房、篠原勝訳

梅原猛(1990)「一神教から多神教へ」『中央公論』第 105巻第 2号、中央公論社、 pp.84-90

カー、アレックス (2000) 『美しき日本の残像』朝日文庫

(2002) 『犬と鬼一知られざる日本の肖像ー』講談社



須田風志 169 

酒井直樹 (1996)『死産される日本語・日本人： 「日本」の歴史ー地政的配置』新曜社

櫻井正昭／カー、アレックス (2003)「特集日本の風景のいま：「犬と鬼」の著者一ア

レックス・カー氏に聞く」『国立公園』 619号、国立公園協会、 pp.28-32

ダント、アーサー・C (1989)『物語としての歴史ー歴史の分析哲学』国文社、河本英夫

訳

ド・バリー、ブレット (1996)「日本バッシング時代における日本研究」酒井直樹／ド・

バリー、ブレット／伊豫谷登士翁編著『パルマケイア叢書5 ナショナリティの脱

構築』柏書房、加野彩子訳、 pp.287--310

ベフ、ハルミ (1987)『増補新版イデオロギーとしての日本文化論』思想の科学社

ホブズボウム、エリック (1992)「序論ー伝統は創り出される」ホブズボウム、エリック／

レンジャー、テレンス編『創られた伝統』紀伊國屋書店、前川啓治訳、 pp.9-28

ミヨシ、マサオ (1996)『オフ・センター一日米経済摩擦の権カ・文化構造』平凡社、佐

復秀樹訳

村井実(2003) 犬と鬼一知られざる日本の肖像一」『アガトス』24 アガトスの

会、 pp.169-172

モーリス＝鈴木、テッサ (1999)「「フォーマット化」される差異ーグローバル時代におけ

る文化的多様性」『NIRA政策研究』12巻9号、 NIRA総合研究開発機構、 pp.33-37

吉野耕作 (1997)『文化ナショナリズムの社会学』名古屋大学出版会

Alastair Pennycook (1994) The Cultural Politics of English as an International 

Language, London: Longman 

Alex Kerr (2001) Dogs and Demons: The Fall of Modern], ⑪ an, London: Penguin 

Books 




