
Title フェルナンド・ペソーアにおける異名の創造 : 抒情
詩から劇詩への移行

Author(s) 後藤, 恵

Citation Anais : Coloquio de Estudos Luso-Brasileiros.
2020, 48, p. 1-15

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/78953

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 
 

フェルナンド・ペソーアにおける異名の創造 
‐抒情詩から劇詩への移行‐1 

 
後藤 恵 

 
1． はじめに 
ポルトガルの国民的詩人であるフェルナンド・アントニオ・ノゲイラ・

ペソーア(Fernando António Nogueira Pessoa,1888-1935) は本名の他に多数

の「異名 heterónimo 」を使い詩や散文を書いたことで知られている。 
ペソーアの異名を巡っては、これまでの多くの議論がなされてきたもの

の、異名が創造される過程や背景については、研究者によって意見が分か

れ、定説が存在しない現状にある。これは、ペソーアが異名について直接

説明した資料が非常に少ないことに起因する 2。だが一方で、ペソーアは

直接ではないものの異名の創造との関連をほのめかすテクストを多く残

している。したがって、異名の何たるかを理解するには、これらのテクス

トを整理し、読み解くことが求められる。 
なかでも、1932 年に書いたと推定される 2 つの論考は重要である。こ

れらは抒情詩が劇詩になる過程を論じたものであるが、ここでの劇詩を書

くときの詩人の状態が、異名の創造を示唆すると指摘されている

(Guimarães, 2008: 329), (Ribeiro, 2012: 22)。しかし、異名を理解する上で大

きな意義をもつにも関わらず、これらの論考自体の詳細な分析はなされて

こなかった。そこで本稿では、これらの論考を鍵となるであろう「劇詩」

に注目しながら詳細に考察し 3、さらに異名との関連を正確に見ていくた

め、その内容をペソーアによって書かれた他の関連する散文や手紙の中で 
の記述と照合することで、異名の創造の過程について考えていきたい。 

 
1 本稿は 2017 年度日本ポルトガル・ブラジル学会大会(2017 年 10 月 15 日 於：上智大学)に
おける口頭発表に基づき執筆したものである。 
2 マルティンスとゼニス(Martins＆Zenith, 2012: 31)は、ペソーアが異名に関して述べた重要な
資料として、「書誌一覧Tábua Bibliografica (1928)」、「我が師カエイロの回想録 Notas para a 
Recordação de meu mestre Caeiro (1932)」、モンテイロ (Adolfo Casais Monteiro) への手紙 
(1935/1/13) を挙げる。 
3 2 つの論考の内容はほぼ同じあるため、本稿ではより詳しく書かれている方のものを中心

に、総合的に見ていくこととする。なお、いずれも無題である。 



2 
 

2．異名について 
ペソーアは 1928 年、文芸雑誌『存在 Presença 』におさめられた「書誌

一覧Tábua Bibliografica」において異名を次のように明確に定義している。 
 

偽名の作品は、署名する名前を除けば、作者自身の人格の内にある

著者のものである。異名の作品は、作者自身の人格の外にある著者

のものである。作者によってつくられた完全な個人のものであり、

何かの劇の誰かの登場人物のせりふのようなものである 4。(Pessoa, 
2012: 227) 

 
上記のペソーアの定義をそのまま受け取れば、偽名の作品が作者の内部

にあるのに対し、異名の作品は作者の外部にある、つまり異名者とは作者

から独立した個人であるとわかる。ペソーアは、異名を使って書いた詩に

ついて、「それらのいかなる詩にも私の考えや感情を求めるべきではない。

なぜなら、その多くが、私が受け入れない考えや私が決して抱いたことの

ない感情を表現しているからだ」 (Pessoa, 2012: 270)と述べ、自分自身と

は相いれない考えや感情がみられるとしている。 
ペソーアは異名を詩や散文の書き手にするだけでなく、その異名をあた

かも実在する人物のように仕立てあげた。異名について最も重要な資料の

一つとされている 1935 年 1 月 13 日付のアドルフォ・カザイス・モンテイ

ロ(Adolfo Casais Monteiro)宛ての手紙において、ペソーアは異名誕生の瞬

間や代表的な異名の出身地、職業、身体的特徴などについて述べている。 
 

3． 抒情詩の 4 段階 
3.1．抒情詩から劇詩へ 
古来より西洋では、詩は抒情詩、叙事詩、劇詩という大きく 3 つの種類

に分類されてきた。この分類方法は古代ギリシャにおいて確立されたもの

であるが、ペソーアはこれに対し、次のように異を唱える。 
 

ジャンルというのは、本質的にそう簡単に分類できるものでもな

いし、構成されるところのものをよく分析すれば、抒情詩から劇詩

 
4 以下、ポルトガル語の訳は引用者による。 



3 
 

への間には、継続的な段階があることが確認できるだろう。 
(Pessoa, 2012: 268) 
  

抒情詩と劇詩の違いは、書いている詩人が詩の中における主体かそうで

ないかということにある。抒情詩の場合、一般的に主体は抒情詩人自身で

ある。一方、劇詩の場合、主体は劇の登場人物であり、詩人ではない。実

際に劇詩を書いている詩人は、詩の中に主体として存在しないのである。 
ペソーアは、これに続き、抒情詩は段階を踏んで劇詩へと変化すること

を述べていく。そこで、まずは 2 つの論考にみられる 4 つの段階につい

て、一通りの流れを簡単に見ていくことにする。 
 

3.2．抒情詩の 4 段階 
抒情詩の第 1 段階についてペソーアは次のように述べている。 
 

抒情詩の第 1 段階は、詩人が激しく感情的な気質をもち、その気質

や感情を自発的にあるいは内省的に表現する段階である。これは、

抒情詩の中では最も平俗なタイプであり、あまり優れたものではな

い。(Pessoa, 2012: 266) 
 
第 1 段階において、詩は詩人自身の感情が直接表現されたものである。そ

して、これが抒情詩の最も平俗なタイプであると述べる。 
 
抒情詩の第 2 段階についてペソーアは次のように述べている。 

 
抒情詩の第 2 段階は、詩人がより知的で想像力豊かに、そしてより

高い教養のある人になり、単純な感情をもっていない、あるいは感

情の制限がない段階で、これが第 1 段階の詩人と区別される点であ

る。語の平俗な意味から言えば典型的な抒情詩人となるだろうが、

もはや単調な詩人ではなくなっているだろう。(Pessoa, 2012: 267) 
 

第 2 段階において、詩は知性と想像性が介入することにより、多様な感情

が表現されたものになっていき、単調ではなくなる。 
 



4 
 

抒情詩の第 3 段階についてペソーアは次のように述べている。 
 

抒情詩の第 3 段階は、詩人がさらに一層知的になり、脱人格化しは

じめ、感じはじめるが、もはや感じるのではなく、感じると考えて

いる段階である。実際はもっていない心の状態を、理解しているか

らという理由だけで感じはじめる。劇詩の控えの間、すなわち内的

本質に身を置くのである。(Pessoa, 2012: 267) 
 

第 3 段階において、より多くの知性が介入することによって、抒情詩は脱

人格化し(despersonalizar-se)はじめ、劇詩への歩みを高める。ここでの知性

とは、考えたり、理解したりすることだとわかる。脱人格化とは、知性を

用いることにより自分のものでない感情を感じるという状態を指す。詩人

は脱人格化し、自身の感情でないものを感じるのである。 
 
抒情詩の第 4 段階についてペソーアは次のように述べている。 
 

抒情詩の第 4 段階は、はるかにまれではあるが、詩人はさらに知的

に、しかし同じくらい想像力豊かになり、完全な脱人格化の状態に

入る。直接的にはもっていない心の状態を感じるだけでなく、生き

る。大半の場合において、まさに劇詩そのものになり(…)。(Pessoa, 
2012: 267) 
 

 第 4 段階において、詩はさらなる知性と想像性の介入により、完全に脱

人格化し、ついに抒情詩は劇詩になる。想像性とは知性に付随するもので

あり、自分のものでない感情をイメージすることだと推測できる。第 3 段

階では詩人は自分のものでない感情を理解するにとどまっていたが、第 4
段階ではその知性によって感じた感情でもって生きるのである。 
第 3 段階の記述から、脱人格化とは知性と想像性をもつことによって、

他者の感情を理解する行為を指すことがわかる。そして、第 4 段階のよう

に完全な脱人格化が行われると、他者の感情を理解するのみにとどまらず、

他者の感情をもった状態で詩人は生きるのである。2．に見たように異名

者は作者から切り離された他者である。ペソーアは 2 つの論考の中で自ら

の書く詩がどの段階に属するのかについて明言していない。しかし、第 4



5 
 

段階の「直接的にはもっていない心の状態を感じるだけではなく、生きる」

状態は、ペソーアが異名者という他者になりきり詩を書いている状態と大

きく関連していると考えられる。つまりはこの抒情詩から劇詩への移行は

ペソーアが異名を創造するに至る過程と並行関係にあるのではないかと

考えられる。そこで、この段階を詳細に考察していくこととしたい。 
考察にあたり、抒情詩の 4 段階が主に「知性 inteligência」「脱人格化

despersonalização」という 2 つの視点でもって分けられていることを考慮

する必要がある。詩人が詩を書くときに「知性」を備えているかというこ

とと、「脱人格化」しているかということである。知性が詩に介入するの

は、第 2 段階以降であり、脱人格化が行われるのは第 3 段階以降である。

第 2 段階においては、知性が介入しながらも、脱人格化は行われていない。

このことから、脱人格化とは、詩人が自分の感情を理解できるまでの知性

を備えている場合起こる現象だとわかる。とりわけ、知性は脱人格化、さ

らには異名の理解につながると考えられる。そこで知性に注目しながら、

抒情詩の 4 段階について考えていく。 
 
4．抒情詩の第１段階 
 さて、第 1 段階の抒情詩においては知性の介入もされていないし、脱人

格化も行われていない。 
 第 1 段階の抒情詩人は、詩人自身を詩の中で表現する。つまり、主体で

ある詩人は同時に詩における客体でもあると考えられる。ペソーアは

1924 年に書かれたとされる散文において抒情詩について「抒情詩は詩人

の感情を直接表現することができ、それらの感情から、普遍的な結論を扱

いたいと欲することはない」(Pessoa, 1986: 57)と述べている。ここでは抒

情詩を段階別に分けてはいないものの、内容から第 1 段階の抒情詩のこと

を述べていると思われる。詩人は自分の感情をそのまま表現し、その感情

というのは詩人個人のものであり、それが直接表現された抒情詩もまた個

人的なものである。そのために詩は普遍性をもたないのである。第 1 段階

は図にすると以下のようになる 5。 

 
5 ペソーアは、第 2 段階ではスウィンバーン(Algernon Charles Swinburne, 1837-1909) 、第 3
段階ではテニスン(Alfred Tennyson, 1890-1892) とブラウニング(Robert Browning, 1812-
1889) 、第 4 段階ではシェイクスピア(William Shakespeare, 1564-1616)というように各段階に

属する具体的な人物名を挙げており、これらはいずれもイギリス人である。このことはペソ



6 
 

 
 図 1  第 1 段階のイメージ 6 
 
 
 
 
 
 
5． 知性の介入 
第 2 段階の抒情詩において知性が介入し始める。考察に入る前にここで

いう「知性」とは何かについて押さえておきたい。「知性」とは、第 3 段

階で感情について考えたり理解しようとしたりすることだと述べられて

いるが、ペソーア(Pessoa, 1980: 263-264)は 1928 年に書いたとされる散文

の中で、抒情詩はある感情を詩人がもったその瞬間ではなく、その感情を

想起する瞬間においてつくられることを主張する。この内容は抒情詩の 4
段階の第 2 段落以降に該当すると思われる。なぜならば、第 1 段階におい

ては、詩人が感情を想起することはないからである。想起するというのは

主体と客体との間に距離があることを前提とするが、第 1 段階においては

主体と客体は一体となって未分化である。想起することによって主体、客

体は分けられるのである。 

 
ーアが英語による教育を受け、英文学に精通していたことを踏まえれば納得がいく。一方

で、第 1 段階のみ「愛の詩人 um poeta do amor 」「サウダーデの詩人 um poeta da saudade 」
「悲しみの詩人 um poeta da tristeza 」(Pessoa, 2012: 266)という抽象的な表現にとどまってい

る。この理由として、第 1 段階に属す詩人があまりにも多いため列挙しなかったことが挙げ

られる。しかし、「サウダーデの詩人」に着目すると、ポルトガルの詩人が連想される。「サ

ウダーデ saudade 」とは、かつて存在したが今はないものを思う気持ちであり、他の言語で

表現し難いポルトガルの国民特有の感情とされてきた。1910 年代前半にかけてこの「サウダ

ーデ」をポルトガルの国民的感情だとする文学運動「サウドジズモ」が詩人のテイシェイ

ラ・デ・パスコアイス(Teixeira de Pascoaes, 1877-1952)を中心に展開された。サウドジズモに

はペソーアも参加したが、程なくこの運動から離脱しモダニズムの担い手として活動してい

く。ペソーアは第 1 段階の抒情詩を「平俗なタイプ」としており、批判的だったことが考え

られる。ここで人物名を挙げないのは、自らに近いポルトガルの文学者を名指しで批判する

ことに抵抗があったからとも推測できる。 
6 すべてのイメージ図で、主体を「主」、客体を「客」と簡略化して表記する。4 つの段階の

図については、便宜上それぞれに各段階の番号の数字を添えることとし、第 2 段階以降の図

でも、これにならい同様に表記する。 

主 1 
客 1 

主体：詩人 
客体：詩で表現される対象 



7 
 

想起するとは、知性を用いるということである。感情は一時的なもので

ある。あるとき抱いた感情をもち続けたつもりでいても、それは全く同じ

感情であり続けることはなく、時間の経過とともに変化していく。そのた

め、詩において自分の感情を記すためにはその瞬間を思い出す必要がある。

知性を用い、あるとき抱いた感情がどんなものであったか考えるのである。

そして、知性を介することで感情を書きとめ、保存することができるとい

うことである。 
知性が感情を保存することに関して、ペソーアが 1927 年に異名アルヴ

ァロ・デ・カンポス(Álvaro de Campos)のもと述べた散文「環境 Ambiente 」
があるので、それを参考にもう少し考えてみよう。 
 

どの時代も他の時代にその感性(sensibilidade)を伝えない。伝えるの

は感性と関わりのあった知性だけである。感情(emoção)を通じて私

たちは私たちであるのであって、知性を通したら私たちは他人なの

だ。知性は私たちをばらばらにする。ゆえに、私たちは自分たちを

ばらばらにするものを通してしか生き続けられない。(Pessoa, 1980: 
263)  
 

知性が伝達できるのに対し、感性は伝達できないという。引用部分の一文

目では「感性」という語が使われているが、二文目では、文脈上同じ意味

で「感情」という語が使われており、「感性」は「感情」と言い換えるこ

とが可能と思われる。つまり、感情を伝えようとしても、その時には必然

的に知性が介入し、結果最終的には知性のみしか伝わらないということで

ある。 
 知性は主体と客体を分けるだけでなく、客体をも分ける。同じく「環境」

において、「あらゆる真の感情は知性において嘘である。なぜならばそれ

は知性の中には起こらないからだ。あらゆる真の感情は、したがって偽り

の表現をもつ。自分を表現するということは感じていないことを言うこと

だ」(Pessoa, 1980: 263-264)と述べる。本当に感じたことを表現するときに

は知性化するが、その過程で感情には嘘が含まれてしまう。その結果とし

て、知性化され表現されたものは本当に感じたことでない、つまり実際に

感じていないものになってしまうということである。これは図にすると以

下のようになる。その際、詩で表現しようとする対象を客体 A、実際に詩



8 
 

で表現される対象を客体 B とする。 
 
図 2 感情と知性の関係 
 
 
 
 
 
 
 
 
真である感情は、表現しようとするとするときに知性化されることで真の

ままでいることができず、実際に表現された感情は偽りのものになってし

まうということである。以上のことを踏まえ、第 2 段階以降を見ていく。 
 
6．第 2 段階以降の抒情詩 7 
6.1．抒情詩の第 2 段階 
第 1 段階では、主体と客体が一体であった。しかし、第 2 段階から知性

が介入することにより、主体と客体は分化される。第 2 段階の主体と客体

の関係はいかなるものだろうか。 
第 2 段階で、主体と客体 A との間に距離はあるが、客体 A は主体の中

から生まれてきたものであるため、両者はかなり近い距離にあるといえる

だろう。第 2 段階とは、知性が介入するが、脱人格化は行われていない段

階であった。脱人格化とは字の通り、人格つまりは主体が主体から抜け出

すことを意味する。しかし、ここでは主体は主体として存在する。詩人は

自らの抱いた感情を客体 A として想起し知性を用いることでそれを客体

B として表現する。言葉を使うことにより第 1 段階よりも多くの感情を表

現できるようになる。一方で、表現される感情は詩人という 1 つの人格の

ものであるために、脱人格化はしていないのである。これは図にすると次

のようになる。 

 
7 第 6 章でも、第 4 章、第 5 章にならい、主体（詩人）、客体A（詩で表現しようとする対

象）、客体B（実際に詩で表現される対象）とし、考えていく。 

感情 
客 A(真) 

感情 
客 B(偽) 

知性 



9 
 

 
図 3 第 2 段階のイメージ 
 
 
 
 
 
 
 
6.2．抒情詩の第 3 段階 8 
 第 3 段階では、第 2 段階よりさらに知性が介入し、脱人格が始まる。詩

人が自分の抱いた感情を知性によって思い起こし、表現することが可能と

なったのが第 2 段階であり、第 3 段階では、感じるのではなく、感じると

考えることにより実際はもっていない心の状態を理解することができる

のである。すなわち自分の抱いた感情でなくても表現するということがで

きるようになる。この「実際はもっていない心の状態」とは、実際にもっ

ていないために、詩人自身に限らず、他者の心の状態も含むことができる

はずである。しかし、描かれる感情が主体のものであったか、他者のもの

であったかはここでは重要でない。というのも、大きな知性が介入される

ことによって、表現される感情は必ず別のものになってしまうからである。

第 3 段階においては、抒情詩は文体つまりは客体 B のみが読者の前に存

在するのである。第 2 段階よりも主体と客体との距離は広がり、主体はつ

いにその正体をかくすのである。しかし、完全に消えることはなく、表現

された詩に主体はかすかに存在する。抒情詩においては、主体である詩人

が明確に現れるのに対し、第 3 段階において主体はもはやほとんどその姿

を現さない。この点で詩における主体が劇の登場人物という他者である劇

詩になりかける。しかし、完全に消滅するのではないため、この段階では

依然として抒情詩なのである 。これは図にすると次のようになる。 

 
8 ペソーアは第 3 段階に属する人物としてテニスンとブラウニングを挙げているが、両者は

劇的独白で知られる詩人である。劇的独白とは、詩人によって創造された語り手が自身の置

かれた場面で、自分の思いのたけを熱っぽく力強い独自体で語りかけることで劇的効果をあ

げるものである (富士川, 2005: 332)。 

主 2 客 A2 客 B2 



10 
 

図 4 第 3 段階のイメージ 
 
 
 
 
 
 
 
6.3．抒情詩の第 4 段階 
第 3 段階よりさらに知性と想像性が介入することにより、一層の脱人格

化が行われるのが第 4 段階である。 
第 3 段階と違って、詩人がどんな人物であるかは詩には全く影響を与え

ない。詩人と詩は完全に切り離されるのである。 
 とはいえど、現実に詩を書いているのは主体である詩人である。第 4
段階での詩人はどのような立場で詩を書いているのだろうか。この時の

詩人は直接もっていない心の状態を生きるという状態にある。すなわ

ち、主体である詩人は客体 A に吸収されているということである。そし

て、この客体 A が詩における新たな主体となるのである。詩人が主体で

ある抒情詩は多くの場合、客体 A、つまり劇の登場人物が主体である劇

詩になるのである。第 4 段階においては、詩人が第 3 段階よりさらに脱

人格化をした結果、抒情詩は劇詩になる。これは図にすると次のように

なる。 

図 5 第 4 段階のイメージ 9 
 
 
 
 
 
 
 抒情詩の 4 段階とは、書き手としての詩人が主体ではなくなる段階であ

る。第 1 段階では、主体（詩人）と客体は一体となっている。第 2 段階に

 
9 第 4 段階での主体は第 1～3 の主体と大きく異なることから「新主（体）」と表記する。 

客 B3 

 

 

 

客 A3 

 
客 A4 

主 3 

＝新主 4 
 

客 B4 



11 
 

は知性の介入により、主体（詩人）と客体は分離しはじめる。第 3 段階で

は主体（詩人）がほぼ消えかけ、第 4 段階において完全に消滅し、客体が

新たな主体となる。 
 
7．ペソーアの位置づけ 
 これまでに見た抒情詩の 4 段階とペソーアによって作り出された異名

との関連はいかなるものであろうか。先述の通り、ペソーアは抒情詩の 4
段階において、自らがどの段階にいるのかについて言及していない。そこ

で、1931 年に 12 月 11 日付のジョアン・ガスパール・シモンイス(João 
Gaspar Simões)宛ての手紙において見られる記述に注目したい。ここでペ

ソーアは、「芸術家としての私の人格の中心にあるものは、私が劇詩人で

あることです。私の書くものすべてには絶えず詩人の内的な高まりと劇作

家の脱人格化があるのです」(Pessoa, 1980: 182-183)と述べ、自らが脱人格

化をすることを明示している。「詩人の内的な高まり」とは具体的に何か

述べていないが、この手紙と抒情詩の段階についての論考が書かれた時期

が近いことから、抒情詩の段階を示唆していると解釈できる。さらに、同

手紙の中でペソーアは次のように述べている。 
 

詩人として感じ、劇詩人として自分が自分から離れていきながら感

じ、(詩人ではなく)劇的なものとして自分が感じることを自分が感

じたことに関係のない表現に自動的に変え、感情の中に、真にその

感情を感じるがために、私が純粋に感じることを忘れた他の感情を

派生的に感じるような実在しない人物を構築しているのです。

(Pessoa, 1980: 183) 
 

この部分は、ペソーアが第 1 段階から第 4 段階を横断する詩人であった

と自らをとらえていたことを示す。詩人、劇詩人となるうちに自分の書く

ものに次第に自分自身がいなくなっていくとある。これはまさに抒情詩の

段階で見た、書き手である詩人が主体ではなくなる過程に当てはまる。ペ

ソーアは 1 人で第 1 段階から第 4 段階を横断しているのである。横断して

いるよりも横断せざるをえないといった方が適切であろう。というのは、

すでにみたようにペソーアにとって抒情詩を書く過程において知性は必

然的に使われるものであるからである。そして、その知性の度合いという



12 
 

のは、第 3 段階にみたように、脱人格化するほどの知性であった。ペソー

アは無意識的に感情を知性を通して表現していたのである。そしてさらに、

ペソーアは 抒情詩が劇詩になるほどの脱人格化をするのである。 
ここで、「真にその感情を感じるために、私が純粋に感じることを忘れ

た他の感情を派生的に感じるような実在しない人物」という箇所に注目し

たい。この「人物」という部分は異名の他者性を想起させ、ペソーアの創

造した異名を暗に示していると思われる。 
ここにおいてはもはや詩人ではなく劇的なものと述べられているが、示

していることは第 4 段階の劇詩の状態に近いと思われる。異なるのは第 4
段階では詩人としての主体が客体 A に吸収され、客体 A が詩における主

体となったが、ここではその客体 A が詩人がもっていない心の状態にあ

るだけではなく、その心の状態をもつ 1 人の「人物」として確立されてい

るという点である。第 4 段階からさらに脱人格化が進むと、客体 A が「人

物」として確立されるのである。主体とは詩における主体であるだけでは

なく、詩人という「人物」としての主体を指す。 
ここで 2．に見たペソーアによる異名の定義について振り返っておきた

い。ペソーアによれば異名者は作者から独立している。そして、独立して

いるというのは異名によって書かれた作品において作者の思想は全く見

られないということであった。つまり、主体と客体は切り離され、主体が

客体 A に吸収されており、この点は第 4 段階における状態と一致する。 
しかし、異名は第 4 段階において生じるのではないと思われる。なぜな

らば、ペソーアは異名を詩における主体にしただけではなく、生まれ、身

体的特徴などの詩には描かれない細かな人物設定を行ったからである。こ

の点で、異名は詩における主体という枠を飛び出しているのである。ペソ

ーアは抒情詩の段階において、第 4 段階よりもさらに脱人格化をしている

存在として劇作家シェイクスピアを挙げており、この部分はペソーアの異

名の概念と本質的に一致すると思われる。 
 

シェイクスピアのような極限の脱人格化を仮定しよう。彼はある劇

の役としてハムレットという人格を創造するのではなく、劇なしに

単なる人格としてハムレットを創造していた。まるで、たった一つ

の人格の劇、引き伸ばされ、分析されたモノローグのように書いて

いたのだろう。(Pessoa, 2012: 269)  



13 
 

ペソーアにとってシェイクスピアは極限の脱人格化をする人物である。そ

れは、彼が劇という枠組みの中で人格を創造したのではなく、あたかもそ

の人物が劇とは関係なしに、1 人の人物として存在するかのように書いて

いるからなのである。そしてこの 1 つの人格が 1 つのモノローグ的な劇を

構成するという。ペソーアは第 4 段階よりも一層の脱人格化をすることに

より客体 A を人格として創造する。そしてその新たな人格こそが異名な

のである。ペソーアにとって異名とは詩における新たな主体のみにとどま

らない。彼にとって、実際に存在するような人格なのである。異名とはペ

ソーアが究極的に脱人格化した結果生み出した人格であるといえよう。 
 
8．おわりに 
 本稿では、ペソーアの異名を「劇詩」との関連から考察した。抒情詩が

劇詩になる 4 段階について述べられたペソーアの論考を基に、その内容を

ペソーアが抒情詩や自分自身について言及した手紙や散文と照らし合わ

せた。その結果、ペソーアが抒情詩を創作する過程において、知性を介入

させていることが明らかになった。知性とは感情を伝えるための必要不可

欠な要素であり、ペソーアは多分に知性を介入させ抒情詩を書くことで、

自分の感情のみならず、他者の感情をも表現することができるようになる

のである。この時点で抒情詩ではなくもはや劇詩を書くのであり、この行

為が脱人格化であるといえる。さらにペソーアはこの他者を自らから完全

に切り離し「人物」として仕立て上げ、その結果として異名が創造される

に至ったということが結論付けられた。 
 今回取り上げた論考以外のテクストからは異名の創造についてどのよ

うなことが言えるのか、またペソーアの詩学において「劇詩」がいかなる

意味や役割をもつかについては、本稿では明示されなかった。これらは今

後の課題とし、研究を進めていきたい。 
  



14 
 

 
 
 

参考文献 
 
富士川義之.「解説」, ロバート・ブラウニング『ブラウニング詩集』, 岩

波書店, 2005, pp321-341. 
Guimarães, Fernando. “Heteronímia(Poética)”, in Dicionário de Fernando 

Pessoa e do Modernismo Português, coordenação de Fernando Cabral 
Martins. Lisboa: Caminho, 2008, pp327-333. 

Martins, Fernando Cabral & Richard Zenith. “Prefácio”, in Teoria de 
Heteronímia, Lisboa: Assírio e Alvim, 2012, pp9-38. 

Pessoa, Fernado. Poemas Dramáticos, Lisboa: Ática, 1979. 
＿＿＿. Textos de Crítica e de Intervenção, Lisboa: Ática, 1980.  
＿＿＿. Páginas sobre Literatura e Estética, organização de António Quadros, 3.ª 

edição, Lisboa: Europa América, 1986. 
＿＿＿. Teoria de Heteronímia, edição de Fernando Cabral Martins e Richard 

Zenith, Lisboa: Assírio e Alvim, 2012. 
Ribeiro, Nuno. Tradição e Pluralismo nos Escritos Filosóficos de Fernando 

Pessoa tomo1, tese de doutoramento, Universidade Nova de Lisboa, 2012. 
Saraiva, António José & Oscar Lopes. História da Literatura Portuguesa, 6ª edição, 

Porto: Porto Editra, 1989. 
シュタイガー, エーミール.『詩学の根本概念』, 高橋英夫訳, 法政大学出

版局, 1969. 
  



15 
 

Criação dos heterónimos em Fernando Pessoa:  
mudança da poesia lírica à poesia dramática 

Megumi GOTO 

 O objetivo deste artigo é esclarecer como os heterónimos de 
Fernando Pessoa se criaram, estabelecendo relações com o drama. 
 Pessoa escreveu suas obras não só sob o seu verdadeiro nome, 
mas também sob seus heterórnimos. Segundo Pessoa, os heterónimos são 
sujeitos independentes de si mesmo, existindo não somente como nomes 
de autores nas poesias e prosas. Dessa forma, Pessoa descreveu os 
pormenores de seus heterónimos, como seus locais de nascimento, suas 
profissões e as suas características fisícas. E agiu como se os heterónimos 
existissem . 
 No caso de Pessoa, pode se reconhecer o conceito de drama em 
seu processo de criação de poesia lírica. Neste trabalho, é analisada a 
poetica de Pessoa do ponto da vista, segundo o qual se divide nos quatro 
graus de seu processo de criação a poesia lírica e se desenvolve até atingir 
à poesia dramática, ao mesmo fazendo uma comparação com outras de suas 
prosas, poesias e cartas.  

Como conclução, podemos ver que os heterónimos de Pessoa 
aparecem no processo de criação de sua poesia como resultado da 
intervenção da inteligência e despersonalização. 
 
 




