
Title LA COSMOLOGIE DE PAUL CLAUDEL

Author(s) Okuda, Junko

Citation Gallia. 1977, 16, p. 20-28

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/7918

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



20 

LA COSMOLOGIE DE PAUL CLAUDEL 1 ) 

Junko OKUDA 

Claudel est à la lettre un poète catholique 21. Il n'est pas chrétien sentimental 

à se réjouir seulement dans le tête-à-tête mystérieux avec Dieu dans un petit 

coin sombre et isolé; mais se plaçant au milieu de l'univers il célèbre à haute 

voix avec toute la création Celui qui le crée et le soutient. Enfin il ne néglige 

jamais la présence de l'univers. Dès son enfance il a toujours tenté de le 

connaître et d'en saisir le système. Et vers le milieu de sa vie il a fini par 

obtenir une cosmologie: on peut la trouver dans les deux traités de l'Art 

poétique écrits en 1903-4, "Connaissance du temps" et "Traité de la co-

naissance au monde et de o A ' ' SOJ·meme . Nous prée iserons dans cet article 

quelle est sa cosmologie. 

Il y a bien des manières de considérer l'univers. Quelle est la manière 

de Claudel? 

Le premier trait caractéristique de son attitude envers l'univers, c'est de 

ne pas le considérer comme une machine. Il ne le met pas en pièces par 

l'analyse, la classification et la définition, ni n'en fait un ramassis d'équations 

et de lois scientifiques, ainsi qu'on démonte une machine, en examine chaque 

partie et en montre le mécanisme sur le plan. Pour ainsi dire, son attitude 

envers 1 'uni vers est ce Ile des a ne iens: ils a v aient tourné des reg a reis pieux 

et na·! fs vers le grand univers qui contient un trésor immense et inépuisable; 

ils ne l'avaient point humilié. 

Le deuxième trait caractéristique est sa vue macroscopique. Il ne regarde 

Jamais simplement une partie de l'univers mais l'ensemble. De plus, cette 

vue est clouée cl 'une faculté de lecture "horizon ta Je" (la vue de 1 'espace) et 

d'une "verticale" (la vue du temps) 3 1 • 

Par exemple, le passage suivant qui saisit la simultanéité de toutes les 

heures et de toutes les saisons à un instant sur la terre montre bien la 

grandeur de sa vue de l'espace: 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



21 

Pendant que l'ouvrière en plumes voit qu'il est Midi au cadran de la 

Pointe-Saint-Eustache, le soleil de son premier rayon ras troue la feuille 

Virginienne, l'escadre des cachalots se JOUe sous la lune australe. Il 

pleut à Londres, il neige sur la Poméranie, pendant que le Paraguay n'est 

que roses, pendant que Melbourne grille (CT 139). 

De plus, cette vue saisit toutes les choses simultanées de l'univers dans leur 

totalité et dans leur solidarité: 

Or, je vois Waterloo; et là-bas dans l'Océan Indien, Je vois en même 

temps un pêcheur de perles dont la tête soudain crève l'eau près de son 

catamaran. Et il y a aussi un lien entre ces deux faits. Tous les deux 

écrivent la même heure, tous les deux sont des fleurons commandés par 

le même dessin (CT 144). 

Claudel reconnaît une solidarité entre le fait de Waterloo et celui de l'Océan 

Indien qui n'ont en apparence aucun rapport l'un avec l'autre. 

Or, à propos de la lecture "verticale" (la vue du temps), Paul-André Lesoi't 

signale l'absence de cette lecture chez Claudel4 1• Mais je ne le crois pas. 

Quand on écoute cette phrase de Claudel, qui pourrait dire qu'il n'a pas 

cette lecture?: 

Le sédiment qui se dépose au fond des mers, le travail des coraux et 

des termites, les coulées de peuples et les submersions d'emi)ires, tout 

cela ensemble sur le globe tour à tour noir et blanc en mesure avec 

l'année, en place sur le site sidéral, poursuit le même ouvrage, développe 

la même révélation (CT 139). 

Sur la terre, il y a le jour, le mois, la saison et l'année etc., et ils sont 

répétés avec des périodes régulières. Mais ce ne sont que des rythmes du 

temps. Le même instant n'est jamais répété: 

Jamais pourtant il n'est le même minuit, le même juillet. Sous les 

rythmes fermés du jour et de la saison, il est une heure absolue, reportée 

sur une droite, dont le symbole est un nombre sans cesse accru (CT 142). 

Par le moyen des jours égaux, dans la cadence toujours reprise de 

l'année, quelque chose qui a commencé dure et se poursuit (CT 139-40). 

Claudel ne considère donc pas le temps comme "l'heure comprimée dans le 

boîtier" (CT 139), c'est-à-dire comme une montre qui marque circulairement 

des secondes, divisées et incohérentes sur le cadran, mais comme "l'heure 

totale et créatrice" (CT 139), c'est-à-dire comme un cours continuel et 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



22 

droit "qui avance une histoire" (CT 139). Enfin il ne le considère pas comme 

ce qui recommence mais ce qui continue. 

Ainsi, voici que des yeux purs comme ceux de l'ancien et qu1 possèdent la 

vue macroscopique se sont établis. Qu'est-ce que ces yeux voient dans 

l'univers? Claudel le voit-il simplement sans but? L'univers montre-t-il 

pour lui seulement le déroulement désordonné et insignifiant des choses? 

J'affirme que non. Claudel dit que ces mots "Où suis-je?" et "Quelle heure 

est-il?" ou "Où en suis-je?'' sont des questions que l'homme pose sans cesse à 

l'univers (CT 126). Or, la question "Où suis-je?" représente la lecture 

"horizontale": c'est saisir le "dessin'' de l'espace. D'autre part, la question 

"Quelle heure est-il?" ou "Où en suis· je?" représente la lecture "verticale": 

c'est saisir le "dessein'' dans le temps. De plus, l'univers n'est pas pour lui 

un ensemble des parties incohérentes et désordonnées. Tout au contraire, 

chaque partie de l'univers est liée étroitement aux autres et assume un sens 

par rapport à l'ensemble: 

Je comprends que chaque chose ne subsiste pas sur elle seule, ma1s 

dans un rapport infini avec toutes les autres (CT 143). 

Il n'y a nen de trop. Il n'y a rien de contingent. Toute chose naît avec quelque 

fonction et meurt. Toute chose concourt à 1' intention totale et essaie de 

l'accomplir. Ces deux textes suivants montrent bien cette pensée de Claudel: 

Les aménagements de la terre travaillée par le feu et par l'eau, les 

réactions des acides et des sels, le tirement spirateur de la végétation, 

l'animal asservi à son instinct, l'homme debout: tout concourt au même 

dessein, reçoit d'un même moteur impulsion, mesure et vie (CT 140). 

Je sais que j'ai été construit pour mesurer telle portion de la durée. 

Au-dessous des choses qui arrivent, je suis conscient de cette partie 

confiée à mon personnage de l'intention totale. [ ... ] J'apparais et je 

cesse à la place et à l'instant que le commande le dessin et le dessein 

à quoi je suis nécessaire (CT 142). 

Résumons maintenant l'attitude de Claudel envers l'univers et ce qu'il 

croit y voir. Claude 1 se place à quel que distance de l'univers et, en en 

regardant l'ensemble, y reconnaît une intention totale. Et encore il découvre 

que toutes les parties se lient les unes aux autres en harmonie et présentent 

ensemble le "dessin" total à chaque instant, et qu'elles n'ont pas leur but ni 

leur ra1son d'être en elles-mêmes mais par rapport au "dessin" total de 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



23 

chaque instant et au "dessein" total qu1 se poursuit dans l'univers. 

Mais que nous rappelle un tel rapport entre l'univers et Claudel? Je 

crois que c'est le rapport entre le théâtre et le spectateur. En effet, Claudel 

lui-même compare l'univers à un drame. L'univers en tant que drame et 

Claudel en tant que spectateur 51, ce schéma exprime son attitude devant 

l'univers nueux qu'aucune expressiOn abstraite. Et le passage suivant qu1 

développe ce schéma résume pour le moment la cosmologie de Claudel: 

Le temps passe, dit-on, ou1: il sc passe quelque chose, un drame 

infiniment complexe aux acteurs entremêlés, que l'action même introduit 

ou suscite. Qu'un critique se poste devant la scène béante! il ne 

s'agit pas d'une rangée d'automates isolés produisant le même geste 

indéfiniment, ma1s d'une action commune, d'une commedia dcll"artc. qui 

se poursuit. J'y ai moi-même mon entrée et ma sortie; mes répliques sont 

stipulées. Là. toute chose. tout être est son nom propre, son poids 

spécifique dans le milieu où il est immergé, sa valeur totale en tant que 

signe du moment où J'action arrive (CT 144). 

Mais sa cosmologie n'est pas encore achevée ici. C'est pourquoi j'ai dit "pour 

le moment". L'énergie qui fait marcher ce drame, l'auteur caché, le rôle de 

chaque chose, et la particularité de l'homme, tout cela n'est pas encore 

indiqué. Ce n'est qu <.près avoir expliqué ces problèmes que sa cosmologie 

s'accomplit. 

Mais avant cela, e:\.pliquons le mot "co-naissance" et le sens que Claudel 

lui donne. Car l'idée dont ce mot se charge est précisément ce qu1 soutient 

sa cosmologie. Par cette idée, toutes les parties peuvent se lier les unes aux 

autres et être rattachées à l'ensemble; et toute chose peut recevoir sa propre 

vocation et l'accomplir. 

Claudel établit une parenté entre ces mots, "connaissance" et "naissance", 

et pu 1s co-naissance". Le rapport entre eux est très important. Il cl it: "Nous 

ne naissons pas seuls. Naître, pour tout, c'est connaître. Toute naissance est 

une connaissance. (TCM 149). Comme le montre cette phrase "Nous ne 

na1ssons pas seuls", " . " na1ssance signifie toujours pour lui "co-naissance". 

Mais que signifie "naître est connaître" ou "co-naître est connaître"? Conm1e 

il relève la "connaissance de construction" et la "connaissance de constatation" 

en tant que "connaissance", examinons-les respectivement. 

D'abord, à propos de la "connaissance de construction": 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



24 

( ... ) toute chose qm s'inscrit dans la durée est requise par la 

constitution ambiante et préalable de sa condition complémentaire et trouve 

hors d'elle-même sa raison d'être qui se parfait en l'engendrant. J'appelle 

très proprement connaissance, oui cette nécessité pour tout d'être partie 

(TCM 149-50 ). 

C'est ainsi qu'ils (tous les êtres) connaissent les autres êtres et se 

connaissent eux-mêmes en étant ce qui leur manque (TCM 149). 

Aucune chose n'est complète par elle-même. Toute chose appelle donc ce qui 

lui manque pour être complète. Il s'ensuit que toute chose accourt au lieu 

auquel elle est appelée; en le remplissant elle subit la forme que les autres 

choses ambiantes lui imposent et y apparaît: c'est sa naissance. Et en même 

temps, en délimitant et définissant ce qui l'entoure, elle le connaît et le fait 

co-naître avec elle. En résumé, connaître est connaître le lieu préalablement 

constitué pour soi et y co-naître. Telle est la "connaissance de construction". 

A propos de la "connaissance de constatation": 

[ ... ] notre connaissance c'est l'oeuvre de l'épanouissement circulaire 

constamment de notre être en état constamment de vibration. et sur lequel 

viennent s'insérer les touches diverses qui sont les objets de cette 

co-naissance spéciale (MI 232). 

Différente de la "connaissance de construction", celle-ci s'applique uniquement 

aux êtres vivants. Tout être vivant, qui est toujours en état de vibration. émet 

de son centre constamment quelque onde. Cette onde reçoit sans cesse sur 

elle-même des modifications par le contact avec l'extérieur. Par là, cet être 

prend conscience de sa propre existence et se fait naître lui-même. Et en même 

temps il décrit l'image de l'extérieur en lui; plus précisément, il connaft 

l'extérieur et le fait co-naître chez lui. 

Tel est le sens de la "connaissance" et de la "co-naissance" qui s'égalent. 

Revenons maintenant à notre sujet. D'abord, quelle est l'énergie qui anime 

l'univers? Il dit: 

Tout est mouvement, ou, ce qui revient au même, tout est exprimé par 

lui (TCM 153). 

Le mouvement n'est pas un état momentané de la matière, local, 

accidentel; il n'en est pas seulement un caractère, une "puissance" 

inséparable; il est son acte permanent et le suppôt même de son existence 

(TCM 154-55). 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



25 

Claudel tient le mouvement pour ce qui anime l'univers. l'dais. quand il dit: 

"Tout est mouvement", ce n'est pas dans un sens purement philosophique. 

C'est plutôt clans un sens religieux ou théologique. Car. en disant: "L'origine 

du mouYement est le frémissement de la matière au cc1ntact d'une réalité 

clifférerite. l'Esprit: la peur de Dieu" (CT 125), il met la présence de Dieu ù 

l'origine du mouvement. 

Dieu. étant toute l'existence. écrit Claudel. ne peut permettre à nen 

d'exister aussi. qu'à la condition de s'exclure ù sa mode de Lui. L'homme, 

ce témoin ,·ertical. ne peut constater, en fin d'analyse de la matière. que 

le fait pur mathématique. le mouYenwnt (TCl\I lt\.J.). 

En somme. nen ne peut exister clans Celui qui l'a créé. Dieu. Car Dieu est 

I'Etre même. Pour obtenir sa propre existence. tout doit s'exclure de Lui. 

Par conséquent. tout fuit de sa propre ongine. Dieu 6'. Cette fuite est 

précisément pour Claudel le type du mouvement. C'est ainsi que l'énergie qui 

anime l'univers est incl iquée. 

Passons maintenant au deuxième problème: qui est l'auteur caché de ce 

drame qu'est l'univers? 

moll\·ement. C'est Dieu. 

suffisant en soi-même. 

On peut tirer facilement la réponse de son idée du 

Dieu seul est ce qui est, et ce qui est complet et 

Il est seul immobile et le seul point fixe de tout le 

mouvement. Il crée toute chose et soutient l'uni\·ers. Dieu est précisément 

le centre de la cosmologie de Claudel. Tout est arrangé et disposé autour de 

ce noyau. Etant donné ce cE•I1tre immobile. sa cosmologie d~·namique qui fait 

que tout est mou\·ement est absorbée dans celle statique qui est hien ordonnée 

par Dieu. 

Troisième problème: quel est le rôle de chaque chose'? Il dit: 

Dieu de sa création se n'serve à tout moment des témoins. Ils ont à 

porter des témoignages divers selon leur ordre (TCM 11-\8 ). 

Le rôle commun assigné à toutes les créatures est d'être témoins de l'univers 

que Dieu a créé et de porter des témoignages. Elles doivent remplir ce ,-ôle 

commun selon leur ordre, et selon la place et l'instant dans lesquelles elles 

sont appelées. Or, être témoin de l'univers et porter témoignage, c'est 

concrètement co-naître à l'univers et c:onnaltre l'univers; autrement elit. c'est 

remplir son devoir envers l'extérieur, envers l'image totale de Dieu qu'est 

l'univers, et C<.~lui du particulier en\'ers le tout. Toute chose, d'après Claudel, 

"depuis le Séraphin jusqu'au ver (TCl\1 202). est rattachée ù ce rùle. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



26 

L'homme n'est pas non plus une exception: 

[ ... ] ce corps [l'homme] est environné d'autres corps; il ne naît point 

seul; à chacun de tous les instants de sa durée, il co-naÎt. En cette 

acceptation primitive. a1ns1 que tous les autres corps, il complète 

l'ensemble où il apparaît, il remplit un compartiment[ ... ] (TClVI 164). 

De même que d'autres créatures, l'homme aussi co-naît au monde et connaît le 

monde. l'viais est-ce que c'est le seul rôle assigné à l'homme? Claudel ne le 

pense pas. 

Examinons maintenant le quatrième problème: la particularité de l'homme. 

A ce propos, Claudel dit: 

Par rapport au monde. il [l'homme] est chargé du rôle d'origine. de 

"faire" le principe selon quoi tout vient s'ordonner (faire, un peu comme 

on elit qu'Ulysse faisait le mendiant ou Thersite le prince), il est général. 

il est le sceau de l'authenticité. Par rapport à Dieu, il est le délégué aux 

relations extérieures, le rcpri•scntant et le fondé de pouvoirs (TCM 184). 

L'homme est le "représentant" de Dieu. Telle est sa réponse. L'univers est 

remis à l'homme. L'homme est mis à la place première de toute la création. Il 

a le privilège de posséder l'univers. Mais on ne doit pas se tromper. L'homme 

est le "représentant" de Dieu, non pas Dieu même. Il n'est pas moins que 

d'autres êtres une créature de Dieu. Ce n'est qu'au nom de Dieu que l'homme 

possède l'univers; il n'en est pas le possesseur légitime. Claudel reconnalt 

là la grande faute de l'homme. Par exemple, il dit ceci: 

Il [l'homme] s'est approprié toute cette partie de la création au milieu 

de laquelle il a été placé, il en a usé et abusé comme de son hien 

personnel[ ... ] (TCM 197). 

Mais, être le "représentant" de Dieu, posséder l'univers, et assumer le 

rôle d'origine de l'univers, que signifie cela concrètement? Claudel donne 

un autre sens spécial à la parole "posséder l'univers': différent du sens 

ordinaire. En somme, différent d'autres créatures, l'homme a réussi à dégager 

le "sens" essentiel, le "nom" de toute la création; il a obtenu "le mot", qui 

est précisement pour Claudel la forme condensée de l'univers: 

Dès lors, nous avons sous la mam une petite création (vocabulaire) 

dont nous disposons à notre volonté comme un enfant des animaux de 

son arche (TCM 180). 

Posséder l'univers, assumer le rôle d'origine de l'univers, cela signifie 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



27 

posséder "le mot" qui est "une petite création" et l'employer à sa volonté. 

Pour ainsi dire, l'homme a reçu de Dieu le devoir et le droit sublimes de 

comprendre l'univers, d'en dégager le sens. De plus, comme Claudel dit: 

"[ ... ] comme je suis chrétien, pourquoi en dégager le sens? c'est pour un 

sacrifice offert à Dieu" (MI 238). dégager le sens de l'univers, ce n'est que 

pour offrir un sacrifice à Dieu: c'est justement "J'hostie intelligible" (TCM 

188 ). 

Voici que tous les problèmes sont résolus. Résumons l'ensemble de la 

cosmologie de Claudel pour la préciser. Toute chose court au lieu où elle est 

nécessaire pour compléter 

graduellement à l'ensemble. 

ce qu1 manque. Ainsi, toute chose s associe 

Et ce qui soutient l'acte de connaître le 1 ieu où 

elle est nécessaire et d'y courir est le mouvement. A l'origine du mouvement. 

il y a le contact avec Dieu. Si bien que tout acte dans l'univers, et puis le 

"dessin" et le "dessein" que présente l'univers, tout cela est réglé par Dieu. 

Et l'homme. étant inséré lui-même dans le "dessin" et le "dessein" de l'univers 

de même que d'autres créatures, les déchiffre. Il dégage le sens de l'univers 

et l'offre à Dieu qui est précisément celui qui a assigné ce sens à l'univers. 

Telle est la cosmologie de Claudel. Je crois qu'elle est construite très 

solidement. Claudel est \"l'aiment un poète cosmique. 

Notes 

1) Cet article est le dernier chapitre remanié de notre thèse de maîtrise 

rédigée en 1975: Paul Claudel: Dieu el l'uniz•crs. 

2) Le mot "catholique" désigne au sens originel "universel". Claudel emploie 

souvent ce mot à ce sens. 

3) Les termes "horizontal" et "vertical" sont de Lesort. (P. -A. Le sort, 

Paul Claudel par lui-même, Seuil, "Écrivains de toujours", 1963, p. 58.) 

4) Ibid. 

5) Cf. "Rêves". Connaissance cie l'Est, Œuz•re poi.>lique, Gallimard. p.67. 

Dans ce poème il se dit "spectateur du théâtre du monde". 

Or, Claudel est à la fois un spectateur et un acteur, car dans le 

drame de l'univers lui aussi joue son rôle. Enfin, il regarde objectivement 

comme un spectateur ce drame auquel lui-même participe comme un acteur. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



28 

6) Dieu seul existe: l'Être est un. Toute chose qui n'est qu'une créature de 

Dieu et qui n'est pas Dieu même ne peut pas donc être comme Lui: elle 

ne peut pas subsister en acte permanent. Elle demeure tou jours dans le 

passage continuel de la puissance à l'acte: c'est le mouvement. Enfin, elle 

ne peut trouver sa propre existence que dans le mouvement. 

S'exclure de Dieu, c'est s'exclure de l'Être: cela signifie ne pas 

être, c'est-à-dire être en état de mouvement. S'éloigner de Dieu, c'est 

être séparé de l'Être et être jeté dans le mouvement. 

Abréviations des oeuvres citées: 

CT: "Connaissance du temps", Art poétique, Œuvre poétiq,ue, Gallimard, 

"La Pléiade", 196 7. 

TCM: "Traité de la co-naissance au monde et de soi-même", Art poétipue, 

Ibid. 

Ml: Mémoi-res improvisi>s, Gallimard, 1969. 




