|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title LA COSMOLOGIE DE PAUL CLAUDEL

Author(s) |Okuda, Junko

Citation |[Gallia. 1977, 16, p. 20-28

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle.net/11094/7918

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



20

LA COSMOLOGIE DE PAUL CLAUDEL"

Junko OKUDA

Claudel est a la lettre un poéte catholique 2. 1l n’est pas chrétien sentimental
a se réjouir seulement dans le téte-a-téte mystérieux avec Dieu dans un petit
coin sombre et isolé; mais se placant au milieu de l'univers il célébre a haute
voix avec toute la création Celui qui le crée et le soutient. Enfin il ne néglige
jamais la présence de ['univers. Deés son enfance il a toujours tenté de le
connaitre et d’en saisir le systéme. Et vers le milieu de sa vie il a fini par
obtenir une cosmologie: on peut la trouver dans les deux traités de 1" Arit
poélique écrits en 1903-4, “Connaissance du temps et “Traité de la co-
naissance au monde et de soi-méme”. Nous préciserons dans cet article

quelle est sa cosmologie.

I y a bien des maniéres de considérer I'univers. Quelle est la maniére
de Claudel?

Le premier trait caractéristique de son attitude envers I'univers, c’est de
ne pas le considérer comme une machine. Il ne le met pas en piéces par
I’analyse, la classification et la définition, ni n'en fait un ramassis d’équations
et de lois scientifiques, ainsi qu'on démonte une machine, en examine chaque
partie et en montre le mécanisme sur le plan. Pour ainsi dire, son attitude
envers l'univers est celle des anciens: ils avaient tourné des regards pieux
et nalfs vers le grand univers qui contient un trésor immense et inépuisable;
ils ne l'avaient point humilié.

Le deuxieme trait caractéristique est sa vue macroscopique. Il ne regarde
jamais simplement une partie de 1'univers mais I’ensemble. De plus, cette
vue est douée d'une faculté de lecture “horizontale” (la vue de 1'espace) et
d’une “verticale” (la vue du temps)3'.

Par exemple, le passage suivant qui saisit la simultanéité de toutes les
heures et de toutes les saisons a un instant sur la terre montre bien la

grandeur de sa vue de l'espace:


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


21

Pendant que l'ouvriére en plumes voit qu’il est Midi au cadran de la
Pointe-Saint-Eustache, le soleil de son premier rayon ras troue la feuille
Virginienne, l'escadre des cachalots se joue sous la lune australe. Il
pleut a Londres, il neige sur la Poméranie, pendant que le Paraguay n’est

que roses, pendant que Melbourne grille (CT 139).

De plus, cette vue saisit toutes les choses simultanées de I'univers dans leur
totalité et dans leur solidarité:

Or, je vois Waterloo: et la-bas dans 1'Océan Indien, je vois en méme

temps un pécheur de perles dont la téte soudain créve 1'eau prés de son

catamaran. Et il y a aussi un lien entre ces deux faits. Tous les deux

écrivent la méme heure, tous les deux sont des fleurons commandés par
le méme dessin (CT 144).

Claudel reconnait une solidarité entre le fait de Waterloo et celui de 1'Océan
Indien qui n’ont en apparence aucun rapport 'un avec 1'autre.

Or, a propos de la lecture “verticale” (la vue du temps), Paul-André Lesoit
signale 1’absence de cette lecture chez Claudel4. Mais je ne le crois pés.
Quand on écoute cette phrase de Claudel, qui pourrait dire qu'il n'a pas

cette lecture?:

Le sédiment qui se dépose au fond des mers, le travail des coraux et
des termites, les coulées de peuples et les submersions d’empires, tout
cela ensemble sur le globe tour a tour noir et blanc en mesure avec
I’année, en place sur le site sidéral, poursuit le méme ouvrage, développe

la méme reévélation (CT 139).

Sur la terre, il y a le jour, le mois, la saison et 'année etc., et ils sont
répétés avec des périodes réguliéres. Mais ce ne sont que des rythmes du
temps. Le méme instant n’est jamais reépété:

Jamais pourtant il n'est le méme minuit, le méme juillet. Sous les

rythmes fermés du jour et de la saison, il est une heure absolue, reportée

sur une droite, dont le symbole est un nombre sans cesse accru (CT 142).

Par le moyen des jours égaux, dans la cadence toujours reprise de
1'année, quelque chose qui a commencé dure et se poursuit (CT 139-40).
Claudel ne considére donc pas le temps comme “I’heure comprimée dans le
boitier” (CT 139), c’est-a-dire comme une montre qui marque circulairement
des secondes, divisées et incohérentes sur le cadran, mais comme “1’heure

totale et créatrice” (CT 139), c’est-a-dire comme un cours continuel et


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


22

droit “qui avance une histoire” (CT 139). Enfin il ne le considére pas comme
ce qui recommence mais ce qui continue.

Ainsi, voici que des yeux purs comme ceux de l'ancien et qui possédent la
vue macroscopique se sont établis. Qu'est-ce que ces yeux voient dans
I'univers? Claudel le voit-il simplement sans but? L’univers montre-t-il
pour lui seulement le déroulement désordonné et insignifiant des choses?
J'affirme que non. Claudel dit que ces mots “Ou suis-je?” et “Quelle heure
est-i1?7" ou “Ou en suis-je?” sont des questions que ’homme pose sans cesse a
I'univers (CT 126). Or, la question “Ou suis-je?” représente la lecture
“horizontale”: c’est saisir le “dessin” de l'espace. D'autre part, la question
“Quelle heure est-il?” ou “Ou en suis -je?” représente la lecture “verticale:
c'est saisir le “dessein” dans le temps. De plus, 'univers n’'est pas pour lui
un ensemble des parties incohérentes et désordonnées. Tout au contraire,
chaque partie de l'univers est liée étroitement aux autres et assume un sens
par rapport a l'ensemble:

Je comprends que chaque chose ne subsiste pas sur elle seule, mais

dans un rapport infini avec toutes les autres (CT 143).
Il n'y a rien de trop. Il n’y a rien de contingent. Toute chose nait avec quelque
fonction et meurt. Toute chose concourt a !’'intention totale et essaie de

I'accomplir. Ces deux textes suivants montrent bien cette pensée de Claudel:

Les aménagements de la terre travaillée par le feu et par 1l'eau, les
réactions des acides et des sels, le tirement spirateur de la végétation,
I’animal asservi a son instinct, 1'homme debout: tout concourt au méme
dessein, recoit d’un méme moteur impulsion, mesure et vie (CT 140).

Je sais que j'ai été construit pour mesurer telle portion de la durée.
Au-dessous des choses qui arrivent, je suis conscient de cette partie
confiée a mon personnage de !'intention totale. [...] J'apparais et je
cesse a la place et a l'instant que le commande le dessin et le dessein

a quoi je suis nécessaire (CT 142).

Résumons maintenant 1attitude de Claudel envers 1'univers et ce qu’il
croit y voir. Claudel se place a quelque distance de 1'univers et, en en
regardant 1’ensemble, y reconnait une intention totale. Et encore il découvre
que toutes les parties se lient les unes aux autres en harmonie et présentent
ensemble le “dessin” total a chaque instant, et qu'elles n'ont pas leur but ni

leur raison d’étre en elles-mémes mais par rapport au “dessin” total de


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


23

chaque instant et au “dessein’ total qui se poursuit dans l'univers.

Mais que nous rappelle un tel rapport entre l'univers et Claudel? Je
crois que c'est le rapport entre le théatre et le spectateur. En effet, Claudel
lui-méme compare 1'univers a un drame. L'univers en tant que drame et
Claudel en tant que spectateur 5, ce schéma exprime son attitude devant
I'univers mieux qu'aucune expression abstraite. Kt le passage suivant qui

développe ce schéma résume pour le moment la cosmologie de Claudel:

Le temps passe, dit-on, oui: i/ se¢ passe quelque chose, un drame
infiniment complexe aux acteurs entremélés, que l'action méme introduit
ou suscite. Qu'un critique se poste devant la scéne béante! il ne
s'agit pas d’une rangée d'automates isolés produisant le méme geste
indéfiniment, mais d'une action commune, d’'une commedia dell’arte, qui
se poursuit. J’y ai moi-méme mon entrée et ma sortie; mes répliques sont
stipulées. La. toute chose, tout étre est son nom propre, son poids
spécifique dans le milieu ou il est immergé, sa valeur totale en tant que

signe du moment ou l’'action arrive (CT 144).

Mais sa cosmologie n'est pas encore achevée ici. C'est pourquoi j’ai dit “pour
le moment”. L’'énergie qui fait marcher ce drame, l'auteur caché, le role de
chaque chose., et la particularité de 1'homme, tout cela n'est pas encore
indiqué. Ce n’est qu aprés avoir expliqué ces problémes que sa cosmologie
s’accomplit.

Mais avant cela. expliquons le mot “co-naissance” et le sens que Claudel
lui donne. Car l'idée dont ce mot se charge est précisément ce qui soutient
sa cosmologie. Par cette idée, toutes les parties peuvent se lier les unes aux
autres et étre rattachées a l'ensemble; et toute chose peut recevoir sa propre
vocation et 'accomplir.

Claudel établit une parenté entre ces mots, “connaissance’ et “naissance”,
et puis “co-naissance”. Le rapport entre eux est trées mmportant. Il dit: “Nous
ne naissons pas seuls. Naitre, pour tout, c’est connaitre. Toute naissance est
une connaissance.” (TCM 149). Comme le montre cette phrase “Nous ne
naissons pas seuls”, “naissance” signifie toujours pour lui “co-naissance”.
Mais que signifie “naitre est connaitre” ou “co-naitre est connaitre”? Comme
il releve la “connaissance de construction” et la “connaissance de constatation”
en tant que “connaissance”, examinons-les respectivement.

D’abord, a propos de la “connaissance de construction”:


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


24

(...] toute chose qui s'inscrit dans la durée est requise par la
constitution ambiante et préalable de sa condition complémentaire et trouve
hors d’elle-méme sa raison d’'étre qui se parfait en I’engendrant. J'appelle

trés proprement connaissance, oui cette nécessité pour tout d'étre partie

(TCM 149-50).

C’est ainsi qu’'ils [(tous les étres) connaissent les autres étres et se

connaissent eux-mémes en étant ce qui leur manque (TCM 149).

Aucune chose n’est compléte par elle-méme. Toute chose appelle donc ce qui
lui manque pour étre compléte. Il s'ensuit que toute chose accourt au lieu
auquel elle est appelée: en le remplissant elle subit la forme que les autres
choses ambiantes lui imposent et y apparait: c’est sa naissance. Et en méme
temps, en délimitant et définissant ce qui l'entoure, elle le connait et le fait
co-naitre avec elle. En résumé, connaitre est connaitre le lieu préalablement
constitué pour soi et y co-naitre. Telle est la “connaissance de construction’.
A propos de la “connaissance de constatation’:

[...] notre connaissance c’est l'oeuvre de I|'épanouissement circulaire
constamment de notre étre en état constamment de vibration, et sur lequel
viennent s'insérer les touches diverses qui sont les objets de cette
co-naissance spéciale (MI 232).

Difféerente de la “connaissance de construction”, celle-ci s'applique uniquement
aux étres vivants. Tout étre vivant, qui est toujours en état de vibration., émet
de son centre constamment quelque onde. Cette onde recoit sans cesse sur
elle-méme des modifications par le contact avec l'extérieur. Par la, cet étre
prend conscience de sa propre existence et se fait naitre lui-méme. Et en méme
temps il décrit 1'image de I’extérieur en lui; plus précisément, il connait
I’extérieur et le fait co-naitre chez lui.

Tel est le sens de la “connaissance” et de la “co-naissance’” qui s'égalent.
Revenons maintenant a notre sujet. D’abord, quelle est 1'énergie qui anime
I'univers? Il dit:

Tout est mouvement, ou, ce qui revient au méme, tout est exprimé par
lui (TCM 153).

Le mouvement n’est pas un état momentané de la matiere, local,
accidentel; il n'en est pas seulement un caractére, une “puissance’

inséparable; il est son acte permanent et le suppot méme de son existence

(TCM 154-55).


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


25

Claudel tient le mouvement pour ce qui anime l'univers. Mais, quand il dit:
“Tout est mouvement , ce n'est pas dans un sens purement philosophique.
C'est plutot dans un sens religieux ou théologique. Car, en disant: “L'origine
du mouvement est le frémissement de la matiére au contact d'une réalité
différente, 1'Esprit: la peur de Dieu” (CT 125), il met la présence de Dieu a
I'origine du mouvement.

Dieu, étant toute l'existence, écrit Claudel, ne peut permettre a rien
d’exister aussi, qu'a la condition de s'exclure a sa mode de Lui. L homme,
ce témoin vertical, ne peut constater, en fin d'analyse de la matiére, que
le fait pur mathématique, le mouvement (TCM 184).

En somme. rien ne peut exister dans Celui qui I'a créé, Dieu. Car Dieu est
I'Etre méme. Pour obtenir sa propre existence, tout doit s'exclure de Lui.
Par conséquent, tout fuit de sa propre origine, Dieubt. Cette fuite est
précisément pour Claudel le type du mouvement. C'est ainsi que I'énergie qui
anime l'univers est indiquée.

Passons maintenant au deuxieme probleme: qui est l'auteur caché de ce
drame qu'est l'univers? On peut tirer facilement la réponse de son idée du
mouvement. C'est Dieu. Dieu seul est ce qui e¢si, et ce qui est complet et
suffisant en soi-méme. Il est seul immobile et le seul point fixe de tout le
mouvement. Il crée toute chose et soutient l'univers. Dieu est précisément
le centre de la cosmologie de Claudel. Tout est arrangé et disposé autour de
ce noyau. Etant donné ce centre immobile. sa cosmologie dynamique qui fait
que tout est mouvement est absorbée dans celle statique qui est bien ordonnée
par Dieu.

Troisieme probleme: quel est le role de chaque chose? 11 dit:

Dieu de sa création se réserve a tout moment des témoins. Ils ont a
porter des témoignages divers selon leur ordre (TCM 188).

Le role commun assigné a toutes les créatures est d'étre témoins de l'univers
que Dieu a créé et de porter des témoignages. Klles doivent remplir ce role
commun selon leur ordre, et selon la place et I'instant dans lesquelles elles
sont appelées. Or, étre témoin de l'univers et porter témoignage, c'est
concréetement co-naitre a l'univers et connaitre l'univers; autrement dit, ¢’est
remplir son devoir envers l'extérieur, envers I'image totale de Dieu qu'est
I'univers, et celui du particulier envers le tout. Toute chose, d'apres Claudel,

“depuis le Séraphin jusqu’au ver’  (TCM 202), est rattachée a ce role.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


26

L’homme n’est pas non plus une exception:

[...] ce corps [I’homme] est environné d'autres corps: il ne nait point
seul; a chacun de tous les instants de sa durée, il co-nait. En cette
acceptation primitive, ainsi que tous les autres corps, il compleéte
I'ensemble ou il apparait, il remplit un compartiment [...] (TCM 164).

De méme que d’autres créatures, l’homme aussi co-nait au monde et connait le
monde. Mais est-ce que c'est le seul role assigné a I'homme? Claudel ne le
pense pas.

Examinons maintenant le quatriéme probléeme: la particularité de 1'’homme.

A ce propos, Claudel dit:

Par rapport au monde. il [1’homme] est chargé du role d’origine, de

.

faire” le principe selon quoi tout vient s’ordonner (fuire. un peu comme

on dit qu'Ulysse faisait le mendiant ou Thersite le prince), il est général,

il est le sceau de 1'authenticité. Par rapport a Dieu, il est le délégué aux

relations extérieures, le repréeseniant et le fondé de pouvoirs (TCM 184).
L’homme est le “représentant” de Dieu. Telle est sa réponse. L’univers est
remis & I’homme. L’homme est mis a la place premiére de toute la création. Il
a le privilege de posséder l'univers. Mais on ne doit pas se tromper. L homme
est le “représentant” de Dieu, non pas Dieu méme. Il n'est pas moins que
d’autres étres une créature de Dieu. Ce n'est qu'au nom de Dieu que 'homme
posséde l'univers; il n’en est pas le possesseur légitime. Claudel reconnait
la la grande faute de 1'homme. Par exemple, il dit ceci:

II [I'homme] s’'est approprié toute cette partie de la création au milieu

de laquelle il a été placé, il en a usé et abusé comme de son bien
personnel [...] (TCM 197).

Mais, eétre le “représentant” de Dieu, posséder 1'univers, et assumer le
role d'origine de I'univers, que signifie cela concrétement? Claudel donne
un autre sens speécial a la parole “posséder I'univers’, différent du sens
ordinaire. En somme, différent d'autres créatures, ’homme a réussi a dégager
le “sens” essentiel, le “nom” de toute la création; il a obtenu “le mot”, qui
est précisement pour Claudel la forme condensée de 1'univers:

Dés lors, nous avons sous la main une petite création (vocabulaire)

dont nous disposons a notre volonté comme un enfant des animaux de

son arche (TCM 180).

Posséder 1l'univers, assumer le role d'origine de lunivers, cela signifie


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


27

posséder “le mot” qui est “une petite création” et l'employer a sa volonté.
Pour ainsi dire, I'homme a recu de Dieu le devoir et le droit sublimes de
comprendre l'univers, d’en dégager le sens. De plus, comme Claudel dit:
“[...] comme je suis chrétien, pourquoi en dégager le sens? c’est pour un
sacrifice offert a Dieu” (MI 238), dégager le sens de l'univers, ce n’est que
pour offrir un sacrifice & Dieu: c'est justement “I’hostie intelligible” (TCM
188).

Voici que tous les problémes sont résolus. Résumons l'ensemble de la
cosmologie de Claudel pour la préciser. Toute chose court au lieu ol elle est
nécessaire pour compléter ce qui manque. Ainsi, toute chose s’'associe
graduellement a l'ensemble. Et ce qui soutient I'acte de connaitre le lieu on
elle est nécessaire et d'y courir est le mouvement. A l'origine du mouvement.
il v a le contact avec Dieu. Si bien que tout acte dans l'univers, et puis le
“dessin” et le “dessein” que présente l'univers, tout cela est réglé par Dieu.
Et 1'homme, étant inséré lui-méme dans le “dessin” et le “dessein” de l'univers
de méme que d'autres créatures, les déchiffre. Il dégage le sens de l'univers

et I'offre a Dieu qui est précisément celui qui a assigné ce sens a l'univers.

Telle est la cosmologie de Claudel. Je crois qu'elle est construite trés

solidement. Claudel est vraiment un poeéte cosmique.

Notes

1) Cet article est le dernier chapitre remanié de notre thése de maitrise
rédigée en 1975: Paul Claudel: Dicu et lunivers.

2) Le mot “catholique”™ désigne au sens originel “universel”. Claudel emploie
souvent ce mot a ce sens.

3) Les termes “horizontal” et “vertical” sont de Lesort. (P.-A. Lesort,
Paul Claudel par lui-méme, Seuil, “Ecrivains de toujours”™, 1963, p.58.)

4) Ibid.

5) Cf. “Reves”, Connuissance de U'Est, Euvre poétique, Gallimard, p.67.
Dans ce poéme il se dit “spectateur du théatre du monde”.

Or, Claudel est a la fois un spectateur et un acteur, car dans le

drame de l'univers lui aussi joue son role. Enfin, il regarde objectivement

comme un spectateur ce drame auquel lui-méme participe comme un acteur.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


28

6) Dieu seul existe: I’'Etre est un. Toute chose qui n'est qu’'une créature de
Dieu et qui n'est pas Dieu méme ne peut pas donc éire comme Lui: elle
ne peut pas subsister en acte permanent. Elle demeure toujours dans le
passage continuel de la puissance a l'acte: c’est le mouvement. Enfin, elle
ne peut trouver sa propre existence que dans le mouvement.

S’exclure de Dieu, c'est s’exclure de I'Etre: cela signifie ne pas
étre. c’est-a-dire étre en état de mouvement. S'éloigner de Dieu, c’est

étre séparé de I'Etre et étre jeté dans le mouvement.

Abréviations des oeuvres citées:

CT: “Connaissance du temps”, Art poétique, (Euvre poétique, Gallimard,

“La Pléiade”. 1967.

TCM: “Traité de la co-naissance au monde et de soi-méme”, Art poétipue,

Ibid.

MI:  Mémoires improvisés, Gallimard, 1969.





