
Title A. ランボー : 「都市[I]」と「都市[II]」の関係に
ついて—作品の解釈を中心にして—

Author(s) 小谷, 征生

Citation Gallia. 1997, 36, p. 33-41

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/7988

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



33 

A. ランボー:「都市[ 1 J J と「都市 [n JJ の

関係について

一一作品の解釈を中心にして一一

小谷征生

はじめに

『イリュミナシオン』中、最長の作品である「都市 [I]J と「都市 [II] J は原

稿を清書する段階で起きたと思われるミスのために、ランボーが当初予定してい

た配列順序、つまり掻き消されたローマ数字の順序ではなく、「都市 [II]J í都市

[I]J の順に置かれ、しかも中間に『さすらう者たち』という作品を挟む形に

なってしまった。この原稿清書の段階で起こったミスによる配列順序の変更につ

いては、別稿において論ずることにし、拙論においては作品の解釈を通して、 2

つの作品の関係を探ることにする。

拙論においては、ランボーが当初予定していたと思われる順序、アンドレ・

ギュイヨー、ジャン=リュック・シュタインメツツ、ルイ・フォレスチエ等が採用

している配列順序、つまり「都市 [I]J、「都市 [II] J の順序で解釈を進めてゆく

ことにする 1) 。

「都市口 ]J においては、都市の記述がほとんどまったくない「都市 [ll]J と

異なり、冒頭に都市の中心になるであろう「アクロポリス」が置かれ、その都市

の様子が以下に記述されていくが、その記述の視点は都市の中心部から商業区域

へと移り、最後に都市の外部である「郊外J に至る。その問、古代ギリシャを代

表する建築物である「アクロポリスJ から始まり、「建築の古典的傑作のことごと

く」が示す古代ギリシャ・ローマ、 13世紀ゴチック様式を想起させる「サント・

シャベル」、さらには中世、ルネサンス、近代を想起させる「間道」、「ドーム」、

「技巧を凝らした鉄筋J といった古代から近代に至る時代の建造物が現れ

1 )テクストは A ・ギユイヨーのもの、 llluminations， texte 騁abli et comment� par Andr� Guyaux , 
ﾀ la Baconnière, coll. Langages , 1985 を使用したが、紙幅の都合上、テクストの全体を掲載す
ることは不可能であることを付記しておく。



34 

る 2)。その中で目を引くのは、冒頭の「アクロポリス」が「現代の野蛮がもって

いる最も壮大な構想をも越えている」ことから窺える都市の並外れて巨大な規模

であり、以下における「パンプトン・コートの20倍もある場所」、「直径約15000

フィート」といった具体的な数値からもその尋常でない規模が表わされている。

また、「奇抜な巨大趣味において」、「建物の番人や役人の巨像じみた姿」、「巨大な

灯火」にもそのことは窺える。

現実の都市の規模を遥かに凌ぐ規模をもった「都市」を前にして、話者は「言

葉で言い表すのは不可能だ、」と断念を語る。(同様の断念は、「山の手には不可解

な地区がいくつかあるJ や第 2 節冒頭の「銅製の歩道橋、平屋根、中央市場や列

柱を取り囲む階段のしかるべき場所に立てば、街の深さが判断できると思ったの

だが。それこそ私の理解の及ばなかった驚異なのだ。アクロポリスよりも上や下

にある他の地区の高さはどうなっているのだろうか」、さらにそれに続く話者の自

己規定を伴った「今のよそ者には、確認不可能だ」にも現れる。)この「言葉で言

い表すのは不可能だ‘J という断念の生じる理由を、「アクロポリス」が現れた地

域、つまり「言葉で言い表す」対象である「いつも変わらぬ灰色の空が生み出す

鈍い光」や「地面を覆う永遠の雪J が暗示し、さらには「ノルウェーのネプカド

ネザル王というべき人物」の示す北方の地域が、現実のアクロポリスが存在して

いる地域と相容れないことに求めることはできない。それは、現実の様々な規範

を突き破り、相容れない要素、両極端の要素が融合することによって、彼我の関

係が変わる瞬間、主体の変容が客体の変容を誘発する詩的昂揚時に経験される生

成のデイナミスムに、自己の詩的生命を賭ける詩人の姿 3) とはまったく逆の表現

であるからだ。

話者の断念の理由は「アクロポリスJ の現れた地域に求めるべきではなく、複

合過去をともなって表された「建築の古典的傑作のすべてが、奇抜な巨大趣味に

おいて再現されたのだ」に求めるべきだ。「建築の古典的傑作のすべてJ とはそれ

が生み出された当時には、新たな建築様式、つまり世界にとっては未知のもので

あったのだが、後世の白から見れば、既知のものであり、建築上の規範そのもの

である。既知のものの過去のある時点における再現とは、現実を現実たらしめて

いる規範そのものが再生産されたことにほかならない。このことは、現実を現実

たらしめている規範を抜け出し、未知のものに至らねばならない(超越論的意味

を不断に超出し、自らが意味を生成しなければならない)者と詩人を位置付け、

そのための修練を自らに課したランボーの姿とは相容れない 4)。現実の都市の規

2) Bruno Claisse. Rimbaud ou “ le d馮agement rêvれ. Biblioth鑷ue sauvage. 1990. p.75参照。

3) , 4) いわゆる『見者の手紙』として知られる 1871年 5 月 15 日付のポール・ドメニー宛の書
簡や『地獄での一季節』の「錯乱 H 一一言葉の錬金術」等の記述から考えられるところであ



35 

模を遥かに凌ぎ、その点では現実を現実たらしめている規範を超出しているかの

ように見えるこの「都市」は、実のところ、そうした規範一一むしろ、「都市J の

巨大性が規範の規模、堅牢さを示しているーーそのものである。換言すれば、詩

人の想像の中に定立された「都市」は超越論的意味の再生産にほかならず、未知

の創造性=超越論的意味からの不断の超出と意味の生成に欠けている。「再現され

たJ í建築上の古典的傑作」を前にした話者は、その「古典的傑作」が生み出され

た当時に秘めていた未知の創造性から疎外された「今の時代のよそ者」なのであ

る。この疎外感が話者に断念を強い、そのために、話者の記述は創造者のもので

はなく、観察者のものとなる。創造行為に伴うディナミスムを思わせる記述は影

をひそめ、都市を形成する建造物は絵画のようにスタティックなものとして語ら

れる (í私は(. . .)絵の様々な展覧会に居合わせている。J) 。この時、「青春NJ

一二人称への語りかけの形を採り、創造者の粋|寺が前面に表され、過去と現在

が創造者たる「お前J の「糧」になることを含め、動詞の時制が単純未来である

点、その行為は現在の時点では留保され、その意味では現在における実行の断念

を逆説的に諾っているが一一の話者の内なる声が、この疎外感による断念に拍車

を掛けることだろう。

(. . .)和声的、建築的な可能性のすべてがお前の座席の回りで動き出すだろ

う。(. . .)お前の周囲には、もの珍しい昔の群衆や怠惰な豪者が夢見るよう

に流れ込むだろう。お前の記憶もお前の五感も、お前の創造的衝動を養う糧

でしかないだろう。世界はといえば、お前が出て行く時にはどうなっている

ことだろう。ともかく今の外観は何ひとつとどめてはいないだろう 5 )。

話者の疎外感は、「絵の様々な展覧会」の中の 1 枚の絵に対してもらした「何と

いう絵だ」という感嘆文の後に置かれ、バピロンの神殿修復、首都防衛のための

防御壁の建築、空中庭園の建設などで知られる古代バピロニアの王ネプカドネザ

ル 2 世一一この固有名が「公園は、見事な技術で練り上げられた原始の自然を表

している J や第 2 節冒頭の「銅製の歩道橋」から始まり「アクロポリスよりも上

や下にある他の地区の高さはどつなっているのだろう」と都市が上下に伸びてい

ることを示す記述の伏線になっている一ーとは対照的に用いられた撞着語法「ノ

ルウェーのネプカドネザル王というべき人物」にも現れる。ネプカドネザルとい

う固有名詞は、普通名詞化によって匿名化され、再現された建造物のもとで、未

る。湯浅博雄、 r<私=他者)の経験、あるいは〈未知1> への接近」、『未知なるもの=他なる
者』、哲学書房、 1988年所収参照。

5) r青春NJ



36 

知のものの創造者としての意味を失い、既知のものの再現者となる。

さらに、話者の疎外感は形を変え、現実の規範を補強し、既知のものである建

造物を守る「下っ端役人」、「番人」、「役人」への不快感、恐怖となって現れる

(í党天王よりも尊大である」、「私は震え上がってしまったj) 。また、中心部をな

す建造物が外部に向かつて聞かれていないことを示す記述につながる (í建物が集

まり、広場や中庭、周囲とは隔絶した高台を形成することになったので、御者た

ちは締め出されてしまったj) 。陸上の交通手段である馬車の不在が述べられるだ

けでなく、建造物の巨大化とは裏腹に媛小化された海 (í入江j) には海上の交通

手段である船が見いだされない。

第 2 節において、話者は再び自己の疎外感、「都市」と自己との決定的な隔たり

を確認し (í(. . .)、私は街の深さを判断できると思った。それこそ私の理解の及

ばなかった驚異だ。今の時代のよそ者には、確認することは不可能だ。j) 、記述は

「商業区域」に移り、第 3 節においては、「都市」の周辺部=í郊外」に移る。そ

れとともに「都市J の内部にあった時のような疎外感は薄れ、「光に溢れた大気」

に示される一種の解放感が生まれる。そして、「郊外」は「都市」の外部である

「田園」へと「奇妙な具合に消えてゆく」が、この「奇妙」さは、意味の再生であ

る「都市」の外部を、都市との関係でしか成立しない「田園J と記述すること、

つまり意味の外部に出ることは、なおも意味の再生との関係の中にあるというこ

とに起因している。だから、「田園」から言い換えられた「伯爵領」に現れるの

は、代々の家名や領地を受け継ぐこと=意味の再生によって存在理由を確保して

いる「貴族たち」でもなく、文明の様々な規範に縛られていない状態=意味の外

部にある野生人でもなく、両義性の中に置かれた「野生の貴族たち」なのである。

しかし、その「野生の貴族たち 6)j の行為が、出来事に参加するか、出来事を目

撃した人物がそれを年代順に記述したものである「年代記」を「狩るJ とは、「年

代記」が編まれる過程で抜け落ちた様々な出来事を取り込み、「年代記」を現在の

固定した状態から流動的な状態へ移し、そこから新たな意味を生み出させること、

つまり「年代記」を異化することであると言える。これこそが、再現された「都

市」に疎外された話者の企図一一「都市」を異化し、「都市」が秘めている創造性

(生成のデイナミスムとして現れる)を取り出そうとすることーーを表しており、

最終部に「人聞が創造した光のもとでJ を置いたのも、創造されたものとしての

都市と創造性を秘めたものとしての都市こそが問題になっていることを示唆して

いると捉えることができるだろう。

6) í生活 IIJ には、この箇所を念頭において書かれたような「今では、地味な空をいただく
刺々しい回国の貴族となって、僕は(...)思い出しては心動かしてみようとするのだ」という
記述が見いだせる。



37 

E 

「都市 [ll]J は、「いくつもの都市だ。あの夢のアレガニ一山脈とレバノン山

脈が準え立ったのはこの民衆のためなのだ、oJ という提示表現で始まり、この「都

市」が、「あの夢のアレガニ一山脈とレバノン山脈」として示されるが7)、ここで

用いられた指示詞「あのJ は、これらの fùJ脈J が「準え立つ」以前に、話者が

それらについての知識をもっていることを示している。現実的なその知識の源泉

は J=L ・シュタインメツツが指摘するように 8)、ボードレールによって紹介され

たエドガー・ポーの『オーギュスト・ベロー氏の回想.!I (阿片中毒者の主人公は山

を散策中に幻想的な街の出現に出会うことが書かれている)の読書経験によるだ

ろう。その知識に結び付いて経験された夢の世界を、目覚めてもなお夢の世界が

目の前で展開しているかのように語る幼児のように、現前するものとして語って

ゆき、第 2 節の「私の眠りとごくわずかな動きが由来するあの地域」で第 1 節を

夢の世界の出来事として振り返る構成が採られているように思える。しかし、第

2 節では「私の眠り(. . .)が生み出すあの地域」ではなく、「私の眠り(. . .)が

由来するあの地域」と書かれており、詩篇を単に夢の世界を記述したものとする

には無理が生ずる。だから、 ff眠り」は冒頭の「夢」を想起させるが、近付き得

ない生命の源泉、無意識のメタファーである「あの地域」に先立つものが「眠り」

なのである 9) J というギュイヨーの見解は説得力を持つ。しかし、第 1 節の記述

対象が夢の世界そのものではなく、夢の世界の無時間性としてしか記述されない

ものであれば、その対象を記述するための条件としての「眠り J (反復の複数形が

用いられ、後に触れる「ヴィーナスの永遠の誕生」と呼応する)が、記述対象で

ある「あの地域」に「由来する」のも当然だと言える。むしろ、記述対象が夢の

世界の無時間性においてしか記述されないからこそ、「夢」と「眠り」の関係を逆

転させたと言えるだろう。記述対象が、「都市 [I]J の話者が自己の姿を「野生

の貴族たち」に投影して暗示した都市の秘められた創造性(生成のデイナミスム)

であるため、夢の世界の無時間性としてしか記述できず、都市の建造物(=創造

性の表出の結果)としては記述できないため、人間の創造物である都市とは対極

にある自然の創造物である山脈 (f夢のアレガニ一山脈とレバノン山脈J) に架空

の無時間的世界を措定したのだ。

冒頭で「都市」を「夢のアレガニ一山脈とレバノン山脈」と措定し、その規模

が「都市 [I]J の巨大都市を凌駕するものであることが示される。「都市」が複

数形であるのをはじめ、作品全体にわたって、名調の複数形を多用し (f神話的問

7) A. Guyaux , ibid. , p.l 37参照。

8) Ri抑lbaud， (Euvres com�l鑼es IlI-llluminatiolls, 馘. J. L. Stcinmetz, Flammarion , 1992, p.] 61. 

9) A.G町日山， i /J id. , p138. 



38 

有名調を含め、多くの名詞が複数形で用いられ、増殖・繁茂の感じが強調されて

いる川J) 、神話的要素、伝説的要素を歪曲した形で、作品中に挿入し、山に関係

した語句を多用することによって、空間の垂直方向への拡大を際立たせている o

t た、動詞は激しい動きを表すものが用いられ、夢の世界の無時間性を表す現在

形が使われている。さらには「古い火口が旋律豊かにほえているJ にはじまり

「愛の祭典が鳴り響く J、「カリヨンが追い掛け合うように、けたたましく鳴るJ 等

音響、音楽といった聴覚的要素が重要な働きを担っている。そして、極めて単純

な統辞法からなる各文は連結辞を伴わずに並置され、それらから浮かび上がる

ヴィジョン・イマージュがぶつかり合い、響き合うことで増殖しながら、作品世

界が生成のデイナミスムを暗示するものとして展開される口

注目すべきは、爆発とともにあらゆるものの姿を一変させてしまう火山=蘇生

した「古い火口」の昨裂から始まる生成のデイナミスムが頂点を迎える「ヴィー

ナスの永遠の誕生J のヴイジョンである。その間に、「愛の祭典」、「巨大な歌手た

ちの団体」、「灼熱の空は船の帆を旗で飾り立てる」等からは祝祭のイマージユが、

「ローランたち」からは戦闘のイマージュ(生と死の角逐のイマージュ)が現れ、

「ヴィーナスの永遠の誕生」に先立つ「華麗なる終幕が崩れ落ち、高みの畑とひと

つながりになり、(. . .) J で、下降 (í崩れ落ちJ) 、上昇 (í高みの田園J) 、下降

(í雪崩J) と続くイマージ、ユが、「最も高い稜線のさらに上方には」において、烈

しい上昇のイマージ、ユに転換され、空間が転位され、「ヴィーナス 11) の永遠の誕生

に荒れ騒ぐ海」が現れる。「ヴィーナスの永遠の誕生」という撞着語法から引き出

せる意味は反復であり、誕生の反復はまた死の反復でもある。「男性合唱団の船隊

を浮かべ、貴重な真珠や二枚貝のざわめきに満たされ」ることで「ヴィーナス」

の誕生は祝福され、神話のイマージ、ユが踏襲されているようだが、「男'性合唱団」

は冥界をさまよう竪琴の名手オルフェウスを想起きせ、「海」は「時折死の閃光を

放ちながら、場りをみせる」ことから、その誕生は既に死を苧んでおり、神話の

イマージ、ユは歪曲される。つまり誕生と死の角逐は反復し、誕生は死を、死は誕

生を常に妊胎しているということだ。このことは、既知のものと未知のものとの

関係、超越論的意味の再生とそれからの超出との緊張関係に置き換えて捉えるこ

とができるだろう。つまり、ランボーにあっては既知のものは詩的死物に等しく、

そこからの超出=未知のものに至ろうとすることこそが詩的生であり、既知のも

のからの超出(未知のものに到達するまでの瞬間的動態)のデイナミスムこそが

10) rランボー全詩集』平井啓之、湯浅博雄、中地義和共訳、青土社、 1994年、 p.716o 

11) 初期の『太陽と肉体』においては「一切が増殖し、一切が成長する!/おお ヴィーナス、
おお 女神よ! J と謡われ、『朝の良き想念』では「パピロン王の臣下たる/おお! この可
愛い働き手たちのために/ヴィーナスよ! 心おごれる恋人たちを/しばらくそっとしてお
いておくれ」とあり、創造行為、生成に関係付けられている。



39 

生成のデイナミスムである。そして、詩的営為の中で世界をこの生成のデイナミ

スムの内に投げ入れることが詩人の務めとされる凶。しかし、既知のものを超出

し、未知のものに到達すれば、その瞬間から未知であったものは既知のもの=詩

的死物となる。従って、未知のものに到達するには、既知のものからの不断の超

出が要求されることになり、その意味で、誕生と死は永遠に反復すると言える。

これ以降にも、架空の無時間的世界は様々なイマージュを横溢させながら、

「ヴィーナス」が「鍛冶屋や隠遁者のすむ洞窟に入って行く J (r鍛治屋」は鍛冶の

神、火の神であるヴィーナスの夫ウェルカーヌスは「古い火口」を、「隠遁者」は

聖アントニウスの誘惑における様々な幻想をそれぞれ連想させる)とともに、そ

の舞台となった山を離れる。

「郊外のバッカスの亙女たちJ で示唆されたように、記述が山を離れるととも

に、記述からは神話の要素は姿を消し、「鐘楼J (r峡谷で叫ぶJ rカリヨン」が想

起される)、「骨で建てられた城J (戦闘による死のイマージュが想起される)と

いった建造物が、あたかも山から襲いかかってくる「嵐」に飲み込まれたように、

生成のデイナミスムの中に飲み込まれ、「鐘楼」は「諸国民の思想を歌い」、「城」

からは「未知の音楽が流れ出す」。この 2 文においては、死すべきものを前に置

き、誕生すべきものを後に置くために、 2 つ目の文は倒置構文が採用されている。

「伝説という伝説が動き回り」とは、これまでに現れたヴイジョン・イマージュの

増殖を総括した表現である。「大鹿たちが町に押し寄せて来る」の「大鹿」には

「勢い、感情のほとばしり、躍動J 等の意味もあり、「町」もまた生成のデイナミ

スムに巻き込まれることが窺える。「嵐の楽園」とは、ヴイジョン・イマージュが

溢れ出る夢の空間として措定された山のことであり、そのことが動詞「崩れ去る」

で表され、嵐の荒れ狂う音に山の崩壊する轟音が重なり、夢の空間で繰り広げら

れた祝祭は終鴬を迎えることになる。

それにもかかわらず、「野人たちは休みなく夜の宴を踊っている」とはどういう

ことなのか。ここでの「夜の宴」は「愛の祭典」や「月は燃え、突える」と結び

付き、これまでに展開された世界を言い表していると考えられるが、そうだとす

れば、なおさら、「嵐の楽園は崩れ去る」の後に、なぜ「夜の宴を休みなく踊って

いる」という記述をおいたかが問題になる。この事情を解くためには、これまで

に記述された夢の世界とはまったく異なった時間に支配され、話者が初めて登場

する次の「そしてひととき、私はJ で始まる一文に目を向けなければならない。

中地義和氏の解釈によれば、 r (...)そして第 1 節最終文「そこでひと時、(...)J 

において、描かれる世界と話者との関係が決定的に変化する。話者がそれまで対

12) 湯浅博雄、前掲論文参照。



40 

象として描いてきた世界に想像裡に「降りて」ゆき、そこに身を置くことで、架

空の無時間的世界に話者の現実の時聞が流れはじめる。(. . .)想像世界のなかに

話者が介在してゆくことで、魔法が解ける凶」ということになる。前文において、

「休みなく」で示唆された架空の世界の無時間性と複合過去や計量化される時間

「ひと時 αune heure 怜」で表された話者を支配する現実の時間とは、まったく位

相を異にし、現実の時間に支配された話者が架空の世界に降り立つことはできず、

実際に「降り立った」先は架空の世界ではなく、現実の都市「バグダッド」とい

うことになる。現実の時間に支配された話者の記述においては、夢の世界は終わ

りを告げざるを得ない、つまり「嵐の楽園は崩れ去る」わけだが、現実の時間に

拘束されない架空の世界の「野人たちは休みなく夜の宴を踊り」、現実の時間と位

相を異にする架空の世界そのものにも終わりはない。

主体もそれを包みこむ世界もそれまでの存在の殻を打ち破ってゆくものの、未

だ別の何者かとしては現れない瞬間的動態一一詩的昂揚時に繰り返し訪れる瞬間

的動態一一、これこそランボーが詩的表現に転位することを求める生成のデイナ

ミスムである。強度の差異としては現れ、時間の流れとしては現れず、従って、

現実の時間に即しては記述できず、言語に転位されれば、即座に雲散霧消する危

険性を常に苧んでいるこの生成のデイナミスムは、相互の入れ換えが可能なほど

単純な統辞法や統辞論的、意味論的に成立不可能な表現、或は撞着語法によるほ

のめかし、夢の世界や幻想的世界の無時間性として表現せざるをえない。このこ

とを、様々なイマージ、ユやヴィジョンによって現出させた架空の無時間的世界の

記述とそれに続く「そこで、いっとき、私は(. . . )に降り立った」という現実の時

間に支配された話者の記述との断絶から読み取ることができる。

おわりに

「都市J という共通のタイトルを持つ 2 作品は、 A. ギュイヨーの言うように

「これらの 2 詩篇を 1 つの詩篇と考えるなどは論外である」のではなく、再現(創

造)された「都市」と創造性を秘めた「都市」一一生成のデイナミスムとして現

れる都市の創造性こそが問題にされているが故に、創造物としての都市=建造物

の無機的・有機的集合体を示す記述は見当たらないーーの緊密な関係をもった 1

つの詩篇として読むことができる。そして、そのように読むことによって、ラン

ボーにおける都市が、超越論的意味の再生と超越論的意味からの不断の超出=意

味の生成という 2 側面を持っており、この 2 側面は、生が死を、死が生を常に脹

胎しているように、常に緊張関係一一大きさとしてしか捉えられないことが都市

13) 前掲『ランボー全詩集』、 p.717 o



41 

の巨大性に暗示されている一一の中にある。ランボーが世界に詩的生命を吹き込

むのは、後者、すなわち超越論的意味からの超出に伴う生成のデイナミスムを詩

的表現に転位するときである。このことが 2 つの「都市」から引き出せる意味で

ある。

(甲南大学非常勤講師)




