
Title
ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社
会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評
価—その理論的モデルを求めて

Author(s) 田中, 均

Citation Co＊Design. 2021, 10, p. 53-71

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/83306

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



53

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的
開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―
その理論的モデルを求めて

田中均（大阪大学大学院文学研究科／ COデザインセンター）

Hitoshi Tanaka (Graduate School of Letters / Center for the Study of Co* Design, Osaka University) 

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: 

Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Pri-

or Attempts

　本稿は、英語圏の哲学的美学、具体的にはニック・リグルによる二つの議論、すなわち、ストリートアート
の定義と、倫理的－美的価値としての「awesome」の分析を参照して、これらの議論からアートプロジェク
トの美的経験および美的価値についての理論的知見を得ることを試みる。リグルはストリートアートを、人々
の生活の空間としての「ストリート」を素材とすることが内在的価値を持つ芸術として定義しており、これを
ふまえると、アートプロジェクトは、生活の空間と「アートワールド」の接触と交渉のプロセスとして理解でき
る。またリグルは、やはり人々の生活の空間において規範や役割から逸脱して個性を他者に示すことを「社
会的開放」と呼び、これが他者によってやはり「社会的開放」を通じて受け入れられるという、「社会的開
放」の相互享受の倫理的－美的価値に「awesomeness」という名称を与えており、その事例には「リレー
ショナルアート」や「ダイアロジカルアート」などの芸術実践によるコミュニティの形成も含めている。こうした

「awesomeness」の理論からは、アートプロジェクトに参画している人々だけではなく、プロジェクトを観察し
評価する主体も「社会的開放」を実践することが求められると理解される。

ストリートアート、パブリックアート、アートプロジェクトキーワード

Street Art, Public Art, Art ProjectKeyword

   This paper reviews Nick Riggle’s works on art and the aesthetic in public spaces, in order to ex-

amine their applicability to analysis of “art projects”. In his article Street Art: The Transfiguration 
of Commonplaces, Riggle defines street art as an art, whose material use of the street is internal to 

its meaning. Mutatis mutandis, his definition of street turns into the definition of art project as pro-

cess of encounter and negotiation between street (as space for the public) and artworld institutions. 

Riggle analyzes in On Being Awesome: A Unified theory of How Not to Suck “awesomeness” as an 

ethico-aesthetic value: He defines “social opening” as deviation from norms and rolls and expres-

sion of individuality in social practice: If someone’s “social opening” is appreciated by others with 

their own “social opening”, the mutual appreciation has the value of “awesomeness”. Riggle finds 

“awesomeness” in wide variety of (sometimes ephemeral) community building practices, including 

artistic practices called “relational art” or “dialogical art”. The theory of “awesomeness” reveals that 

the aesthetic value of art project depends not only on social opening of participants but also that of 

observers.

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

1 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



5 4

1 はじめに

本稿は、現代の日本で展開されている「アートプロジェクト」の美的価値について理論的に考察する

ために、有益であると考えられる先行研究について検討するという一連の論考の一つであり5番目にあ

たる。「プロセスを重視」する、「社会的文脈としてのサイトスペシフィック」（場所の固有性の重視）、

「継続的展開」、「芸術以外の社会分野への関心や働きかけ」といった特徴を持つ「共創的芸術活

動」としてのアートプロジェクトの美的経験および美的価値を理論化するために、これまで英語圏の現

代美術史・美術批評、パフォーマンス理論、哲学的美学から、理論的な寄与をもたらすと考えられる

著作を取り上げてきた（田中2017, 2018, 2019, 2020）1）。今回は引き続き、現代英語圏の哲学的美学

を背景とする論考として、哲学者ニック・リグル（Nick Riggle）2）の2010年の論考「ストリートアート：共

通の場所の変容」（Street Art: The Transfiguration of the Commonplaces）と、2017年の一

般読者向けの小著『awesomeであるとは：suckしないための統一理論』（On Being Awesome: 

A Unified theory of How Not to Suck）をとりあげる。これらの論文・著作は、直接的にアートプロ

ジェクトについて論じたものではないが、現代英語圏の哲学的美学を背景として「ポストミュージアム」

の芸術、つまり、芸術のための特殊な空間ではなく生活が営まれる空間において展開される芸術につ

いて論じた近年の成果であり、アートプロジェクトの美的経験と美的価値について考察するうえで有益

であると考えられる。論考「ストリートアート」でリグルは、ストリートアートという芸術ジャンルを定義してい

るが、ストリートアートの定義を応用することで、さまざまな芸術ジャンルのなかでのアートプロジェクトの

位置づけを試みることが可能となると考えられる。また、著作『awesomeであるとは』においてリグルは、

「awesomeであること」（あるいは「awesomeness」）を、「社会的開放」（social opening）を通じ

た個性の相互的な享受として規定しており、このような意味での「awesomeであること」が見いだされ

る生活のなかのさまざまな場面の一つとして、（後述するように、非常に広い意味で）コミュニティを形

成するはたらきをするような芸術を挙げている。アートプロジェクトによる多様な社会への働きかけもまた、

あえて一言でコミュニティの形成と言い換えることも可能であることを考えるならば、「社会的開放」は、

アートプロジェクトに関与する人々の相互作用のモデルとして有効であり、「awesomeであること」その

美的価値の基準とみなすことができるだけではなく、アートプロジェクトを経験しその美的価値を評価す

るさいの条件についても示唆を与えるものであると考えられる。

ここで、リグルの著作『awesomeであるとは』のタイトルに現れる「awesome」について暫定的な説

明をしておこう。英語の形容詞「awesome」は、もともと「畏怖の念を起こさせる」ないし「荘厳な」とい

う意味を持つが、くだけた用法として、「すごくいい」（extremely good）という意味で用いられる3）。

リグルが著作で用いているのはこちらのくだけた用法であり、その意味でこの言葉は他者を賞賛するた

めに用いられる。リグルは、形容詞「awesome」の対義語として動詞「suck」を挙げる（形容詞としては

「sucky」「sucking」）。この語もまた、現代米国の俗語としては、もともとの「吸う」という意味から離

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

2 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



55

れた、「悪い」（bad）ないし「うんざり」（unpleasant）といった意味で用いられる。リグルは『awesome

であるとは』において、「suck」との対比において「awesome」であることの特徴と条件を論じており、

その詳細については本稿の後の部分で説明する。「awesome」が適用される領域は多岐にわたるが、

芸術はそのなかの重要な一つの領域である。「awesome」も「suck」も、このように元来の意味とは異

なる独特な使われ方をしているため、本稿では原語のまま使用する。

本稿ではまず、論文「ストリートアート」を取り上げ、リグルによるストリートアートの定義について検討し、

それを応用して、さまざまな芸術ジャンルのなかでのアートプロジェクトの位置づけについて検討する。さ

らに、リグルが『awesomeであるとは』において「awesomeであること」の基本的な構造を「社会的開

放」によってどのように規定しているのか、また「社会的開放」というモデルを芸術に適用する場合にど

のような論点が明らかになるのかを確認し、そこから、アートプロジェクトの美的経験と美的価値につい

ていかなる知見が得られるのかを検討する。

2 「ありふれたもの」と「共通の場所」

リグルの2010年の論文「ストリートアート」の副題は、すでに見たように、「共通の場所の変容」で

あるが、これは、アーサー・C・ダントー（Arthur C. Danto, 1924-2013）の1983年の著作『ありふ

れたものの変容』（The Transfiguration of the Commonplace）をふまえている。違いは、単語

「commonplace」が単数形（ダントーの場合）か複数形（リグルの場合）かということだけである。実際

のところ、リグルはダントーが『ありふれたものの変容』において展開している議論をふまえており、これ

はリグルの議論の背景として重要であるため、ダントーが「ありふれたものの変容」ということで何を指し

ているのかについて概観しておこう4）。ダントーは、米国におけるポップアートの登場、とりわけアンディー・

ウォーホールによる《ブリロ・ボックス》（1964年）の発表によって、芸術史（より限定的に言えば美術

史）はどのように展開すべきかを指定する「物語」が無効になり、「ポストヒストリカル」な段階が到来し

たと論じている。そしてダントーはこの事態を、ヘーゲルが『美学講義』において論じた「芸術過去論」

を踏まえて、「芸術の終焉」（the end of art）と呼んでいる。《ブリロ・ボックス》とは、当時市販さ

れていた洗剤付きスチールウールのボール紙パッケージの図案（これはジェイムズ・ハーヴェイ（James 

Harvey, 1929-1965）によってデザインされた）を、合板にシルクスクリーンで印刷することによって制作

された作品であり、「ブリロ」はこのスチールウールの商標であるとともに製造する会社名でもあった。ダ

ントーは、「ブリロ」のスチールウールのパッケージと、ウォーホールの作品である《ブリロ・ボックス》と

は、見た目のうえでは区別することができないということから、前者がありふれたもの（日常的な製品のパッ

ケージ）であり後者が芸術作品であるのは、両者の知覚可能な差異によってではないと論じる。ダントー

によれば、「ブリロ」のパッケージを非芸術として《ブリロ・ボックス》を芸術とするのは、前者が芸術の

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

3 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



56

理論と歴史を参照しては作られていないのに対して、後者が参照しているという違いによるのであり（と

はいえ「ブリロ」のパッケージをデザインしたハーヴェイは無名の美術家でもあったのだが）、ダントーは、

《ブリロ・ボックス》という芸術作品をとりまく「芸術の理論と歴史からなる環境（atmosphere）」を「アー

トワールド」（artworld）と呼ぶ。このように、《ブリロ・ボックス》に代表される、日常生活の中にある

デザインやイメージを引用し、知覚的にそれらと識別不可能な芸術作品を生み出すポップアートの成立

によって、美術は視覚的な芸術としていかなる発展を遂げるべきかという歴史物語、なかでも、近代絵

画は三次元的空間を再現することを放棄して、絵画というメディアに固有の平面性を追求するべきであ

るという、クレメント・グリーンバーグ（Clement Greenberg, 1909-1994）に帰される、モダニズムの進

歩主義的な歴史物語はその有効性を失ったとダントーは考える。こうした進歩主義的な歴史物語の終

焉としての「芸術の終焉」以降、芸術家は、その歴史と理論からなる「アートワールド」を参照する限り

において、どんな様式や素材も使用することが可能になり、それゆえに、ごく日常的でありふれたものも、

「アートワールド」に受け入れることによって芸術作品へと「変容」させることが可能になったのである。

以上が、ダントーが論じた、ポップアートによる「ありふれたものの変容」である。これに対して、リグル

が対置するストリートアートによる「共通の場所の変容」とは、美術館、ギャラリー、プライベートコレクショ

ンのような、「アートワールド」を体現する空間の外部の、日常生活が営まれる空間のうちに、誰もが目

にすることのできる作品を挿入することであり、そのような作品自体はありふれたものではなく、美術とし

て視覚的に認知可能な特徴をそなえているものである。リグルによれば、ポップアートに対置されるスト

リートアートとは、「［アートワールドに属する］少数のエリートの洗練された感性だけを喜ばせるのでは

なく、明らかなクリエイティビティ、スキル、オリジナリティ、意味の深さ、美によって、大衆をたやすく美的

に捉えるような芸術実践」（Riggle 2010:243）である。

3 リグルによる「ストリートアート」の定義

リグルは、論文「ストリートアート」において、ストリートアートの定義を試みている。ストリートアートにつ

いて容易に思いつくであろう定義は「ストリートに置かれたアート」（art-in-the-street）だが、リグルは

これを否定する。というのも、ギャラリーに搬入する前に絵画を仮に車に立てかけたからといって、その

絵画はストリートアートではないし、アートフェアで美術が野外に展示されるからといって、その美術はス

トリートアートではないからである（Riggle 2010:244）。リグルはむしろ、ストリートアートにとって本質的

な特徴は、作品がストリートに置かれていることではなく、「アートの制作においてストリートが用いられる」

（the street is employed in the production of the art）（Riggle 2010:244）、ことであると指摘

する。リグルはこの論文のなかで、ストリートアートとして、以下のような事例を挙げている5）。

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

4 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



57

・ジョシュ・アレン・ハリス（Josh Allen Harris）の「インフラタブル・スカルプチャー」（inflatable 

sculpture）の場合、ニューヨークの路上にある地下鉄の排気口にとりつけられた薄いプラスチック素材

が、その下を地下鉄が通過するあいだ膨らんで動物の形になった。

・スティクマン（Stikman）は、小さな棒人間のシールを路上、特に横断歩道に貼った。

・インベーダー（Invader）は、様々な都市で、ビデオゲームのインベーダーの形をしたカラフルなモザ

イクを貼り付けた。最終的な作品は、このモザイクが「侵略」した場所を記した地図である。

・Bluは、映像作品《Muto》で、壁や路上に絵を描いて撮影しては、消して描き直しまた撮影するこ

とを繰り返して、ストップモーション・アニメーションを制作した。この場合、映像作品は物理的にストリー

トにあるわけではない。

以上のような事例を踏まえてリグルは、ストリートアートの条件として、「アートの資源（artistic 

resource）としてストリートを用いるアート」（Riggle 2010:245）であることを挙げ、このような条件を「素

材的な要求」（material requirement）と呼ぶ。この場合の「アートの資源」には、「インフラタブル・

スカルプチャー」における排気口からの風の場合のようにストリートが物理的な素材として用いられる場

合と、Bluの場合のようにストリートが作品の文脈（context）となる場合がありうる。そしてリグルは、スト

リートを意図的に「アートの資源」として用いる場合には、作品ないし作品の部分が「盗難、汚損、破壊、

移動、改変、盗用」といった脅威にさらされるという「はかなさ」6）（ephemerality）を芸術家が引き受け

るということにも言及している。しかしリグルによれば、「素材的な要求」はストリートアートの必要条件で

はあるが十分条件ではない。というのも広告などの商業的な美術はストリートを用いるがストリートアート

ではないからである。

ストリートを用いる商業的な美術とストリートアートを区別するための条件として、リグルは「非素材的

な要求」（immaterial requirement）（Riggle 2010:246）を挙げる。それによれば、「ストリートを芸

術的に使用することは、ストリートアートの意義に内在的（internal）である」。その例としてリグルは、C・

フィンレイ（C. Finley）が大型ゴミ収集箱を装飾的な壁紙で覆った作品を挙げる。作者はこの作品を通

じて、居心地の悪い場所とみられがちなストリートもまた一種の（共有された）居間であることを観客に

気づかせようとしているが、もしこの作品がストリートではなく倉庫やギャラリーに置かれるならば、作品

の意味は大きく損なわれてしまうだろう。それに対して、広告などの商業的な美術の場合は、置かれる

場所によって効果が増減することはあり得るが、その意味が変化することはない、とリグルは述べる。

リグルは、「非素材的な要求」は「素材的な要求」を含意するとともに、ストリートアートの十分条件で

もあるとして、ストリートアートを以下のように定義する。

ある芸術がストリートアートであるのは、ストリートを素材として用いることがその芸術の意味にとって

内在的である場合であり、その場合に限る。

（An artwork is street art if, and only if, its material use of the street is internal to its 

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

5 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



58

meaning.）（Riggle 2010:246）

このように定義されたストリートアートは、以下のような特徴を持つ傾向があるとリグルは述べる。まず、ス

トリートは主として芸術家以外の人々や都市当局によって所有された表面や対象からなるので、そのよ

うなストリートを素材として用いることが内在的な意味をなすストリートアートは、違法性、匿名性、はかな

さといった性質を持つ傾向がある。また、ストリートは芸術のための特別な空間ではないため、そこに展

示されるストリートアートが通行人や他の芸術家に注目されるためには、それ自体としてクリエイティブで

魅力的である（そのような外見を持つ）必要がある。この点で、ストリートアートは、「アートワールド」と

対立関係にある。というのも、ポップアートの場合、ありふれたもの（そのような外見のもの）が美術館や

ギャラリーという特別な空間に展示されることを通じてアートワールドに受け入れられ、それによって芸術

としての地位を獲得するが、ストリートアートはそのような空間を前提とせず、むしろ、アートワールドのた

めの空間に受け入れられるとその意味が損なわれてしまうからである。さらにストリートアートはモダニズ

ムとも対立する。というのも、モダニズムは絵画平面上の形式だけを残して他の要素を捨象することを

要求するフォーマリズムの立場であるが、ストリートアートの素材であるストリートは、すでに実践的・社

会的・政治的な意味を持つ対象によって構成されているからである。

4 ストリートアートとグラフィティ、パブリックアートの比較

リグルはストリートアートの定義を、ストリートアートと類似するジャンルであるグラフィティおよびパブリッ

クアートと比較することによって解説する（Riggle 2010:251-253）。まずグラフィティについて、リグルはス

トリートアートとの歴史的に強い結びつきを認めた上で、ストリートアートとグラフィティとは「別種のアート」

であると区別する。そのうえで、グラフィティが同時にストリートアートでもあるような場合があるかという問

いに、以下のように答える。まず、グラフィティは「単なるグラフィティ」と「アーティスティック・グラフィティ」

とに分類される。「単なるグラフィティ」は、「○○参上」とか「ジャックはジルを愛してる」といったことを

公共の場所に記すもので、これは芸術とはみなされない。これに対してリグルは、「アーティスティック・

グラフィティ」を、1970・80年代のニューヨーク市に由来する独自のスタイル・態度・意図を持ったグラ

フィティによって代表されるものとして規定する。とはいえ、この「単なるグラフィティ」と「アーティスティッ

ク・グラフィティ」との境界は曖昧であり、「アーティスティック・グラフィティ」を定義することは難しいと

認めている。それでは「アーティスティック・グラフィティ」にとってストリートを素材として用いることはその

意味に内在的かどうか、という問いに対して、リグルは、ストリートの「特殊な使用」と「一般的な使用」

とを区別することで答えようとする。ストリートの「特殊な使用」とは、玄関口やレンガの壁など、ストリート

の特定の種類の空間を使用する場合か、ストリートのある特定の場所を使用する場合である。この場合、

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

6 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



59

「アーティスティック・グラフィティ」がストリートアートでないと判断することは難しい。これに対して、ストリー

トの「一般的な使用」は、「アーティスティック・グラフィティ」のグラフィティとしての意味には内在的でな

いかもしれないが、アートとしての意味には内在的でありうると述べる。その例としてリグルは、MOMO

の《マンハッタン・タグ》（2006年）を挙げる。これは、東西2マイル以上、南北およそ1マイルにわたって、

道路に沿って細い線を描いた「巨大」な作品であり、この線を地図上で再現すると「MOMO」という文

字列が読み取れるのである。

次にリグルは、ストリートアートとパブリックアートを比較して（Riggle 2010：253-255）、すべてのスト

リートアートは（公共の場所がその意味に内在的であるという意味で）パブリックであるため、パブリック

アートでもあると述べる。その一方で、すべてのパブリックアートはストリートアートであるかという問いに

対して、リチャード・セラ（Richard Serra, 1938-）がニューヨーク連邦ビル前の広場のために制作し、

その威圧的な外観と通行の障害ゆえに撤去された作品《傾いた弧》（1981年）を、パブリックアートの

彫刻であるがストリートアートではない事例としてあげる。国立芸術基金（National Endowment for 

Arts）も認めたように、《傾いた弧》は特に連邦ビル前広場に設置するために作られたサイトスペシフィッ

クな作品であるため、特定のストリートを素材とすることは《傾いた弧》の意味にとってたしかに内在的

である。しかしリグルは《傾いた弧》をストリートアートとして認めることへの反論として、「即座の応答」と

「2つの応答」、合計3つの応答を行っている。

「即座の応答」は、セラは《傾いた弧》においてたしかにストリートを素材として使用したが、撤去され

ることに頑強に抵抗したことに表れているように、ストリートを意図的に使用するさいに芸術家が引き受

けるべき、作品の「はかなさ」は受け入れなかった、というものである。この第一の論点についてリグルは、

セラは一方で《傾いた弧》の撤去にたしかに抵抗したが、他方で作品を時とともに腐食させることは意

図しえたかもしれない（実際にはこれも意図しなかったことがわかっているが）と考えて、この論点の有

効性は留保する。

そのうえでリグルが提示する「2つの応答」とは以下のようなものである。まず第1の応答は、《傾い

た弧》はストリートアートであるが、「非常に悪いストリートアート」である、というものである。というのも《傾

いた弧》は、「美術館で見られるようなものに似ており、非常に大きくて環境にうまく組み込まれておらず、

その結果として、威圧的で邪魔であり、素っ気なく困惑させものであり、この作品によるストリートの使用

は、この作品をより多く使用する人に対して敵対的である」（Riggle 2010:254）からである。

第2の応答はさらに進んで、《傾いた弧》はストリートを使用したということ自体を否定する。リグルに

よれば、アートワールドに関わる幅広い諸制度（国立芸術基金や多くの美術家・批評家たち）が《傾い

た弧》の設置を支持したことによって、《傾いた弧》はそれが使用した公共空間を「アートスペース」へ

と変容させてしまったのである。もし仮に、アートワールドの支援を受けない単独のストリートアーティスト

が《傾いた弧》の完璧なレプリカをつつましく設置したら、人々はそれを取り壊したり、その上に字を書

いたり、通り道を作ったりしただろう、なぜならそのレプリカは端的に「公衆のため」（for the public）

のものだからである、とリグルは想定する。これとは反対に、アートワールドの諸制度によって支持された

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

7 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



60

《傾いた弧》は「公共空間のなかの美術館」（museum-in-public）になったのであり、それが設置さ

れる公共空間は「アートスペース」へと変容しており、もはやストリートではない、そのようにリグルは主張

する。「ある場所がストリートであるためには、人々はその場所をストリートとして扱わねばならず、その

意味は、人々は実践的な態度のある漠然とした配置を維持せねばならないということである」（Riggle 

2010:255）。リグルはそのような「実践的な態度」について詳しくは論じていないが、重要なものとして、

「空間を社会的なものとみなすこと、社会の組織と機能に役割をはたすものとみなすこと」、「空間は第

1に公共的なものであり、基本的に公衆のためにあるという信念」、「空間は常時かなりの人数の人々

によって使用され、その意味で外部である」といったものを挙げている7）。

5 ストリートアートとアートプロジェクト

上記の議論によれば、《傾いた弧》はパブリックアートではあるが、ストリートを用いる人々の生活実践

に対して敵対的であるために「非常に悪いストリートアート」であるだけでなく、アートワールドの諸制度

によって支持されてストリートを「アートスペース」に変化させてしまったために、そもそもストリートアート

ではない。逆に言えば、ストリートアートは、人々の生活の空間としてのストリートを素材とするアートであ

り、そのようなストリートのあり方のなかに組み込まれている。このことから、ストリートアートは「はかなさ」

を受け入れる一方で、私的／公共的に所有された空間を素材とするため、違法であったり匿名であっ

たりすることもあるのである。

それでは、このように規定されたストリートアートとアートプロジェクトを比較するとどのようなことがわか

るだろうか。これまでの一連の論考で見てきたように、アートプロジェクトを、専門的芸術家と非専門家と

のあいだの対話と協働のプロセスを重要視し、必ずしも特定の課題解決を目的としないが社会的文脈

に注目する芸術実践として理解するならば、アートプロジェクトは、人々の生活の文脈のなかで、そのよ

うな生活を営む人 と々ともに行われるという意味で、ストリートを素材とするアートであると言える。しかし

アートプロジェクトの場合、専門的な芸術家と非専門家（公衆）との対話と協働が行われるため、純粋

なストリートアートでもなく、かといって「公共空間のなかの美術館」を現出させるパブリックアートである

わけでもなく、プロジェクトのなかでアートワールドの諸制度と生活実践との接触と交渉が生まれる。本

稿に先立つ論考で述べてきたように、アートプロジェクトの場合、美的経験の対象となるのは、作品や

上演として提示されるものよりもむしろ、こうした接触と交渉のプロセスそれ自体であると考えられる。リグ

ルの議論を踏まえると、こうしたアートワールドとストリートの接触と交渉ゆえに、アートプロジェクトはストリー

トアートと、（アートワールドの諸制度に支持された）パブリックアートとの中間的なジャンルとして位置づ

けることができるだろう。アートプロジェクトは対話と協働を通じた実践であるため、違法であったり匿名

であったりすることはない。とはいえ、あくまでも人々の生活の文脈のなかで営まれる以上、アートプロジェ

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

8 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:44

 



61

クトは「公共空間のなかの美術館」のような自律性・独立性を持つことはなく、恒久的というよりもむしろ

一時的に展示される傾向があり、そのような意味で「はかなさ」を受け入れるところに成り立つ。また、

このようにアートプロジェクトを、アートワールドとストリートの接触と交渉のプロセスとして捉えることによっ

て、両者のどちらが主導的であるか、という観点からアートプロジェクトを分類することも可能になる。アー

トワールドが主導的であれば、グラント・ケスターが批判した、専門的芸術家の構想を実現するために

プロジェクトの参加者を手段として用いる「テクスト的パラダイム」（田中2017を参照）に近づくであろう

し、ストリートのほうが主導的であれば、ドミニク・ロペスが描写したような、美的価値を共有する人々の

実践のコミュニティの多元的な併存関係に近づくであろう（田中2020を参照）。

次節以降は、『awesomeであることについて』において、「awesomeであること」を「社会的開放」

（social opening）を通じた個性の相互的な享受として規定している議論について検討する。

6 「awesome」と「suck」―「社会的開放」の受容と拒絶

まず、リグルが「awesomeであること」の典 型 的な事 例として挙げているものを紹 介しよう

（Riggle 2017:Ch.1）。それは、アメリカのバスケットボールチーム、ボストン・セルティクスの2009年の

試合のハーフタイムで、ボン・ジョヴィの曲《Livin’ on a Prayer》が流され、スタジアムのスクリーンに

観客席の様子が映し出されていたときに起きた。そのときセルティクスのファンの一人としてたまたま映り

込んでいたジェレミー・フライ（Jeremy Fry）という若者が、客席から飛び出して、口パク、ぎこちない

ダンス、エアギターを駆使して、ミュージックビデオのなかのジョン・ボン・ジョヴィのマネをして、ほかの

多くの観客と一緒に盛り上がったのであった。彼の様子はいまでもYouTubeで見ることができるが 8）、

動画のコメントの多くがフライについて「awesomeだ」（最高、すばらしい）と語っている。またこの

YouTubeビデオに映っているフライの周りの観客も、ほとんどがフライと一緒に盛り上がっているが、一

人だけ、フライの手を振り払ったり、蹴ったりするようなしぐさをして拒否の態度をはっきりさせる人物がい

た。ビデオのコメントではこの人物を批判する内容のものも多く、その典型は「suckするやつ」（最低、

ひどい）というものだった。

リグルは、こうした事例に代表されるような「awesome」の用法が、政治的党派を問わず現代のアメ

リカで広く普及していることを指摘する。彼によれば、このような「awesomenessに対する私たちの愛

は、よりよい社会文化（a better social culture）についての私たちの希望の表現である」。この「より

よい社会文化」は、「より想像的・創造的・共同的であり、私たちが求める自由・公正・平等・多様

な社会のようなものを、下支えし、強化し、さらには実現を助けることさえも約束する」。リグルによれば、

「awesomenessへの愛」は、個人主義的な文化を破壊せず、むしろ促進し肯定しつつも、「個人主

義的文化に共同性と結びつきを回復させる」ものである。

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

9 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



62

先に述べたように、リグルは「awesomeness」（awesomeであること）を、「社会的開放」を通じ

た個性の相互的な享受として規定しているが、そのメカニズムについてリグルは以下のように解説する

（Riggle 2017:Ch.2）。私たちは日々の生活のなかで、社会的な役割や規範にしたがい、また「習慣、

偏見、ルーティーン」といった「個人的規範」にもしたがっているが、それらの役割や規範を逸脱するこ

とによって、自分の個性を探求し表現する。このような「自己開放」とは、「普通は話しかけない人に話

しかけたり、家族のために特別な食事を作ったり、あえて見知らぬ人を助けたり、友人に気軽に贈り物

をしたり、ギターの演奏や絵画を学ぶこと」といったごくささいなことからなる。そうした「自己開放」が他

者に向けて行われることが「社会的開放」であり、この「社会的開放」が向けられた相手が、その開放

を受け取り、そのさいに自分でも「自己開放」を示すならば、個性の相互享受としての「awesomeness」

が生じるというのである。この場合の「個性」とは、「個性の一つ以上の特徴、たとえば洞察力、才能、

あるいはスタイルやユーモアのセンス」である場合もあれば、「私たちが個性を追求する個人であると

いう単純な事実」（規範や役割から「純粋な個体性」）である場合もあり、ジェレミー・フライの場合は

後者にあたる。そしてこの表現された個性が、洞察力・ユーモア・共感をもって受け入れられるときに、

受け入れる側の「個性」もまた表現されるのである。こうして「相互的に享受する個人たちからなるコミュ

ニティ」が生じ、このコミュニティを形成する、互いに個性を表現しあい受け入れあう人々は、リグルによっ

て「共－人格」（co-person）と呼ばれる。「共－人格」からなるコミュニティは、持続するかもしれない

し持続しないかもしれないが、それは「たとえはかないものでも意義深い」。というのも、ステレオタイプ

に挑戦し、共感を深め、心を開く試み自体は持続するからである。

これに対して、「sucking」であることとは、「社会的開放を受け入れることができるのに、それを拒

否する」ことである。相手に対して「理由もなくよそよそしくしたり、不当にもストレスを感じたりして」、相

手の「社会的開放」に気づかないことは「sucking」である。相手の「社会的開放」に気づいたとして、

それにユーモアによって答えるならば「awesomeness」のコミュニティが生じるが、単に愛想よくするだ

けなら、これは「sucking」でも「non-sacking」でもない。しかし「社会的開放」を無視するならば、そ

れは「sucking」である。

7 「社会的開放」によるコミュニティ形成の事例

ジェレミー・フライのパフォーマンスが作り出したコミュニティはその場限りのはかないものだった

が、リグルは「awesomeness」によるコミュニティの形成がより恒常的である例も挙げている（Riggle 

2017:Ch.3）。一つは、ワシントン州オーバーンに住むマーク・ワイゼンビーク（Mark Wyzenbeek）が、

交通事故で妻を失ったのち、毎日を精一杯に生きるため、スーパーマンのコスチュームを毎日着るように

なったという例である。自動車で通りすがりに彼を見つけた人たちはクラクションを鳴らし、彼と目が合う

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

10 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



63

と喜んだという。

また、まさに行政の長として、よりいっそう恒常的なコミュニティ形成に取り組んだ例として、リグルは

数学者・哲学者から転じてコロンビアのボゴタ市長（1995-97, 2001-03）を務めたアンタナス・モック

ス（Antanas Mokus）を挙げている。当時のボゴタは、自動車の無謀運転による多数の歩行者の事

故死、夜間の街頭での暴行や殺人、警察や市職員の腐敗といった問題に苦しんでいた。モックスは、

人々の心に訴えるため、「スーパー市民」（Super Citizen）を表す「C」の文字が胸に書かれた、スー

パーマンに似たヒーローのコスチュームを自ら着て街頭に出て、市民とともにゴミを拾うパフォーマンスを

行った。それだけでなく、腐敗した警官の代わりにパントマイムの俳優を起用し、路上にゴミを捨てたり、

信号無視をしたり、その他交通違反をしたりする人々をまねてからかったり、ルールを守る人々を賞賛さ

せたりした。また、夜間の治安が悪く女性が出歩くことができない状況を打開するために、「女性のた

めの夜」を企画し、その当日は、男性は家にとどまって家族の世話をするように要請され、女性の警官

たちが警備するなかで、女性たちは街頭やバー、ダンスクラブに繰り出して交流することができた。こ

うした政策をふまえてリグルは、モックスは、コミュニティに道徳的な基盤が欠けている状況をふまえて、

「awesomeness」によって人々に社会変革への参加を促したと解説する。

このようにリグルは、ごく日常的な行為から、都市政策に至るまで、美的な表現を使用することで

「awesomeness」によってコミュニティ形成を実践した事例に注目しているが、こうした実践にとくに秀

でていると考えられるのは芸術家であろうし、実際にリグルは芸術家によるコミュニティ形成の実践をいく

つか挙げている。これらは、本稿の関心の対象であるアートプロジェクトの事例としても見ることができる。

たとえば、ニューヨーク市ブルックリンに拠点を持つ芸術家であるタチヤナ・ファズラリザデ（Tatyana 

Fazlalizadeh）は、ストリートでヘテロセクシャルの男性によって女性に対するセクシャルハラスメントが

横行してきたことをふまえて、《女性に笑ってと言うのはやめて》（Stop Telling Women to Smile）

というプロジェクトによって対抗した。ファズラリザデは、ストリートでのハラスメントの経験について女性た

ちにインタビューし、彼女たちのポートレートと、インタビューからの引用（「ストリートは男性のものではない」

「女性はあなたたちを楽しませるために外出するのではない」「私の名前は「ベイビー」ではない」）こ

とを、視認性の高い公共空間にポスターとして設置した。

また、オランダの芸術家であるイェンス・ハーニング（Jens Haaning）のプロジェクト《ターキッシュ・

メルセデス》（Turkish Mercedes）では、オスロとベルリン（クロイツベルク地区）の公共空間で、ト

ルコ語のジョークが放送された（オスロの場合は広場において、またクロイツベルクの場合は、トルコの

ナンバープレートがつけられたベンツに付けられたスピーカーから放送された）。トルコ語を理解する人

たちは、このジョークを聞いてまず戸惑い、次に戸惑っている者たちどうしが互いを認知し、そして目を

見交わして笑ったのだった。この事例は、フランス出身のキュレーターであるニコラ・ブリオー（Nicola 

Bourriaud, 1965-）の1998年の著作『関係性の美学』（Esthétique relationnelle）においても取り

上げられており、ブリオーは「彼はこの瞬間にマイクロ・コミュニティを作り出した。それは集合的な笑い

によって集められた移民たちからなるコミュニティである」（Bourriaud 1998:17）と述べている。その

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

11 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



6 4

一方でブリオーは、このプロジェクトはトルコ語を解する人々を結びつけたがトルコ語を理解しない「ネイ

ティヴ」（つまりマジョリティのノルウェー人やドイツ人）を「排除」したと述べている（美術批評家のジェ

ニファー・アレンも同様の見解を示している）。こうした批判的なコメントに対して、リグルは以下のように

述べている。

［トルコ語を解する人々は笑いを通じて結びつけられたが、そうではないノルウェー人、ドイツ人は排

除されたという］これらの発言が見過ごしているものは、集団での大声の笑いは、それを不思議に

思う人にとって社会的開放だということである。ハーニングはトルコ語話者にとっての社会的開放を

創り出し、それによってトルコ語話者と支配的文化とのあいだの社会的開放を創り出す。支配的文

化のメンバーには、何が起こっているのかと移民たちに話しかけるきっかけが与えられる（Riggle 

2017:Ch.3）。

またリグルは、コミュニティ形成は必ずしも人と人が居合わせることを必要としないとして、英国のアーティ

ストジョージナ・スター（Georgina Starr）のパフォーマンス《ダイニング・アロン》（Dining Alone）を

挙げている。パリのレストランで、一人で食事をしている人が、その店のワインセラーへと招き入れられ、

ロウソクの灯りの下で食事をしながら、作家自身が孤独な食事について語る省察を聞くというものであ

る。リグルによれば、このパフォーマンスの場合、内向的な人も外向的な人も同じように、共感を通じて

結びつきを作り出すことができるという。

8 「awesomeness」の美的倫理学

リグルは、芸術による「社会的開放」を通じたコミュニティ形成の実践は、「リレーショナルアート」（ブ

リオー）、「ダイアロジカルアート」（グラント・C・ケスター）、「ソーシャルプラクティス」、さらに一般的に

は「参加型芸術」という名称で呼ばれてきたと述べる（リグルは挙げていないが、もちろん「社会関与型

芸術」（socially engaged art）もこの中に含めることができるだろう）。そして、その歴史的起源を、アー

ティスティック・グラフィティとストリートアートに求めており、この点で論文「ストリートアート」との関心の連

続性は明確である（Riggle 2017:Ch.6）。

このような実践を評価するさいに生じるジレンマについて、リグルはクレア・ビショップの議論を踏まえ

て以下のように述べる。コミュニティを形成する芸術を解釈し評価するさいに、批評家は倫理的な考え

方（「感情移入、同一化、コミュニティ、社会的・人格的変化」など）を用いがちであるが、その一方で、

他の芸術ジャンルとの比較のなかで芸術として評価する必要性もまた認識されている。このような、コミュ

ニティ形成を行う芸術実践の芸術としての分類と倫理的な評価基準とのずれという問題について、リグ

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

12 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



65

ル自身は、倫理的な評価は芸術を他律的なものにしてしまうという、ビショップが行ったような診断を採用

しない。彼は、自分が挙げる一連の芸術実践には、むしろ「美しい」と言わせるような傾向があると述

べて、むしろ、倫理的評価と美的評価との二分法を再考しようとする。むしろ必要なのは、倫理的価値

と美的価値の結合、ないしは両者を含む新しい価値を発見することである、というのがリグルの立場で

ある。そのさいに彼が注目するのが「awesome」である。というのも、「awesomeであること」は、役割

や社会的・個人的規範からの自己開放であるという点で倫理的価値であるが、まさにその倫理的卓

越性にとっては、創造性・個性・スタイル（存在の様式）・想像力・遊びといった美的なカテゴリーが中

心的だからである（Riggle 2017:Ch.3）。こうした、「awesomeであること」における倫理的価値と美

的価値の結合を理解するためは、論文「ストリートアート」において、ストリートアートが人々の生活の文

脈のなかで行われると規定されていたことが参考になる。ストリートアートは、ストリートという、人々の生

活のためにある空間を素材とするがゆえに、人々の注目／関心をひく必要があり、そのため、知覚可能

な美的価値（リグルは「クリエイティビティや魅力」と呼んでいる）を持つことが求められる。そして、その

ように注目されるストリートアートは、それがおかれた生活の文脈に影響を与えるために、必然的に倫理

的価値を持つ。このような意味では、ストリートアートの倫理的価値と美的価値は本質的に結合されて

おり、こうした結合は、生活の文脈のなかでの芸術を通じたコミュニティ形成にもあてはまるものである。

リグルは、芸術によるコミュニティ形成には「美」が認められると述べていたが、ここにもストリートアート

との類似性が認められる。というのも、「ありふれたもの」を「アートスペース」に展示するポップアート以

降の芸術では、「美」をはじめとして知覚可能な美的価値が軽視される傾向があったのに対して、芸

術によって「共通の場所」を変容させるストリートアートの場合、すでに述べたように、知覚可能な美的

価値がむしろ必要とされてきたからである9）。

9 美的経験の性質としての「awesome」と「suck」

『awesomeであるとは』で取り上げられている、「社会的開放」を通じたコミュニティ形成、とりわけ、

それが芸術家によるプロジェクトとして行われる事例は、アートプロジェクトの事例としても見ることもでき

るが、それでは、「awesome」という倫理的であると同時に美的な価値についてのリグルの議論は、アー

トプロジェクトの美的価値について考えるうえでどのような意義があるだろうか。

注目すべきは、「awesome」という価値、そしてその否定としての「suck」という反価値が、単独の

個人に認められる価値であるというよりむしろ、個人相互の関係において成立する価値だということであ

る。つまり、「自己開放」が他者に向けて行われる「社会的開放」が他者によって受け止められ、その

他者もまた「社会的開放」を行うときに、「awesomeであること」が成立するのであり、「社会的開放」

を受け入れることが拒否されると、その冷淡な態度は「sucking」と呼ばれる。このように「awesomeで

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

13 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



66

あること」は、「社会的開放」が受け入れられるか拒絶されるかに依存しているが、このことからは、アー

トプロジェクトの価値評価は、実際のところ、プロジェクトを観察し評価する主体の「社会的開放」に依

存しているということが導き出せる。上に引用したように、《ターキッシュ・メルセデス》はトルコ語を解し

ない（マジョリティの）ノルウェー人やドイツ人を排除しているという評価にたいして、リグルは、むしろマジョ

リティの人々には、何が起こっているのかを、トルコ語を解する（マイノリティの）人々に尋ねるきっかけが

与えられていると述べている。この状況において、トルコ語のジョークによって笑う人々は「社会的開放」

を行っており、トルコ語を介さない人々には、それを受け入れるかどうかという判断が求められているの

である。何が起こっているかを尋ねるならば、それは「社会的開放」を受け入れて自らも「社会的開放」

を行うことであり、この関係のうちに「awesomeであること」が成立する。もし、笑っている人 を々単に傍

観するか無視して立ち去るならば、それは「社会的開放」を受け入れない判断をしているということであ

り、この関係は「sucking」なものとして終わる。このことからは以下のことが分かる。まず、「awesome」

にせよ「suck」にせよ、それはプロジェクト自体の性質というよりもむしろ、プロジェクトのなかで行われる

個性の表現と、それに出会った人 と々の関係に帰せられる性質であり、より簡潔に言えば、〈プロジェク

トの美的経験〉に帰せられる性質である。また、さまざまな芸術ジャンルがそれぞれに応じた理解や経

験の方法を持つのと同様に、「社会的開放」をともなうアートプロジェクトの場合は、それにふさわしい理

解と経験のあり方として、「鑑賞者」の側にも共感的な「社会的開放」が求められるということである。こ

うした共感的な「社会的開放」は、本稿に先立つ論考において、アートプロジェクトの美的経験のモデ

ルとして定式化されたものと合致する。すなわち、アートプロジェクトの美的経験とは、作品や上演として

提示されたものを静観して、あたかも普遍的な立場にあるかのようにしてその美的価値を判断するとい

うよりもむしろ、プロジェクトで行われた対話を想像したり、プロジェクトに関与した人 と々対話したり、プロ

ジェクトについて語ったり、さらには自分でもプロジェクトに参画したり始めたりすることであるというモデル

を提示したが、こうした対話や実践は、リグルの語彙では「社会的開放」と呼べるだろう10）。

以上検討してきたように、リグルの論文「ストリートアート」は、現代の芸術哲学の枠組みのなかでアー

トプロジェクトを位置づけるために有益な議論を展開している。また『awesomeであるとは』で示されて

いる「awesome」と「suck」の対比は、アートプロジェクトの美的価値および美的経験について、「社

会的開放」という観点から理解を深めることを可能にしているのである。

参考文献

Bacharach, Sondra （2016） “Street Art and Consent”, in The British Journal of Aesthetics, 

Vol. 55, Issue 4, pp. 481-495.

Baldini, Andrea （2016） “Street Art: A Reply to Riggle”, in The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism, Vol. 74, No. 2, pp. 187-191.

Bourriaud, Nicholas （1998） Relational Aesthetics, Dijon: Les Presses du Réel.

ダントー、アーサー・C（2015）西村清和訳「アートワールド」、西村清和編・監訳『分析美学基本論文集』

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

14 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



67

勁草書房：9-35.

－（2017）松尾大訳『ありふれたものの変容　芸術の哲学』慶應義塾大学出版会.

源由理子（2020）「評価論におけるアートプロジェクトのピアレビューの位置づけ」熊倉純子監修・編著

『アートプロジェクトのピアレビュー―対話と支え合いの評価手法』：102-113.

大山エンリコイサム（2020a）『ストリートアートの素顔　ニューヨーク・ライティング文化』青土社.

－（2020b）『ストリートの美術　トゥオンブリからバンクシーまで』講談社.

ランシエール、ジャック（2013）梶田裕訳『解放された観客』法政大学出版局.

Riggle, Nicholas Alden （2010） “Street Art: The Transfiguration of the Commonplaces”, 

in The Journal of Aesthetics and Art Criticism, Vol. 68, No. 3, pp. 243-257.

－ （2016） “Using the Street for Art: A Reply to Baldini”, in The Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, Vol. 74, No. 2, pp. 191-195.

－ （2017） On Being Awesome: A Unified theory of How Not to Suck, New York: Penguin 

Books. （e-book）

田中均（2017）「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて　① グラント・ケスター 

『一と多』における「コラボレーティヴ・アート」『CO*Design』2：41-58.

－（2018）「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて　②グラント・ケスター 『カン

ヴァセーション・ピーシズ』における「対話の美学」『CO*Design』3：55-69.

－（2019）「シャノン・ジャクソン『ソーシャル・ワークス』における「インフラストラクチャーの美学」 : 「アー

トプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて③」『CO*Design』4：91-103.

－（2020）「ドミニク・ロペス『美に向かう存在』における「美的ネットワーク理論」：「アートプロジェクト」

の美的評価 ―その理論的モデルを求めて④」『CO*Design』8：75-97.

註

1）	 この一連の論考の問題意識について説明しておく。本稿の著者は、COデザインセンターにおいて

コミュニケーションデザイン科目「協働術H（表現の場を作る）」（2018, 2019）および「協働術（アー

トと生存）」（2020）を担当した。COデザインセンターのカリキュラムにおいて「協働術」とは、「さ

まざまな現場で複数のアクター/プレーヤーとともに支え合い、わかちあい、つくりあうためのアーツ」

およびそのような「アーツ」を学ぶ科目として規定されている。シラバスに記載した表現を用いてより

具体的に述べると、「協働術H（表現の場を作る）」の受講生は、「表現活動を通じて社会的課

題に向き合う取り組みが行われている現場に入り、町を歩き、ワークショップを経験することを通じ

て、「表現が行われ、受け入れられる場」を作り、維持することはいかにして可能かを考え」るため、

NPO法人「こえとことばとこころの部屋」が開催している「釜ヶ崎芸術大学」に参加し、そこに集う

人 と々対話した。また「協働術（アートと生存）」では、「人々が共に生きるうえでアートがどのような

役割をはたしうるのか」について、文献など資料の講読、実践者のゲスト講義と受講生との対話、

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

15 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



6 8

実践の現場としての釜ヶ崎芸術大学への参加、この3つの方法によって考察した（コロナ禍のた

め授業は基本的にオンラインで実施された）。このように、本稿の著者は、COデザインセンターに

おいて、社会と芸術実践のかかわる現場において、人々の協働がいかにして可能になるのかを学

ぶ授業を実施した。これらの芸術実践はしばしば「アートプロジェクト」と分類され、社会関係資本

を生み出す点が評価されることが多いが、芸術としての美的価値については評価の観点が定まっ

ていない（田中 2017:42-43）。本稿の著者は、美学・芸術哲学の研究者の立場から、こうした問

題について理論的に貢献するために、これまでの4つの論考では、美術史・美術批評・パフォー

マンス理論における「社会関与型芸術」についての理論、および、美的価値を共有するコミュニティ

の内外における協働についての美学理論を参照し、「アートプロジェクト」というジャンルに特有の

美的価値を見出すための示唆を抽出してきた。

2）	 現在、米国サンディエゴ大学哲学科准教授。

3）	 「awesome」と「suck」の現代の用法については以下を参照した。

	 Cambridge Dictionary（https://dictionary.cambridge.org/）（2021年5月14日閲覧）

4）	 この段落の以下の記述についてはダントー（2015:11-25）（2017：iii-viii）を参照。

5）	 これらの事例の記録写真はRiggle（2010）に掲載されている。著作権の観点から本稿では掲載

しない。

6）	 ストリートを素材として用いることに由来する「はかなさ」についての作家自身による証言として、

1980年代以降ニューヨークを拠点としてストリートとギャラリーの両方で活動するレディピンク（Lady 

Pink, 1964-）が、大山エンリコイサムによるインタビュー（2018年9月25日）のなかで語った以下の

一節を挙げることができる。

絵画は、自分の言いたいことを言うことができるプラットフォームです。宗教の批判や、頭に

浮かぶクレイジーなことを言うことができました。公的な作品にその自由はありません。路上で

は、政治的なことや社会的なことはできません。すぐ破壊されてしまうので、論争的なことはで

きないのです。彼らはそれを受け入れないし、あなたは許可を得ることができません。（大山 

2020a:136f.）

また、フランシス・アリス（Francis Alÿs, 1959-）の映像作品《手摺り》（Railings）についての大

山の解釈は、ストリートを文脈として自覚的に素材とする作品に見いだされる「はかなさ」に積極的

な意味を認める例として理解できる。この作品のなかで、「鉄柵を叩いて前進するアリスの前に、

ゆっくりと歩く老人が現れ」たとき、アリスはぶつからないように「すっと鉄柵から離れ、またすぐに元

のコースに戻」ったが、大山は「この選択は、アーティストにとって問題でないばかりか、肯定的で

すらある」と指摘して、以下のように論じている。

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

16 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



69

なぜならアリスの企てにとって、音を鳴らし続けることより、老人に道をゆずるとき、音を鳴らすの

を中断せざるをえないことの方が、より示唆に富んでいるからだ。《手摺り》において、音を鳴ら

すのを止めることは、空間の占有とその更新を、他者にいっとき明け渡すことと同義である。そこ

で私たちは、アリスに倣って都市をこう描写しよう――互いに空間を占有し、それをリズミカルに

更新し続ける不特定多数の歩行者が同時に居合わせることで、更新の中断が無数に引き起こ

される場。（大山 2020b:21）

7）	 リグルは論文「ストリートアート」では、ストリートを「実践的な態度の配置」、よりわかりやすく言い換

えるならば人々の生活が営まれる空間としておおまかに定義しているが、2016年にアンドレア・バ

ルディーニと誌上討論を行ったさいにより明確な規定を行っている。この討論のなかでバルディー

ニは、リグルのストリートアートの定義に欠けている要素として「転覆的」（subversive）であること

を挙げる。バルディーニによれば、「ストリートアートの作品は、公共空間の許容可能な使用を規制

する規範や慣習に挑戦」し、公共空間の「期待された使用（の一部）を大幅に変更することによっ

て、これらの場所の本性（nature）を中断（disrupt）させる」（Baldini 16:88）。このことを指して

バルディーニは、「ストリートアートはそれが占有する場所を係争的な空間（contested space）へ

と変容（transform）させる」と述べる。リグルはバルディーニによる批判に対する応答のなかで、ス

トリートアートが「規範や慣習に挑戦」することについては同意しつつも、ストリートアートがストリート

の「本性を中断させる」という主張は拒絶する（Riggle 2016:193）。バルディーニが「公共空間の

期待された使用」としてもっぱら商業的利用、端的に言えば広告を考えているのに対して、リグル

は、ストリートを広告に支配された空間として見る見方に修正を迫る。リグルは、ストリートアートにお

ける「ストリート」とは「社会－文化的」（socio-cultural）な概念であり、この意味でのストリートは、

「自己表現と、表現する自己のあいだに生じうる相互作用」を「促進」（facilitate）する（Riggle 

2016:192）と主張する。ストリートアートにとって重要なことは、このような、自己表現と相互作用とい

う「ストリートの本質的な機能」をむしろ「活用し増幅する」（harnesses and augments）（Riggle 

2016:193）ことであり、決して「中断させる」ことではない。むしろリグルは、ストリートアートがスト

リートを芸術的に使用することによって、ストリートという空間の本性（リグルにとっては、自己表

現と相互作用という機能）を変化させ、結果としてストリートアートとしての自分自身を「掘り崩す」

（undermine）危険性を指摘して、「ストリートアートは芸術的にもろい（artistically fragile）」

（Riggle 2016:193）と定式化する。この「もろさ」の事例としてリグルは、ストリートアーティストが有

名になった結果、作品を見に人が押し寄せたり、作品を保護する措置が執られたり、さらには作品

が盗まれたりする（その結果として人々の自己表現と相互作用が阻害される）場合を挙げている。

ゆえに、「ストリートアーティストはストリートの芸術とストリートの生活とのあいだのバランスを切り抜け

（negotiate）ねばならない」（Riggle 2016:194）。

	 　本稿の後半で検討する『awesomeであるとは』との関連注目されるのは、リグルが社会－文化

的な意味でのストリートの機能とみなす自己表現と相互作用とは、『awesomeであるとは』において、

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

17 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



70

「awesomeness」が見いだされる場面である、自己開放の相互享受と同様の事態を指すというこ

とである。

	 　リグルの「ストリートアート」の定義に対しては、ソンドラ・バカラックも批判を行っている。バカラッ

クもリグルと同様、ストリートアートをパブリックアート、グラフィティと区別しているが、彼女がストリー

トアートの「中心的な特徴」とみなすのは以下の二点である。一つは、作品が制作されるさいに不

動産所有者の「同意がないこと」（aconsensuality）（これは明らかな不同意だけでなく、不同

意を予想してそもそも同意が求められないことを含む）であり、もう一つは、「見る人が自分の環境

についてもつ経験に挑戦する（そして変化させる）ための反抗的アクティヴィズム」（Bacharach 

2016:481）である。バカラックがリグルを批判する理由は、リグルがストリートアートを「ストリートを素

材として用いることがその芸術の意味にとって内在的である」アートとして定義しているためである。

というのも、リグルの定義にしたがえば、バンクシーが2004年にロンドン自然史博物館で秘密裏に

設置した《Banksus Militus Ratus》（スプレー缶を持つネズミの剝製からなる）や2005年に大

英博物館で同じく秘密裏に設置した《原人がスーパーに行く》（買い物カートを押す人物が描か

れた石板からなる）をストリートアートとはみなせないからである（Bacharach 2016:485）。こうした

バカラックによる批判に対して、リグルの立場をふまえて応答するならば、バンクシーの作品がすべ

てストリートアートと呼ばれる必要はなく、自己表現と相互作用という機能を持つ公共的な空間とし

てのストリートを素材として用いることが内在的である作品と、自然史や考古学などの学術的観点

から収集された資料を保存・研究・展示・教育する空間としての博物館を素材として用いること

が内在的であるような作品とは、異なるジャンルに属し、異なる基準で評価されるべきであると言え

よう。後者の場合、つまりバンクシーが許可なく博物館に展示した作品の場合は、制度批判的（特

に学問制度を批判する）アートとして分類できよう。

8）	 https://www.youtube.com/watch?v=mOHkRk00iI8（2021年1月31日閲覧）

9）	 芸術を通じたコミュニティ形成に対する批判としては、リグルが触れているビショップによるもの以外

に、ジャック・ランシエールによるものを挙げることができる。ランシエールによれば、こうした実践は、

芸術が社会的現実とかかわろうとするなかで生まれたが、結局は芸術という制度への依存を露呈

しており、「ありふれた日常の関係」を芸術展示のための空間（美術館やギャラリー）に受け入れ

るか、あるいは、公共空間における社会的なつながりの形成に「スペクタクルとしての芸術形式が

与えられる」かのどちらかに陥っている（ランシエール 2013:89）。リグルの用語法を用いて言い換

えるならば、前者はポップアート以降の「アートワールド」による「ありふれたものの変容」に相当し、

後者はストリートを「アートスペース」に変容させる悪しき「パブリックアート」に相当するだろう。リグ

ルと対比することによって分かるのは、ランシエールのこうした批判が、芸術と現実との二項対立を

前提としており、人々の生活の空間に置かれることに伴う「はかなさ」を自覚的に引き受けるストリー

トアートや、アートワールドと生活の空間との交渉のプロセスとしてのアートプロジェクトのような中間

的なあり方を見落としていることである。

Nick Riggle on “Street Art” and “Social Opening”: Aesthetic Evaluation of “Art Project”: A Survey of Prior Attempts

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

18 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 



71

10）	「社会的開放」をともなうアートプロジェクトにふさわしい理解と経験のあり方は、対話や実践を通

じた共感的な「社会的開放」であるという本稿の考え方は、下記に定式化されているような近年の

「アートプロジェクトのピアレビュー」の取り組みと類似性があると考えられる。

［アートプロジェクトのピアレビューにおいて、アートプロジェクトを実践する団体は］ピアレビューの

目的を自らが決めて、その上で自分たちと似た活動をしている団体をピアレビュアーとして選定し

ているが、そのレビュアーが外部第三者として、特定の基準をもとに「評価」（価値判断）を行っ

ているわけでは必ずしもない。インタビューと相互観察をとおして、相互の意見交換のなかからピ

アレビューを依頼した団体自身が「学び」を得て、自らの事業の見直しにつなげようとしている（源 

2021:105f.）。

既存の評価基準の適用を前提としないこと、評価する側も類似した実践に取り組んでいること、相

互的な観察や意見交換を通じてえられた「学び」がそれぞれの活動に生かされる、ということが共

通点として挙げられる。

（投稿日：2021年1月31日）

（受理日：2021年6月2日）

ニック・リグルにおける「ストリートアート」と「社会的開放」の理論：「アートプロジェクト」の美的評価―その理論的モデルを求めて

665CO紀要10号_04田中氏.4a(192177) 

 

19 

 

折 

 

2021/07/30 10:40:46

 




