
Title 第5回哲学プラクティス国際学会に参加して

Author(s) 中岡, 成文

Citation 臨床哲学のメチエ. 1999, 4, p. 4-7

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/8356

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



4

臨床哲学のメチエ

　哲学プラクティス（哲学カウンセリン

グ）の国際学会が今年はオックスフォード

大学で開かれた。数えて第５回目の今回、

大会を主催したのは「コンサルタント哲学

者協会」を名乗るイギリスのグループであ

る。かれらはとくに子どもを対象とした哲

学教育の可能性を熱心に追求している。日

本からは、昨年の初参加に引き続き、大阪

大学大学院文学研究科から私を含めて５人

が参加した。本大会の前に、「ソクラテス

的対話」を習得するワークショップがプ

レ・カンファランスとして開かれたので、

ヨーロッパでは有力な方法論とされている

この「対話」にも触れてみた。プレ・カン

ファランスは７月24日から26日までオッ

クスフォード大学のウォダム・カレッジで

開かれた。カレッジというのは大学（ユニ

ヴァーシティ）を構成する単位であり、学

寮と訳すらしい。がっしりした造りの門を

くぐると、右手にある門衛の部屋で、割り

当てられた居室の鍵をもらう。ふだんの住

人で、いまは夏休みで帰省中であろう学生

たちにかわり、寝泊まりしながら、ワーク

ショップや講演に臨むのである。なお、本

大会では、ウォダムから歩いて５分ほどの

ところにある、ケブル・カレッジも使用さ

れた。

ソクラテス的対話　　ファシリテーター・

ワーカブルな問い・定義

　ソクラテス的対話について詳細は他の報

告に委ねるが、私の気づいたことも若干述

べさせていただきたい。

　どんな討論でもそうだが、この「対話」

ではとくに、ファシリテーター（進行役）

の手腕が重要である。すべての参加者に十

分自己主張させながら、他のメンバーの言

い分にも耳を傾けることを要請し、勝手な

発言に対しては厳しくディシプリン（規

律）を徹底させなければならない。

　参加者はいったん発言すれば、補足説明

の要求や修正意見、反論の十字砲火に耐え

なければならない。ファシリテートするオ

ランダのボルテンもその例外ではない。す

でにカウンセラーとして自立し、「対話」の

進行役を経験した参加者も多いので、ボル

テンの対話のさばき方に対しても、遠慮の

ない批判があちこちから飛んでくる。この

まま先には進めないとかれが判断すると、

対話の進め方（「戦略」）についての対話、

つまりメタ・ダイアローグに切り替えられ

る。

　全員の出した事例の中から、今回の「対

話」（「理解と誤解」がテーマ）の焦点とな

る事例をひとつにしぼり、ついでその事例

第５回哲学プラクティス

国際学会に参加して

中岡成文

「フィロソフィカル・ディナー」にて



5

Métier of the Clinical Philosophy

と関連した哲学的な「問い」もひとつにし

ぼる。知的にスマートな事例や問いはいら

ないと、繰り返しボルテンは注意した。み

んながそれぞれの立場からいろんなことが

いえるシンプルな事例、作業しやすい

（ワーカブルな）問いがいいのだと。しば

しばみんなの議論がかみ合わないことがあ

るが、突き詰めていくと、けっきょく「理

解」とか「誤解」という言葉についての理

解が、人によってまちまちだかららしいと

わかる。そこで、「理解」ないし「誤解」を

まず定義しようという提案がノルウェーの

オラフから出された。しかしボルテンはこ

れを却下した。「机の上で作業するのに、＜

机とは何か＞を定義する必要はあるか。な

いだろう」。オラフの反論「いや、哲学者

としてはその定義は必要だ」。ボルテンの

再反論「そんなことはない、机はそれとし

て具体的に指し示せれば十分だ」。オラフ

の再々反論「それなら、「問い」のひとつ

として誰かが提案した「理解とは何か」は

どうだ。これは、あなたが不必要だという、

定義を求める問いではないのか」。オラフ

の指摘は論理的にはかなり核心をえぐって

いたと思うが、ソクラテス的対話のリズム

とは相容れないのも確かなようだ。「対話」

は意味そのものを求心的に掘り下げること

を狙わず、むしろ参加者の共同作業（ワー

ク）に資する「ワーカブル」な手段のみを

要求するらしいから。ともかく、ボルテン

はファシリテーターの権限でこの議論を打

ち切り、定義抜きで「対話」を続けること

に決めた。

本大会始まる

　７月27日から哲学プラクティスの第５

回国際学会が開かれた。参加者全員が集ま

る（プリーナリーな）講演以外は、６つの

会場に分かれてセッションが持たれた。日

本から行った私たちは、できるだけ分散し

て、数多くの講演・ワークショップに触れ

るように努めた。

　主催者を代表してマリス（Dr. Karin

Murris）が開会の辞を述べた。彼女はみん

ながファーストネームでカリンと呼んでい

るが、オランダ出身らしい。オランダの哲

学プラクティス協会のイギリス支部が近年

独立してイギリス協会となった、その中心

メンバーのひとりである。

　午後６時より、オックスフォード市庁舎

でレセプション。市庁舎の受付係が、「市

長は来られなくなったが、みなさんはかま

わず会場に行って、用意してあるワインを

どんどんやってくれ」というのでびっくり

したが、オックスフォード流（？）の無骨

なジョークと判明。ワインを片手に、昨年

ドイツで顔なじみになった人々とあいさつ

を交わす。見回すと、昨年とはかなりの割

合で顔触れが入れ替わっている。発表者を

みても、地元イギリスは別として、オラン

ダ人が多く、ドイツ人はほとんどいない。

とくに、国際哲学プラクティス協会の会長

であるＧ・アーヘンバッハが今年欠席した

のは、意外だった。初対面の人としては、

香港出身でカナダ・トロントの病院に勤め

るＳ・チャンに紹介された。彼はガン専門

のソーシャル・ワーカーとして長年患者さ

んや家族と接してきて、哲学的な問題の大

オックスフォードの運河にて



6

臨床哲学のメチエ

切さを痛感し、それで現在ウェールズ大学

で「時間と死」についての博士論文に取り

組んでいるのだという。レセプションのあ

とはまたウォダム・カレッジに戻って、敷

地内（！）のバーで、美しいイングランド

の夏の夜を愛でた。

　講演のうち、印象に残ったものをいくつ

か紹介したい。まず、Ｒ・スミスの企業コ

ンサルタントに関する講演。欧米では、哲

学者が企業コンサルティングをやる例は少

なくない。哲学者が企業家にいったい何を

言えるのかと懐疑的になる人も多いだろう

が、スミスによると、企業のトップたちは、

ふだんはお互いの失敗をあげつらうのに忙

しく、じっくり話を交わす機会がまったく

ない。哲学者が介入して「対話」をするよ

うに仕向け、管理者たちがお互いに、また

部下の者たちに対して接するその態度をよ

り liberalizeするだけでも、十分意味があ

るということだった。また、相手を自立に

導くのが哲学カウンセリングの目的だとい

う観点から、「コンサルタントは最後は自

分を余計な者にしなければならない」と述

べていたのも、注目された。

　つぎにＣ・Ｋ・ムッシュのヘルスケア組

織論についての講演。彼は現在ヘルスケ

ア・コンサルタント業に携わっているが、

今回の話自体は、ヘルスケアに特有の事例

とはいえない。阪大の臨床哲学で交わされ

ているようなケアの本質論を問う姿勢は見

られなかった。「合意とは、意見が一致し

なくてもかまわないんだということで意見

が一致すること(agree to disagree）」と

いうのは、じっさいの場になるとこれです

まないのは目に見えていても、表現として

は鮮やかだった。また、リーダーの資質を

重視して、「リーダーは注意深く耳を傾け

なければならないが、組織に対しては「ス

トレンジャー」である。なぜなら、彼は組

織についてのストーリーを語るのが務め

で、そのためにはその組織について突き放

した知識を持っていなければならないから

だ」と述べたのも、私には印象的だった。

哲学カウンセリングの存在理由

　リンドセットのセッションも実り多いも

のだった。彼は、ガンのため発表断念を余

儀なくされた、アメリカのヴォーナ・フィ

アリーの代打である。司会のコミカルな紹

介によると、リンドセットは「我らのテ

ディベア」であると同時に、「世界最北に

位置する大学」の教官でもある。つまり、

かれはノルウェーのトレムソ大学に勤めて

いるが、ミュンヘンに住み、同地でクリ

ニックを開いている。リンドセットは医療

系の学部に所属していて、家族療法で世界

的に有名なトム・アンデルソンとは同僚だ

そうである。アンデルソンの関わった事例

を二つあげて、彼が「治療」を追求してお

らず、解釈学的手法をとる点で、哲学カウ

ンセリングと一脈通じているとリンドセッ

トは指摘する。ただ、アンデルソンと哲学

カウンセリングとの違いは、前者がふつう

の対話を交わすことを目指しているのに対

し、後者はクライアントの言説に批判的に

関わり、「隠れた公共的次元」を明らかに

しようとする点にある。哲学カウンセリン

グが哲学の「適用」であるのは確かだが、

固定された確実な適用ではなく、むしろ被

り（suffering）が逆に哲学に適用し返さ

れるのである。このようして哲学は、自己

の存在理由を証示してみせなければならな

い。

　講演後の質疑応答で、チャンは、リンド

セットが「隠れた意味」を哲学は探し出す

といったが、それはいったい「誰の意味」

か、哲学者が外から持ち込む意味ではない

のかと問うた。ソーシャルワーカーである

自分だったら、あまり患者や家族の「意味」



7

Métier of the Clinical Philosophy

の次元には立ち入らないという。リンド

セットは反論して、ヘーゲルの「具体的普

遍」の説を引きながら、自分があげた事例

で、「意味」はけっして哲学者が持ち込む

のではなく、患者自身の話の文脈の中にあ

る。もともと文脈に内在するその次元を明

確化するのが哲学者の役割である。哲学カ

ウンセラーは具体的なストーリーから乖離

しないことが肝心である。とくに分析系の

哲学などは、実在論をめぐる論争を見ても

わかるとおり、生の文脈から離れた「無駄

なゲーム」（lost game）を演じがちだが。

　質疑応答では、哲学カウンセリングと精

神療法との違いも論じられた。イスラエル

のシュスターが精神療法の臨床家たちは開

放的なふりをしているだけだと非難したの

に対して、スウェーデンから来た２人の精

神療法家が鋭く反論した。そのうちの１人

は、精神療法と哲学が違うのはわかるが、

リンドセットの「対話」という言葉の使い

方は、対話の誤用ではないか。一方（カウ

ンセラー）がただ聴くだけというのは、対

話のルールである相互性を犯すものではな

いか、と尋ねた。この異論に対し、リンド

セットは、哲学カウンセリングでも話が実

り多くなってくると、両者（カウンセラー

とクライエント）が同じレベルに近づき、

同じようなことを考えていたことが判明す

るのだ、と答えた。両者は抽象的な議論の

バトルをしているのではなく、具体的な関

心事にコミットして対話しているのである

から、カウンセラーが「主観的」な意味づ

けを一方的に加えているのでは決してな

い。そのような捉え方は、カウンセリング

の現場を知らない、ためにする抽象論だと

いうのであった。

　ちなみに、哲学カウンセリングと精神療

法の相違は、大会最終日のヴァン・ダーゼ

ン（van Deurzen）の講演のテーマでも

あった。ヴァン・ダーゼンはイギリス精神

療法界の中心人物の１人であるが、以前は

哲学を専攻したこともあって、哲学カウン

セリングと精神療法はお互いに必要とし

あっているという意見だった。　　　　　

　講演以外で印象に残ったことをひとつ。

フランスのジェラール・ティシエは故マル

ク・ソーテと共に哲学カフェを広めた人物

であるが、討論の素材としてはむしろ映画

を使うのがいい、つまりカフェ・シネマだ

と熱心に語っていた。もちろん、彼は自分

でそれを実践していて、最近、日本映画で

は役所広司主演の「うなぎ」を使ったとい

う。

  哲学プラクティスの国際学会、次回は２

年後の2001年にオスロで開催されること

が決まった。また、オックスフォードの大

会のおりに、インターネットを活用して恒

常的に意見交換をする態勢が作られた。た

だ、その後の推移を見ていると、私自身を

含めて、ネット上の議論を敬遠する人も少

なくないようである。

（なかおかなりふみ・教授）


