
Title 「協同翻訳」から始まる共生／共創 : 上辺だけでは
ない議論と実践のために

Author(s) 桂, 悠介; 佐々木, 美和; 八木, 景之

Citation 未来共創. 2021, 8, p. 177-207

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/83902

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



未来共創  第 8 号（2021） 177

要旨

キーワード

「協同翻訳」から始まる共生／共創
上辺だけではない議論と実践のために

　本稿では、「フォーラム 共生／共創の多角的検討（１）違和感とフラストレーションを起点とした協
同的オートエスノグラフィー」を受け、いかに「当事者」の声を聴き、向き合いうるかを論じる。
　まず、共生や共創の前提となる「他者の声を聴く」際、聞き手が他者の「部分」だけではなく「全体」
と向き合う姿勢をもつ必要があることを指摘する。次いで、当事者の「声を聴く」ための方法として、
宗教的言説をめぐって当事者と非当事者が共に参画するハーバーマスの「協同翻訳」論に着目する。そ
の上で、協同翻訳が宗教に限定されない共創の方法として応用しうることを論じる。
　第三に、フォーラム１で表明された、現在の学術的な共生や共創が「当事者のため」のものになって
いないのではないか、一定の基準により選抜された人々による「制度的優生思想」と呼びうるものでは
ないかという違和感やフラストレーションに対して、リリアン・ハタノ・テルミの当事者の４Ｆ（Fact、
Fear、Frustration、Fairness）理解の教育や竹内章郎の「能力の共同性」論を通した、より公共的な
実践や議論への「翻訳」を試みる。最後に、協同翻訳をより積極的に行うための、「インリーチ」や熟
議をめぐる議論を紹介する。

桂 悠介　大阪大学大学院人間科学研究科博士後期課程

佐々木 美和　大阪大学大学院人間科学研究科博士後期課程

八木 景之　大阪大学大学院人間科学研究科博士後期課程

声を聴く、協同翻訳、マジョリティの責任、共生、インリーチ

桂 悠介；yusukekatsura9@gmail.com

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 178

　本稿は「フォーラム  共生ʗ共ḫの多角的検討（1）違和感とフラストレー

ションを起点とした協同的オートエスノグラフィー」（以下、フォーラム1）の

内容を受けつつ同時進行で書かれ、問題の背景や、「当事者」「専門家」といっ

た用語の意味を共有している。ただし、フォーラム1があえてマイノリティ

としての立場を押し出すアプローチをとったのに対して、こちらはそうした

声を受け止める側の立場から、その意味内容の、より一般的な議論への接続

を試みる。執筆については1、4、5を桂が、2を八木が、3を佐々木が主に担

当した。

１. 違和感やフラストレーションを受けて

　フォーラム1では在日ブラジル人（大川）、教育制度や選抜に翻緙された人

（片田）、クィアԭ倓人（なかだ）という「当事者」の立場をあえて前面に出して

の、違和感やフラストレーションを起点とした議論がなされた。そこで大川

は現在の共生や共ḫの試みが、強者による「強者のため」のものに留まってい

るのではないかと問いかけ、片田は未来共生プログラムの選抜過程や、対等

に話す場の欠倦から現在の共生学ʗ共ḫが「制度的優生思想」となってしまっ

ているのではないかと述べている。なかだも、状況をより良いものにしよう

と企画した対話の際、声を発した途端に抑圧的と感じられるコメントがなさ

れた事を記している。これらの違和感やフラストレーションは、公正ではな

いと感じられる現状を変えたいという、当事者の「ニーズ」の現れであると言

える。また、こうした議論の背後には、声を発することすら出来ない人々が

多数存在することも見逃せない。そうした背景に目を向けない議論は、そこ

で生じている事実の把握にも貢献せず、それと同時に、現実世界の改善にも

寄与しないものとなるだろう。

　共生論の文脈では、例えば社会学者のԘ原良和は、対話を通してマイノリ

ティの声を「聴く」1 ことや、マジョリティの変化の重要性を指摘している（Ԙ

原 2012: 144-149; 2017: 190-193）。共生学の教科書『共生学宣言』において

も、マジョリティ Aがマイノリティ̗を同化吸収するような同化主義（̖ʴ

̗→̖）や、両者がほぼ無関係のまま存在する統合主義（̖ʴ̗→̖ʴ̗）と

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 179

は異なり、両者が相互に変化しつつ新たな価値や制度が生まれる「ḫ造的共生

（̖ʴ̗→̖’ʴ̗’ʴЋ）」においては「マジョリティの自己変容（̖→̖’）を第

一の要件と考える」（志水 2020: 10-11）とされている。また、同教科書で܀本

（2020a）は、ケニアの牧夲民トゥルカナの人々が行う物ޤい行為、激しい金

銭の要求という、日本社会における一般的な視点からは理解し難い「対面的コ

ミュニケーション」のあり方を取り上げ、そうした中においても、ḫ造的共生

を実現させうる相互作用が生じると論じている。

　これらの理念や実践への示唆は非常に重要なものではあるが、具体的な文

脈においては、マジョリティや強い立場にいる者たちの変化は十分に意識さ

れていないことも多い。そうした場合、フォーラム1のような意見に出会っ

ても、無視するか、自分とは無関係のものとして捉えることになってしまう。

　本稿では当事者の違和感やフラストレーション、ニーズを表明する声が十

分に聴かれないという事態に対して、まず、他者に向き合う際の二つの姿勢

の在り方について述べる。次いで、ニーズのマジョリティ・専門家とマイノ

リティ・当事者との「協同翻訳」を共生学や共ḫの方法として提示する。最後

に実際に共生に関わる理論を用いて具体的な「翻訳」を試み、今後の実践への

可能性を示唆する。

　なお、本稿全体を通して提示しようとするのは、ḫ造的共生の「第一の要件」

とされる「マジョリティの自己変容」のための方法であり、マイノリティ当事

者のあるべき姿を論じるものではないこと、また本稿で言う大学や学術的な

場におけるマジョリティとは、単に数の多い学生ではなく、共生ʗ共ḫの教育、

実践をめぐる決定権や発言力を有する教員や「専門家」、強い立場にいる者で

ある 2 ということをあらかじめ明記しておく。

2. 「声」を聴くために

　なぜ、当事者の声はしばしば聴き逃されるのだろうか。ここでは、行為や

発話には常に受け手の解釈が伴われること、また、他者の声を聴くためには

受け手の姿勢が大きく関わっているという事を論じる。　

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 180

2.1　声を聴くことの難しさ
　行為や発話の相互作用には、常にዞ意的な解釈がつきまとう。たとえば、

̗氏のもつ何らかの言説（これを仮に̗Ќと呼ぼう）を̖氏が理解する場合、

そこには必ず̖氏の独自解釈が含まれ、結果としてその言説は、̖ 氏の言説（̖

Ќ）に変化する。ここで、̖Ќと̗Ќの間にズレが生じるのは当然であり、さ

らにいえば、ズレは避けるべきものではない。ズレを認識し、それを対話の

中で共有してこそ、̖氏と̗氏が共に納得する性質の言説、すなわち̖Ќと

̗Ќが相互に変化しつつ、そこに何らかの共通の意味がもたらされる （̖ʴ

̗）Ќが生じる可能性がある。このような共通の意味を見出すことをЋとする

ならば、共生学が目指すḫ造的共生、̖ʴ̗→̖ʻʴ̗’ʴЋにかなうものに

なるだろう。

　ただし、注意しなければならないのは、一見共通の意味を見出したように

見えたとしても、そこには常に前提における非対称性が存在することであ

る。フォーラム１で大川が指摘したように、̖氏の立場がマジョリティであ

り、̗氏がそうではない場合は、その「共通の意味」は歴史性や権力性によっ

て容易に歪められる。そして、̖氏がそのことに自覚的ではない場合、（̖ʴ

̗）Ќと呼ぶに値するものは生まれることはないだろう。

　̗氏の言説を̖氏がより深く理解するためには、言説それ自体の表面をな

ぞるだけではなく、̖氏自身が̗氏のもつ背景自体を尊重し、その理解を深

めてゆこうとする姿勢をもたなければならないだろう。そこで、そのような

歴史性が身体化されたような状況を含めて、そこにḫ造的共生の可能性が見

いだされるためには、̖氏の「他者に向き合う姿勢」が大きな課題となる。

2.2　他者に向き合う姿勢
　では「他者に向き合う姿勢」とはどのようなものだろうか。本稿においては、

他者を理解する姿勢には、次の二通りが存在すると考える。すなわち、（ⅰ）

他者の存在を「全体」として把握しようとし、したがって部分的理解では決し

て充足せず、さらにより深く理解しようと試みる姿勢と、（ⅱ）相手の一部分

のみを切り取って理解し、その部分的な理解において充足する姿勢、この二

つの姿勢である。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 181

　この姿勢の差異は、以下のような図で捉えることができるだろう。

　ユクスキュル・クリサート（2005）によると、生物は、それぞれの身体構造

に応じた主観的世界、すなわち「環世界」をもつとされる。上図の（ⅰ）および

（ⅱ）は、࡙いた花とつぼみが入り混じった野原の風景を描写したものである

が、ミツバチは、（ⅱ）のように風景を捉えているのではないか、とユクスキュ

ルは考える 3。すなわち、野原を観察するミツバチが（ⅱ）において関心をもつ

のは、楄や十字状の物体であり、ຶの獲得という観点から好ましい状況を伝

える花の形状のみが、ミツバチの知覚をࢗ激するとされる。そこでは、花の

もつ形状以外の諸部分は、ミツバチにとってはなんの魅力ももたない。ミツ

バチは、花を花全体として捉えない。花のもつさまざまな属性の一部分のみ

を切り取ってそれを知覚し、そのࢗ激に対して行為するのである。しかし人

間は、そうではない。もちろんその知覚の範囲に限界づけられながらも、（ⅰ）

のように花を花として、あるいはその花の背景全体を、美という型式におい

てڗ受することを試みることができる。ある構造を全体のままに、諸要素の

調和によって成立する一つの小宇宙として捉えることもできる。

　ところが一方、われわれは（ⅱ）のように他者を観ることもある。すなわち、

ある他者のもつ全体性を観ずに、自分自身にとって有用な部分のみを他者か

ら切り出し、その一部分において他者と出会おうと試みることがある 4。そ

（出典：ユクスキュル・クリサート 2005: 76）

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 182

してこのような時、われわれは他者を（ⅱ）のように観察するのではないだろ

うか。そして、その部分的な理解に充足し、他者をより深く理解することを

放غするのではないだろうか。すなわち、̗氏はb1という属性で説明できる

ものであり、それ以上のものではない、というように。しかし現実の̗氏は、

b1、b2、b3ʜʜという無数の属性をもつ。そして観察者のもつ偏見を取り除

くならば、その無数の属性の中には「̗氏を代表しうる属性」はどこにも存在

しない。

　「当事者の声を聴く」という観点からは、（ⅰ）全体として他者を観る姿勢と、

（ⅱ）部分として他者を観る姿勢には、大きな違いが生じる。なぜなら（ⅱ）の

姿勢においては、「より深く理解することの放غ」の結果として、上述したよ

うな、̖Ќと̗Ќが（̖ʴ̗）Ќへと向かってゆく流れは生じないからだ。そ

うした場合においては、たとえば̖氏が̗氏の言説の解釈を試みたところで、

言説Ќへの理解は部分的なものにとどまってしまう（̖Ќʴ̗Ќ→̖Ќʴ̗

Ќ）だろう。権力関係によっては、̗氏のもつ背景を無視し、従わせようとす

る強制性が生じる（̖Ќʴ̗Ќ→̖Ќ）かもしれない。

　しかし他者の一部だけを知り、それに充足するのではなく、他者全体を知

ろうと試みる姿勢をもつ場合、すなわち（ⅰ）の姿勢においては、その他者理

解の「解像度」を高めようと試みる姿勢が、̖Ќと̗Ќの断絶を和らげてゆく。

このようにして、権力関係や歴史性を含めたさまざまな背景が、他者に対し

て加害的に働きうることを自覚しつつ他者に接近する場合には、̖Ќと̗Ќ

は接近し、そこに（̖ʴ̗）Ќ（＝ḫ造的共生モデルにおけるЋ）が共ḫされ、

それは両者の相互変容 5 をもたらすだろう。

　もっとも、人間同士であってもわれわれは一人一人異なり、自分のことす

ら全体を知ることはできない。そういった意味では他者を真に全体として観

る、という事が原理的に不可能であることは自明のことだろう。いくら他者

の「解像度」を高めたとしても、それは他者それ自体ではない。他者を完全に

理解することができる、とࡨ覚することは、それ自体が一つの暴力的な発想

であるといえるだろう。他者理解の過程には、自身の解釈体系に安易に他者

を位置づけすることを自制する姿勢、たとえば花崎（1993; 2002: 82）が指摘

するような、他者理解における方法論的なエポケーが要求される側面もある。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 183

あるいは、「解像度」の高まりそれ自体が、コンフリクトを引き起こすことも

あるだろう。「あえて見ないこと」の重要性は、確かに存在する。

　しかし、そうした問題を抱えていてもなお、「当事者の声を聴く」という過

程においては、（ⅰ）の姿勢の追求を可能な限り怠るべきではない、と筆者（八

木）は指摘したい。なぜなら、他者の全体的把握を試みる過程においてのみ、

すなわち、その他者のもつ多様な側面を知り、その諸側面を思考において有

機的に統合することによってのみ、他者の声の、より正確な意味内容の把握

が可能になるからであり、それと同時に、その他者がもつ多様な側面の精妙

な集合からḫ発される固有性、その存在の有り様それ自体の美しさに対する

尊敬をもって、より深く「声を聴く」ことが可能になるように思われるからで

ある。

3. 共生に向けた協同翻訳の可能性

　続いて、こうした「他者に向き合う姿勢」や「共通の意味を見出すこと」の困

難さとその克服の方法を、より具体的な社会的状況と照らし合わせながら考

察を深める。ここで共ḫの方法として参照するのは、ハーバーマスの協同翻

訳 6 論である。以下、異質な他者同士の協同性により、前提における相互理解

が成立する、「声が聴かれる」という可能性が開かれるということを見ていく。

3.1　他者に向き合うためのコミュニケーション
　哲学者ユルゲン・ハーバーマスは公共圏における異なる他者とのコミュニ

ケーションについて論じている。ハーバーマスはコミュニケーションや討議

を通じて相互に共通の認識に俇達することをコミュニケーション的理性とし

て定式化した。

　共生論の文脈では尾関周二が、90年代よりハーバーマスに依拠しつつ、異

質であることを前提とした「共生」と何らかの価値、規範、目標を共有すると

いう「共同」を組み合わせた「共同共生」を提綧している。尾関（1995）では現代

のいじめの構造と労働、情報化と国際化、自然との共生など多岐にわたる議

論を展開している。例えば、より一層グローバル化が進展する中で「異文化理

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 184

解には、科学的認識を中心とする客観的態度に留まることなく、それを含ん

だコミュニケーション的態度、実践が不可欠なのであり、それが近代合理主

義批判という『合理性』問題にまでつながるという認識が必要」であるとする

（同 : 123）。さらに「共同共生」のためには「ʪコミュニケーションʫの視点のみ

ならず、それと内的連関をもった共同労働や協同的活動」に注目することが論

じられる（同 : 151）。

　尾関はその後、コミュニケーションの基盤となる地球や環境自体への関心

から、自然との共生に関する議論を発展させていく。筆者（佐々木）としては、

コミュニケーションを通した相互理解の可能性を見すえて、異質な者同士の

共生ʗ共ḫの方法としてハーバーマスの協同翻訳論に着目したい。

3.2　ハーバーマスの協同翻訳論
　本稿の目的はハーバーマスの協同翻訳論自体を詳細に論じることではない

が、実践的に応用していくために、まずその概要とその背景と目指すところ

を確認しておこう。

　ハーバーマスが、チャールズ・テイラーやジュディス・バトラーらと行った

シンポジウムを元に出版された『公共圏に挑戦する宗教』において、共生と᷷

がる重要な指摘がなされている。同書が主題とするのは、宗教的市民と世墧

的市民という、「異質」とされる他者同士が「お行儀よく共存するにはどうした

らよいか」という単綅な命題を超えて「両者の境界をどうやって越えることが

できるのか」について問うことである（ハーバーマスら 2011=2014: 132）。こ

の問いは、近代化と共に宗教が衰退するというような安易な世墧化論ではも

はや今日の世界的な動向は説明できず、「ポスト世墧主義」が論じられる中で、

ますますアクチュアルなものとなっている。同書では具体的な方法の一つと

してハーバーマスから宗教的言説に対する世墧的市民と宗教的市民の協同翻

訳の可能性が提示され、シンポジウムでの議論を通して批判的に検討がなさ

れている。

　翻訳は、もともとはハーバーマスが宗教的市民の意見を׻迎しつつ、一方

で宗教者の発言が世墧的市民も含め、普ว的に理解されるために必要だと考

え提案された条件である。この考えが出て来た背景には、政治に大きな影響

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 185

力をもつ宗教者の存在（アメリカにおける宗教右派や福音派の台頭など）や、

西洋社会のイスラームに対する不安感などの時勢があると考えられるが（カル

フーン 2011=2014: 142）、一方で、そうした政治的討議の場に限定されるの

ではなく、コミュニケーション的行為の理論の適用範囲と同様に、ハーバー

マスは翻訳を生活世界のコミュニケーションにおいても用いられると考えて

いるとも思われる（ハーバーマスら 2011=2014: 136-138）。

　どちらにせよ、この翻訳という考え方は「翻訳は（ʜʜ）根源的な他者性を

橋渡しするようなものなのかという問い」（同 : 135）を生じさせる。ハーバー

マスの述べる翻訳においては「抑圧され、忘れられ、使われていない、どこか

に葬られていた直感がש起される可能性」が指摘されている（ハーバーマスら 

2011=2014: 137）。「曖昧でインフォーマルなコミュニケーション・ネットワー

ク」という「公共圏」で、「集団を拘束する全体計画を最終決定するためのデモ

クラシーのプロセス」があるが、そのプロセスへの「貢献圧力」は、翻訳を含

めた相互のやり取りを通して、「抑圧され、忘れられ、使われていない、どこ

かに葬られていた直感がש起される可能性がある」（同上）。このやり取りは双

方向に作用しながら両者のそれぞれのイメージや力が出会うことになるのだ

という（同 : 138）。

　ハーバーマスの提案した協同翻訳は以上のような文脈で提案された。協同

翻訳論は、政治的公共圏における当事者に関して、それまでの先行研究より

新しい点が認められる。しばしば取り上げられる点として、ジョン・ロール

ズとの違いが挙げられる。ひとつには、ロールズが「政治的議論の中において

公共的理性（public reason）の担い手として認めるのは、政治家や官僚といっ

た統治に関わる当事者のみ」であった点である。政治家や官僚といった者以

外の、統治に関わらないひとびとはすべて当事者に含まれなかった。たとえ

ば「宗教団体は、大学や学会、職業的団体とともに、非公共的理性の側に位置

づけられている」（大窪 2015: 4）。このようなロールズの当事者観をハーバー

マスは批判した。ハーバーマスのロールズ批判を的確にまとめている五十絡

によれば、「ロールズの『当事者』とは、論を立て正当化するためだけの普ว

的理念でしかなく、実際の具体的な個々の当事者は脱落している。それゆえ

（ʜʜ）この普ว的『当事者』の合意によって、既に個々の当事者に求められる

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 186

のは、その社会の求める規則を遵守すること（ʜʜ）つまり社会が要請する規

則に『従う』ことでしかない」（五十絡 1995: 49）。

　こうしたロールズ理論は、共生論の文脈でいう同化主義や統合主義ともつ

ながりかねない。この場合の同化主義は、公共的議論において宗教的言説は

排除されてしまうということであり、統合主義は、私的には宗教的言説を発

してもいいが公共的には聴かれない、という事態を指す。ロールズの当事者

の捉え方では、「社会の求める規則」への違和感やフラストレーション、ひい

ては現状の変革を求める個別具体的な人々のニーズを捉えられない。こうし

た問題を乗り越えるための方法としてハーバーマスは、協同翻訳という条件

をつけたコミュニケーションを提示した。ハーバーマスの協同翻訳は、マイ

ノリティ側のニーズが単にマイノリティのみに帰属しているのではなく、マ

ジョリティ側にも関係する社会的なものなのだという風にも考えられる 7。だ

からこそ、協同翻訳には宗教的市民だけではなく、というよりもむしろ、マジョ

リティとしての世墧的市民のコミットメントが求められることになる。

　共生モデルにあてはめると協同翻訳論におけるマジョリティの世墧的市民

をA、マイノリティの宗教的市民をBとする場合、翻訳を通じて相互に影響

が及ぼされ、ハーバーマスのいう「直感」がࢗ激されるようなʴЋが生じる、

という意味ではḫ造的共生̖ʴ̗＝̖’ʴ ̗’ʴЋの実践であるといえる。　

3.3　共創としての協同翻訳
　こうしたハーバーマスの協同翻訳論を、世墧的市民と宗教的市民に限らな

い異質なもの同士の共生に向けた方法とするにあたり、一夌、今日多義的に

用いられる「翻訳」自体がどのように論じられているのかを見てみよう。

　翻訳学者の河原（2014）は、今日、多岐にわたって使われる翻訳について、「言

語間の翻訳」、「デジタルコンテンツのローカリθーション」、「文化の翻訳」、「ἰ

としての翻訳」の4つに整理している。言語間の翻訳は最も一般的な狭義の翻

訳であり、ローカリθーションは「グローバルなデジタル情報の流れにおいて

多言語展開の管理をするサービスと技術を提供する」（同 : 3）ことであるとい

う。文化の翻訳はクリフォード・ギアーツの言う「特定の文化の『意味』を解釈

し、それを他者へ伝達する」という文化人類学的営みである。ἰとしての翻訳

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 187

については「翻訳を比ἰとして使うことで、社会現象を分析し説明すること」

という、翻訳学、社会学者アンソニー・ピムの考え方が援用されている。河

原は更に、「ἰとしての翻訳」を、ポストコロニアルな文化的異種混ᔿ性論に

おける異文化間のڦ間性（二項対立の間の第三項）、翻訳社会学（アクターネッ

トワーク・セオリー）における相互作用のような社会現象、異領域間・異次元

間翻訳における「人間の営為全般が翻訳である」という見立ての三つに分けて

いる。このように、今日「翻訳」は多義的に用いられる用語となっている。

　こうした視点から、ハーバーマスにとっての翻訳はどう捉えられるだろう

か。ハーバーマスの協同翻訳は「宗教的言説そのものの翻訳ではなく、宗教的

言語で行われる説明を公的（パブリック）な言語で言いかえること」（ハーバー

マスほか 2011=2014: 136）であるといい、「厳密な翻訳」ではない（同 : 138）と

いう。もちろん宗教的啓典の言語からの翻訳、例えばヘブライ語、ギリシャ

語、アラビア語、ώンディー語などからの、「言語間の翻訳」という文字通り

の翻訳も時に必要だろう。しかし、多くの場合、実践や信仰に関する考え方や、

その基盤となる聖典の総۟や言説を、対面での対話や議論、文総でのやり取

り、なんらかの実践への参加等の相互作用を通して世墧的な言語に「言いかえ」

るという、「文化の翻訳」、あるいは「ἰとしての翻訳」であると思われる。こ

うしてみると、ハーバーマスの翻訳は、様々な文化や「他者」のパースペクティ

ヴを理解しようとしてきた人類学や、社会問題における当事者の視点、経験

を捉えようとしてきた社会学、心理学的な試みとも重なるものであることが

わかる。

　そう考えると、ハーバーマスに限らず、研究対象者の声を聴こうとして

きた多くの研究実践はそれ自体、翻訳行為と見なしうる。しかし、研究活

動における翻訳は多くの場合あくまで「専門家」としての実践である。つま

り、学術的関心を超えて当事者に「全体」として向き合おうとしているとは限

らず、研究対象者と見なさない相手の場合は一層「部分的」な理解にとどまっ

てしまいがちである。そこでは他者を全体として捉えた上でニーズを翻訳し

ていく姿勢が必ずしもとられているとは限らず、「パートタイム」的な共生ʗ

共ḫの場合もある。このような場合、ニーズを共有していない専門家と当事

者の距離は、公共圏における世墧的市民と宗教的市民との距離と同様に隔た

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 188

りがあり、それゆえ同様の翻訳が必要となる。こうした意味において、公共

的な熟議やそこでの決定のための「協同」的な翻訳は、いわゆる宗教に留まら

ない多くの問題系にとって必要なものだと言える。さしあたってこのことが

確認されたならば、「協同翻訳」という発想はさまざまな領域に適用可能なも

のとして捉え直すことができる。つまり、ハーバーマスの言う、フォーマル

な熟議において「宗教的市民の『単一言語による』発言が無視されないために

は、他の市民が協力して言い換えの作業に取り組む必要がある」（ハーバーマ

ス 2011=2014: 28）という言明は、当事者により主観的に表明されたニーズを

無視せず、非当事者が協同的に取り組むべきものだという事に᷷がる。

　このような意味における協同翻訳という視点から、私たちの共生学や共ḫ

の試みについて振り返ってみよう。共生学系や未来共ḫセンターの基盤とな

る大学では、顔の見える関係が基本となるが、私たちは様々な公共の場をつ

くりつつ、望ましい関係性が築けているだろうか。

　この問いは筆者（佐々木）自身にも突きつけられている。筆者は信仰をもつ

ため、いわゆる宗教的市民に分類されるだろう。筆者は研究科内や研究室内

での対話や学内の公共的な空間（未来共ḫセンターの対話企画ランチトークや

θミ、セミナーなど）において、筆者自身がそこで「可変性」（ハーバーマスら 

2011=2014）を生み出すことができるのかという問いはいつも頭をもたげてく

る。声を挙げても聴かれなかったら、ޡ解されたら、押し付けになってしまっ

たらどうしようかという思いもある。

　フォーラム1においても、対等な対話の場をもうけ声を発することの難し

さが述べられている。協同翻訳の言い方に従うなら「抑圧され、忘れられ、使

われていない、どこかに葬られていた直感がש起される」ような機会となって

いるとは言い難い。

　こうした状況だからこそハーバーマスの発想を基盤とした、より広い意味

での協同翻訳は、共生ʗ共ḫにとって重要な方法たりえる。

4. 協同翻訳の実践

　ここからは、「全体」としての「他者と向き合う姿勢」に基づく共ḫ的実践の

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 189

在り方として、フォーラム1で提示された違和感やフラストレーション、そ

こから読み取りうるニーズを協同翻訳することの可能性を検討していく。

　ただし、あらかじめ明確に述べておきたいのが、ここで示そうとするのは、

あくまで共生モデルにおける̖の立場から、いかに当事者のニーズに向き合

うかという実践の事例であり、単にフォーラム1の主張をなぞり、紹護する

ものではない。それは、ハーバーマスが目指したのと同様に、パブリックな

議論の際に誰もが参照可能な「論拠（Argumente）」（大窪 2015: 6）を見出すた

めの試みである。具体的には、当事者間の「語ኮに埋もれたままになりかねな

かったものを、広範に訴える公共的な意味論的潜勢力へと引き上げる 8」（ハー

バーマスら 2011=2014: 138）可能性のある共生論と、フォーラム１や対話で

の内容を接続しつつ、筆者（桂）による説明を加えた。

4.1　教育を通した協同翻訳
4.1.1 「４Ｆ」教育を通した当事者の経験の理解

　フォーラム1における大川の違和感やフラストレーションは、自身の受け

てきた差別的な経験を背景に、現在の共生学が「強者のため」の「パートタイム」

的なものにしかなっていないのではないかということや、大学院という場に

所属する以上、当事者としての発言が困難となり、研究者としても、当事者

としてもマージナルな存在にならざるを得ないということだった。

　ここでいう当事者とは、「私の現在の状態を、こうあって欲しい状態に対す

る不足と捉えて、そうではない新しい現実をつくり出そうとする構想力を持っ

たときに、はじめて自分のニーズとは何かがわかり、人は当事者になる」とさ

れている（中西・上野 2003: 3）。

　大川の示すニーズとはパートタイム的に取り組まれる「強者のための共生」

から、現実の問題に対して変化をもたらす「当事者のための共生」への転換で

あり、そのためには時に研究者自身が自ら当事者として語ることが重要とな

る。しかし、アカデミズムの場においてはそうした当事者としての発言は、「あ

なたは本当に当事者なのか？」という目を向けられることになり、片田が記し

たように、大学という場において当事者としても語ることができるような場

を公的、継続的に確保していくことは容易ではない。実際に、なかだが経験

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 190

したように、対等な対話を目ざした場においても「次回は当事者性を抑えた共

生論を話したい」というような抑圧的なコメントを招く場合もある。こうした

状況で生じる違和感やフラストレーションを、いかに非当事者のマジョリティ

側が理解し、「当事者のための共生」へと変化させていくことができるだろう

か。こうした課題に対する実践的方法として、ここでは大学を含む場での「教

育を通した協同翻訳」の可能性を示唆する。

　ハタノ（2011）はマイノリティの感じるフラストレーションを、教育を通

して理解されるべきものの一つとして提示している。ハタノは多文化共生

をᨳう「異文化理解」の実践や教育でしばしばみられる3̛（Fashion、Food、

Festival）を通した表面的、部分的な他者理解への批判を経て、「4̛」理解の重

要性を論じている。4̛とはFact（事実）、Fear（不安、孤独感）、Frustration（悔

しさ・不満）、Fairness（公正さ）である。

　大川の事例で言うと、日本社会の現実には大川自身を含め、多くの人が国

籍により就職や住居に関する差別を受けているという事実（Fact）がある。し

かし、マジョリティのための「多文化共生教育」ではこのことには触れられず、

実際に大学生にとっても知られているものではなかった。外国籍の市民に対

して「会社から差別的な対応を求められた時に、あなたたちはどうします？」

という問いかけに答えられる学生がいないというような経験は不安や孤独感

（Fear）の原因となるだろう。さらに、そうした問題意識について、当事者と

して語り、論じることが十分にできないという大学での状況からは࠳折感や

不満（Frustration）が感じられることになる。これらの実態や、内面への理解

を通して初めて、「対等」ではない状況をいかに変化させるかという公正さ

（Fairness）が志向されるようになると考えられる。

　大川の述べる職や住居をめぐる問題に加え、ハタノが4̛理解の意義を示

す際に論じた入国管理施設の問題は今日ますます深刻化している。さらに外

国人技能実習生に対するٮ待やࡡ取の実態が明らかになってきた現在、国籍

やエスニシティに基づく差別は、一層大きな共生に向けた大きな課題となっ

ている。小中高だけではなく、むしろ大学や大学院（ひいては行政や、公的組

織、不動産会社や各種企業、法人等）での教育においてこそ、当事者の経験を

反映する4F理解が必要だといえる。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 191

　また、ハタノは4̛の学習は「外国人に限らず他の多くのマイノリティの状

況」を理解する際にも活用可能であるとしている（ハタノ 2011: 144）。日本社

会における多様な当事者にとっての事実、不安、フラストレーションもまた

公共的な教育を通して理解され「対等な関係」という公平性が求められるべき

ものなのである。

　フォーラム1で片田が述べた経験もまた、4̛教育を通してより明確に理

解されるものであろう。いじめの被害とその結果の不登校からくる不安や

孤独感（Fear）や、通信制・定時制高校から全日制高校への移行が制度上は可

能でありながら、その制度運用上不可能となっているという事実（Fact）、こ

うした状況への対処という努力が周囲に理解されないという࠳折感や不満

（Frustration）は、当事者でしか十分に知り得ないことだろう。これらのことが、

単に個人的なことではなく構造的問題として理解されることで、教育制度の

公正さ（Fairness）を求めることの重要性がより一層明確なものとなる。

　もっとも、4̛が感情に関わるものである以上、教育を通して翻訳されて

いくことになる具体的な意味内容までは、本稿で提示することはできない。4

̛教育を受けた人たちにどのような変化が生じるかといった調査を通して、

翻訳の意義や内容はより明らかになっていくだろう。

　

4.1.2 「当事者のための共生」へ

　このような可能性を鑑みると当事者の4̛は、大学（院）を含めた教育によ

り積極的に理解されるべきものだということができる。しかし、フォーラム1

では、これまでの大学院での共生への取り組みが「単に、プログラムの評価を

得るため」のものなのかという違和感や疑問が述べられ、現状では「研究発表

だけで満足する」ようなパートタイム的なものにとどまってしまう可能性があ

るという事が指摘されている。

　逆に、今後当事者にとってのFact、Fear、Frustrationが今日の構造的問題を

表すものとして理解されることで、Fairnessが本当に目ざされるならば、そこ

に関わる人々もまた「現在の状態を、こうあって欲しい状態に対する不足と捉

えて、そうではない新しい現実をつくり出そうとする構想力を持った」という

意味で、問題の当事者となりえる。言い換えるならば、単に強者としての専

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 192

門家としてではなく、ニーズをもつ当事者として問題に取り組むことになり、

その結果、研究発表や外部からの評価のみで満足するパートタイム的な「強者

のための共生」から、「当事者のための共生」へと変化していく道筋が見えてく

る。

　ただし大川も指摘しているように、専門家が当事者として共生にコミット

するという際、それはあくまでマジョリティとしての「当事者」であり、社会

構造や制度上マイノリティとして生きていかざるを得ない当事者とは混同し

てはならないということを再度強調しておきたい。現状を変化させたいとい

うニーズをある一定共有できたとしても、現状を支えるマジョリティと、そ

の現状によって緁位に置かれてきたマイノリティは異なる存在であるという

自覚が必要になる 9。この自覚が欠倦した時には、マジョリティ側からの「צ

違いの共感」（Ԙ原 2017: 166-169）に陥ることになる。

　こうした点に留意しながら、日本社会における外国籍の人々やいじめの被

害者、教育制度上不当な扱いを受けた人たちにとってのニーズが、教育を通

して翻訳され理解されたならば、私たち（ここでは日本社会における日本国籍

を有する者や高等教育の関係者という̖の立場の人たち）は、これらの問題を

生み出す制度や法の改正に向けて、マジョリティの当事者としてコミットし

ていくという段階へと移ることになる。

　もちろん、共生の課題はこれらに留まらず、これまでにも様々な取り組み

がなされてもいるが、ハタノが研究者、教職員、学生からの「社会変革を促す

ための働きかけが少なく、それがさらに現状を理想から遠ざけ、固定してき

たのではないか」（ハタノ 2011: 145）と指摘しているように、研究発表を超え

た教育や実践、発信をより明確かつ積極的に行っていく必要がある。実際に

共生と名の付くプログラムに参加していても、学生側には「共生に関心を示さ

ないように見受けられる者もいる」と大川が述べる状況にある中で、いかに上

辺だけではない議論や教育、実践が行うことができるかが課題となる。

　このようにフォーラム1の記述を4̛教育の必要性という議論と接続するこ

とで、ニーズを個々人に還元させることなく、現実の変革へと᷷がるような

教育実践や公共的な議論の論拠を見出しうる。このような取り組みこそ、共生

ʗ共ḫをリードしてきたマジョリティとしての専門家や教員には求められる。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 193

4.2　理論を用いた協同翻訳
　こうしたマジョリティや専門家への要請がありながら、社会通念により問

題の前提自体が不可視化されてしまい、当事者の4̛が理解されにくくなっ

ている場合もある。フォーラム1で片田が、「未来共生プログラム」の選抜過

程や、対等な対話の場の欠倦という経験を通して指摘した「制度的優生思想」

という考え方もまた、そうした場合の一つであろう。大学院の特定のプログ

ラムの選考において、ある一定の能力が求められるということや、大学内の

対話がある程度専門的な議論となることは、あまりにも当然の前提となって

いるからである。

　現代の教育制度自体が、能力を基準に構築されている以上、たとえ共生と

いう理念を掲げていたとしても、選抜においては能力を通して対象者に「部分

的に向き合う」以上のことが困難となる。しかし、先行する議論を参照すると、

そうした「能力による選抜」という強固な前提の問い直しというニーズもまた

翻訳可能なものとなり得る。

　ここで取り上げるのが90年代より優生思想を一貫して批判し続けてきた哲

学者夳内総郎の議論である。夳内は、2016年の相模原障害者施設殺傷事件後

に受けたNHKのインタビューに対して「優生思想をナチスのものだとしてし

まうと、意味が限定されすぎる」といい、古くはプラトンの思想にも見られ「私

たちの日常のものの捉え方にも表れる根深いもの」であることに注意を促して

いる 10。

　夳内は優生思想のうち、もっとも見えづらいものとして「能力による差別」

に言及する。そしてその能力による差別を支えてきたのは「能力の私的所有」

を前提とした、近代的な学問の在り方そのものであるという。

　能力による差別を乗り越えるため、夳内は倫理学者ポール・ラムθイによ

る70年代の「役割と関係性の倫理」論にその萌芽が見え、ロールズをはじめと

する20世紀後半のリベラリズムで展開された能力主義批判を下敷きに、「能

力の共同性」論を提綧する（夳内 2020: 218-38）。

　夳内によると、正義を原理とするロールズのリベラリズムにおいては、能

力を単に個人のものとする「能力の私的所有」への見直しが図られた。そこで

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 194

は個々人の「生来の࠽能」や、能力の全体を「社会の共有資産」と見なすことで、

能力に関わる便益や基本的な社会財の「“もっとも不遇な人”への再分配」が主

張された。ただし、ロールズは、能力自体を再分配されるべき財とはみなさず、

また、障がい者や特別なケアを必要とする人を再分配の対象から除外してい

ることから、従来の個体能力観を超えるものではないと指摘されている。

　夳内は続いてロールズと重なる議論を行ったロナルド・ドゥオーキンの能

力観に触れた上で、アマルティア・センに能力の共同性論の基盤を見出す。「潜

在能力」における平等を最重視するセンの議論では「個人の個体能力としての

み捉えられがちな能力差が、財や制度の不備での問題でもある」と見なされ

る（同 : 231）。能力差が個人の外部に由来すると捉えることで、センの平等論

は「能力主義的差別を正当化する能力の個人主義的還元を原理的に否定」（同 : 

231）する。財の再分配により「特に『弱者』の能力を補ṇすべき」だとされる。

　こうしたセンの議論の延長上に夳内の「能力の共同性」論は位置づけられ

る。夳内の議論においても、一時的に能力が私的所有「物」とみなされること

もあるが、あくまでその前提には、共時的な共同性があり、能力の私的所有

は、通時的に「後から」能力が個々人に内面化されていった結果であるとされ

る。それは楘的な所有物として分割されるものではなく、更なる共時的な能

力の共同性へと᷷がるものであるという。

　このように夳内は、能力は個人の内面ではなく外部との関係により把握さ

れるべきものであり、能力の欠倦とされるものは、財や制度の不備の問題と

みなす。こうした捉え方により、様々な立場にいるもの同士の、対等な関係

での共同や共生が目ざされることになる。

「能力の共同性」に基づけば、「助ける」ということから「してやる」などと

いうことはなくなります。また逆に、「してもらう」こともなくなります。

そして、そうなってはじめて、上も下も、「助けてやる」も「助けてもらう」

もない、本当の「助け合う」ことが生まれ、本当の共生や共同性が成り立

ちます。（夳内 2007: 151）

 

　注意すべきは、夳内の議論が単なる理想論や理念ではないということであ

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 195

る。能力の共同性論は「社会的評価の対象となるような認識論的議論に留ま

るものではなく、そうした認識をも規定する存在論的議論」（夳内 2020: 219-

220注）だとされるように、「能力の私的所有」が深く根ざしている制度や社会

構造の問題を浮き彫りにするものなのである。 

　片田の「制度的優生思想」という概念化や、共生ʗ共ḫの担い手にそうし

た自覚を求めるというニーズは、夳内の議論をうけてのものではなく、また、

共著者からもࢍ否両論が生じるものであった。しかし、夳内の優生思想批判

や能力の共同性論を踏まえると、片田のニーズは、単に個人的な認識に限定

されるものではなく、より広く共同で取り組まれるべき、共生の原理や制度

的基盤に関わるものだと理解しうる。つまりそれは、公正な「利益」の分配に

関する問題でもあるが、それ以上に分配の基準を支える「価値」の問題なので

ある 11。こうしたことを踏まえると、潜在的能力を含め、（英語）能力による

選抜という、通常であれば当然のものと見なされる基準も、「共生」を目指す

実践なのであれば自明のものではなく、慎重に検討されるべきものだという

ことがわかる。

4.3　更なる協同翻訳実践の必要性
4.3.1 共生モデルとの照合

　以上限られた範囲ではあるが、フォーラム１で提示されたニーズを、共生

をめぐる議論から捉え直し、公共的な実践や議論へと接続するという形での

「翻訳」を試みた。

　フォーラム1で提示されていることの共通点としては、共生（や共ḫ）とい

う言葉がש起する「こうあるべき」という姿と、大学院での取り組みとのズレ

が違和感やフラストレーションとして感じられ、そうした状況を変化させた

いというニーズが生じているということが挙げられる。本稿の事例から、そ

うした個々人のニーズの協同翻訳により、大学や大学院を含む教育の場での

当事者の4̛理解や、能力の共同性論に基づく教育制度の基準の見直しといっ

たことが、「当事者のための共生」に向けた課題の一端として見えてくる。

　改めて共生学のモデルや本稿の表現から振り返ってみよう。フォーラム1

のような内容に対するマジョリティとしての教員や専門家を̖、当事者の立

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 196

場からの違和感やフラストレーションの表明を̗とすると、̖から̗への反

応は以下のようなものが想定される。

1ɽ ̗ を単に個人的なものと見なし、学術的には不完全なものとしてغ却、

無視する：同化（排他）主義 ̖ʴ̗→̖、向き合わない

2ɽ ̗ を意見としては認めるが、自らの変容を伴う形では取り扱わない：

統合（分離）主義 ̖ʴ̗→̖ʴ̗、部分的に向き合う姿勢

3ɽ ̗ を自らの変容もいとわない形で研究、教育、実践への反省のܖ機、

新たな課題の発見 12 と捉える：ḫ造的共生 ̖ʴ̗→̖’ʴ̗’ʴЋ、全

体として向き合う姿勢

　本稿で言う協同翻訳の試みは3に位置付けられる。もちろんここで主張し

たいことは、̗の主張が常に正しく、一切批判すべきではないという事では

なく、まずは̗のニーズ、違和感やフラストレーションの意味内容や、その

背後にある構造的問題を捉えようとすること、常に不完全であると自覚しな

がらもマイノリティ当事者と全体として向き合うよう努め、問題を共有し共

にۛ味していくことの重要性である。また本総冒頭で述べた通り、個々人の

言明をパブリックな言語へと翻訳することを通して、そうしたۛ味の際の論

拠が提示可能であるということを示すのが第一の目的である。

　協同翻訳において、それぞれの経験を抽象化することはゴールではなく、

̖と̗が共通の土淧に立ち、対話や相互行為が可能となる出発点なのである。

言い換えるとそれは、専門家の権Җを支え、当事者を排除するための抽象化

ではなく、専門家がその責任を放غすることなく問題に向き合い、マジョリ

ティ側の当事者としてコミットしていくための抽象化である 13。

　こうした協同翻訳のܖ機となる、いわゆる当事者の違和感やフラストレー

ションは、共生学や共ḫに関わるフォーラム１の執筆者以外の学生や、フィー

ルドで調査対象者となる人、またはその関係者が感じているかもしれないも

のでもある。フォーラム１の著者らは（元）大学院生という立場、なおかつ共

生ʗ共ḫにコミットしようという意思をもつものであったからこそ表明でき

たが、その背後には語り得ない人々や、数多くの表明されないままの違和感

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 197

やフラストレーションが存在しうる。そういった意味では、個別のプログラ

ムや大学内部の問題を超えた、アクチュアルな問題を提起するものだといえる。

4.3.2 協同翻訳にむけたインリーチ活動、対話

　それでは、大学内や社会における潜在的な違和感やフラストレーションは

どのように可視化されるだろうか。本フォーラムでの試みのように、協同で

対話しながら執筆するという方法の他に様々な可能性が考えられ、̖の立場

にある人たちそれぞれが主体的に検討すべき課題であるが、ここでも簡単に

触れておきたい。

　本稿で触れたのは限られた事例であるが、今後も継続して当事者やマイノ

リティの声を聴くことで、さらに様々なニーズが捉えられていく可能性があ

る。そのためにはまずより多くのマイノリティの当事者が、学術的な議論や

決定の場に実際に関わる必要がある。

　ここで参考となるのが、芸術活動をめぐって、行政という「公」に、アーティ

ストや実践者という「民」の人々がより積極的に関わる「インリーチ」という考

え方である。小山・山口（2010）によると、インリーチは2003年頃より使用

されだした言葉であり、予算分配や計画を実施する「公」とそれを担う「民」の

ギャップをՍ橋するために、「民」の側から行政内部や自治体に対する理解促

進の働きかけを行うような活動のことを示す。こうしたインリーチ活動の必

要性の背後には、公と民の「協働は特定の人だけでなく、多様な担い手の参加

が前提であるはず」であるにもかかわらず「実際の事例においては、当該地の

市民を代表するとされる人物が関与すれば、それで市民が参加したとして済

まされてしまうことがある」（同 : 18）という問題意識があることが読み取れる。

　インリーチはその名の示す通り、従来の「アウトリーチ」に対比して用いら

れる表現であるが、両実践は相互に排他的なものではなく、小山・山口はア

ウトリーチとインリーチの「往還」の必要性を論じている。むしろ「公」への働

きかけという「インリーチ活動を徹底しておこなうことへの覚ޛや決意を抱く

ことが、地域におけるアウトリーチ活動の倦何をࠨ右する」（同 : 29-30）のだ

という。

　同論文は芸術活動をめぐるものであり、アウトリーチ・インリーチの意味

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 198

自体はそれぞれ大学や学界での用いられ方とは異なる部分がある。しかしな

がら、その問題意識は、学術的な公共的な議論や決定において当事者のニー

ズが十分捉えられていないのではないかという、本稿とも通じるものである。

大学や学術的な場においても、当事者が共生ʗ共ḫをめぐる違和感やフラス

トレーションを語り、それらを協同翻訳していくというインリーチの試みを

徹底していくことで、よりよいアウトリーチ実践に᷷がって行くと考えられる。

　こうしたインリーチを通した協同翻訳という発想は、対話と熟議のあり方

をめぐる議論とも密接にかかわっている。Ԙ原（2012; 2017）では、社会的な

分断を背景に共生について論じる中で、対話がその方法として中核に椭えら

れている。国内外の共生論、多文化主義に関する議論をまとめる中で、Ԙ原は、

日常的な対話の夵積と、そのような対話を公共的な熟議と接続することの両

方が必要となっていると述べる（Ԙ原 2012: 155-158）。その際、感情を伴う

対話と論理性や冷楘さが求められる熟議の性質の違いから、いかにマイノリ

ティが公共的な討議に参加しうるか、ということが課題となる。なぜなら「社

会・経済的に不利な立場にあるマイノリティが、公的な場でマジョリティと

対等に討論することは難し」く、特に「マイノリティの直面する問題が切実で

あればあるほど、感情的にならずに冷楘に話し合うことは難しくなる」からで

ある（同 : 157）。

　だからこそ、日常的な対話はそれ自体重要なものであるが、そこに留まらず、

より公的な場へと反映させられるよう、制度や構造へ働きかけが必要となる

のである。

何よりも重要なのは、こうした熟議の場に、社会構造の分断を乗り越え

てなるべく多くの人が参加できることである。熟議の場から構造的に排

除された人々がいるのならば、そうした人々を含めるように構造を変革

していかなければ、私たちの居場所は善きものにならない（同 : 157-158）

　このようなԘ原の議論もやはり、熟議の場におけるマジョリティ（̖）とマ

イノリティ（̗）の関係において、マジョリティの在り方やその変容（̖’）を

問うものであり、ḫ造的共生の実践であるといえる。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 199

　本フォーラムのような共同執筆の試み、インリーチ活動、対話と熟議は、

公的な議論や決定の場における当事者の参画を促すものであり、それぞれ理

念通りなされたならば、本稿で見てきたような協同翻訳のܖ機となるだろう。

それは、共生論の文脈でいうと井上達夫の、他者に開かれながら継続される「会

話」（井上 1986）や公共的な主張における立場や視点の「反転可能性」テスト（井

上 1999: 223）を、マジョリティの立場から積極的に推し進めた先に位置づけ

られる方法である。

　こうした発想を踏まえると、本フォーラムで行った、既にある程度の関係

性がある者同士の直接的な協同翻訳以外にも、為すべきことが明確になって

くる。それは、今日のオンライン化の流れも利用しつつ、大学側が当事者の

代表となる人を選定して、ゲストとして招くだけではなく、様々な当事者が

広く参加、発言できる、また何らかの決定に関わることができるような仕組

みを構築することである。その際重要となるのが、可能な限り開かれた場を

ḫ出すると同時に、ファシリテーションや企画のデザインによって、場の安

全性を最大限確保するよう努めることであろう。安心して、既存の共生ʗ共

ḫに対する違和感やフラストレーションを語ることができる場をḫりだすと

共に、そこで見えてくるニーズを論文等により協同で翻訳していく。

　そこには当然リスクがあり、前提を共有した「専門家」のみの会議や座談会

よりも、はるかに困難を伴うものとなるだろう。だからこそ当事者のニーズ

や共生の課題を浮き彫りにし、協同翻訳のܖ機となっていくような共ḫの試

みとなりえる。それは、マジョリティの在り方や、公共的な熟議や学術的議

論の内実を変化させる（̖’）とともに、被抑圧的存在から、聴かれるべき声を

発する者としての当事者の立場の変化（̗’）をもたらし、ひいては制度、法的

な革新（ʴЋ）へと᷷がるようなḫ造的共生への道、あるいは̖、̗それぞれ

に還元できない変化やʴЋが生じるという意味での「ḫ発的共生」14 への道で

ある。

5. まとめと今後の課題

　本稿では、フォーラム１での議論を受けつつ、「協同翻訳」という試みにより、

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 200

よりよい共生ʗ共ḫに向けた検討を行った。

　まず、共生ʗ共ḫを成立させうる重要な要素の一つとして考えることがで

きる「他者の声を聴く」という行為が行われる際においては、聞き手が、その

他者の「部分」だけを都合よく切り取り、安易に理解する姿勢は望ましくない

と指摘した。なぜなら、部分的に他者と向き合うだけでは、この「声」の意味

する内容もまた部分的なものとなり、それは「聴く」と呼ぶに値しないものに

なるからである。したがって声を聴くためには、他者の「全体」と向き合う姿

勢をもつ必要がある。

　次いで、「声を聴く」ための具体的な実践として、ハーバーマスの協同翻訳

論が参照された。ハーバーマスの理論と共生とのつながり、またハーバーマ

スとロールズにおける「誰を当事者と認識するか」といった違いについて確認

した上で、当事者と当事者でないもの、マイノリティとマイノリティでない

者が共に参画する協同翻訳を概観した。その上で、マイノリティの側の声を

聴き、それを翻訳していく作業にマジョリティのコミットメントが求められ

るということを論じた。

　第三に、共ḫ的な実践としてフォーラム1で表明された違和感やフラスト

レーションの協同翻訳を試みた。当事者としての声の挙げづらさを背景とし

た、「強者のための共生」から「当事者のための共生」への転換の実現について、

ハタノのいう、教育を通した「4 （̛Fact、Fear、Frustration、Fairness）」理解の

重要性という視点から見ると、現状を変えるというニーズを非当事者が共有

することで、その転換の可能性が浮かび上がる。ここから共生ʗ共ḫの試み

への当事者の違和感やフラストレーションは、大学を含めた教育の場で「抑え

る」べきものではなく、むしろ表明され、理解されるべきものだということが

示唆される。また、片田の、大阪大学での共生ʗ共ḫの現状が「制度的優生思

想」と言い得るものであるとの自覚を求めるというニーズに対しては、夳内総

郎の「能力の協同性」論により「理論を通した協同翻訳」を行うことで、より公

共的な議論への言い換えを試みた。夳内のいうように能力が私的な所有物で

はなく共同的なものであれば、能力による選抜という一般的に自明視される

基準もまた、共生ʗ共ḫの試みにおいては再考を迫られるものとなる。

　最後に、こうした協同翻訳をより積極的に行うための、インリーチ活動と

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 201

いう考え方や、対話と熟議の関係をめぐる議論を紹介した。

　限られた事例ではあったものの、本稿での議論から、マジョリティや専門

家が「他者の存在を『全体』として把握しようとする」姿勢をもち、教育や理論、

インリーチ活動や対話を通した協同翻訳によって、当事者のニーズをより公

共的なものへと言い換えながら共有していくことが、共ḫの出発点やプロセ

スにおいて不可欠であることが理解されたのではないだろうか。

　今後の実践的な課題は、インリーチ活動や対話実践、当事者としての研究

等を通して、従来捉えられてこなかった様々な当事者のニーズを実際に翻訳

していくことであろう。理論的な課題としては、本稿で示した「共ḫとしての

協同翻訳」を、様々な対話や翻訳に関する理論と接続させることで、より明確

にその意義を示すことである。

　また、共生理論をめぐって、本稿での検討から浮かび上がってきたのは、ハー

バーマスにせよ、夳内にせよ、ポスト・ロールズ的な議論をいかに実践とリ

ンクさせていくかということである。本稿では十分踏み込むことができなかっ

たが、こうした課題はロールズの議論を批判的に継承しつつ共生を論じた井

上や、ハーバーマスに依拠して展開された尾関の議論とも重なる。クラシッ

クな共生論が、単に理念や理想だけではなく、実践的な方法について論じて

きた以上、共生に関する議論の夵積と国内外の理論の接続も、共ḫを論じ実

践する上で非常に重要となる。

　共生以上に共ḫは、研究や実践に安易に付加価値がつくと思えてしまうよ

うな「ことばのຐ術」（植田 2006）や「マーケティング」（܀本 2020b）用語とな

りやすい 15。表面的な共生や共ḫを乗り越えていく為には、再帰的な議論や

当事者の声の反映を通して、より積極的に違和感やフラストレーションと向

き合い、一見既存の慣習や価値体系からは非常識、非合理的と思える主張も

含めて、協同で翻訳していく必要がある。その過程で、マジョリティもどの

ような意味で共生ʗ共ḫの当事者であるのかという事を検討、表明すること

が不可欠となる。

　協同翻訳にはこうした可能性がある一方で、マイノリティや当事者の中に

は声を発することができない、発しても聴き取られない人たちもいる。その

ため語ることができる人は一層「自己」主張だととられやすいという問題もあ

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 202

る。誰が誰のどのような声を誰と翻訳するのか、語られない言葉に翻訳の可

能性はあるのか、翻訳の墽当性はどのように担保されるのか。当事者をめぐ

る議論、代表性をめぐる問題など、共ḫとしての協同翻訳の限界がどこにあ

るのかということも意識し、ハーバーマスへの批判含め議論の俎上に載せな

がら今後の研究や実践に取り組んでいきたい。

注

1 共生論における「聴く」ことの重要性は山本ߊ輔先生から個人的に示唆を受けた（桂）。同様

に、人間科学研究科のオンラインセミナー（2020年7月30日「不俐明な時代をʪ人間ʫとし

てどう生きるか」）での「自分の言葉で語ることでマイノリティの声を渳いӅすという問題

についてはどう考えるべきか」という私の質問に対し、岡部美香先生より、「自分の言葉で

語る」ことが、よりよく「聴く」ことに繋がるのだということをご教授いただいた。

2 今日の議論において、マイノリティ―マジョリティ関係は文脈化、細分化されており、単

綅に分けられない部分もある。しかし、少なくともマイノリティ―マジョリティの関係は

数だけではなく、というよりむしろ権力関係や社会的な立場の問題であることは繰り返し

論じられてきており（海野・1979 ڸ; Ԙ原 2017: 6-7）、本稿でもそうした立場から論じる。

3 ユクスキュル・クリサート（2005）の77頁を参照されたい。

4 もちろん、こうした出会いのあり方、他者のもつ有用性によって成立する関係性を安易に

悪であると決めつけることはできない。こうした議論については、八木（2020）の「有用性

による共生」の概念も参照されたい。

5 ここでの「相互変容」という表現は、マジョリティとマイノリティ、双方の「変容」が等価で

あるとする印象を与えるかもしれない。しかし、それを安易に同じレベルの変化であると

見なすわけにはいかない。権力構造のもつ暴力性ゆえに、マイノリティの「変容」は、しば

しば、深く致命的な領域にまでおよぶことがあるからだ。

6 これはもともとドイツ語では「institutioneller Übersetzungsvorbehalt」（Habermas 2005: 136）

と書かれたものであるが、英語では「institutional translation proviso」（Habermas 2008: 130）

と記される。日本語では比較的原語の直訳に近い「制度的翻訳条件」（大窪 2015: 5）や、協

力し共同して行う翻訳であることから「協同的翻訳」（同 : 5）とも訳されている。他にも、木

部（2013）では「制度的付帯条件」、「制度的な翻訳付帯条件」、「共同翻訳」と訳されている。

本論文ではこれらの訳語やもともとの言葉の意味を考慮し、「協同翻訳」で統一した。　

7 ニーズと共生の関係性については、崎浜（2017a; 2017b）で詳細に論じられている。少々

長くなるが、ここで補足する。言語学におけるバフチンの理論を参照しつつ「共生的なニ

ーズ」を探求した崎浜によれば、ことばあるいは発話は常に対話的関係のなかにある（崎

浜 2017b: 35）。発話はそれを発した者ひとりのみに帰属させることはできず、話し手たち

の相互作用の所産であり、発話は社会的出来事だという（同 : 36）。崎浜はこうしたバフチ

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 203

ンの発話のモノローグ的、対話的という見方について、モノロギズム（モノローグ的、発

話は社会的出来事ではなく、発話は完成されたものとして発話者自身にしか帰属しない）、

ディアロギズム（発話されたものは未完成であり、多声的なものであり、発話とそれを聞

くもので作り上げていく）という整理を行った（同 : 40）。ニーズに対する支援は当事者に

より発せられたニーズをくみ取るモノロギズム的支援であるべきでなく、ニーズを発する

人との関係性において、終わらない「未完のポリフォニー」として、発話者とそれを聞く者

の終わることのない関係性の中で、ディアロギズム支援として共生的ニーズの創出を行う

べきであるとした。ハーバーマスの言う協同翻訳も、バフチンを参照した崎浜の視点で言

うならば、ディアロギズム的なものと分類されることとなるだろう。

8 本稿で「当事者間の」とした部分は、もともとの文脈では「特定の宗教共同体の」であり英語

では次のように書かれている。

 ...lifting for wider public semantic potentials what would otherwise remain sunken in the 

idiom of particular religious communities. （Butler, Habermas, Taylor, West 2011: 115）

9 本稿とフォーラム１ではまずは当事者のニーズに向き合うべきであるという「当事者主権」

（中西・上野 2003; 上野・中西 2008）という考えかたを基盤としている。そうした前提があ

る中で、福祉学や障害学においては、ニーズを当事者と当事者でない者との関係性の中で

捉えられるべきものとすることで、当事者主権を超えていこうとするような議論も展開さ

れている（麦倉 2016）。本稿における協同翻訳もまた、当事者のニーズを出発点としつつ、

非当事者の専門家もまた共生や共創の当事者として問題に関わっていくことを期待してい

るという点において、そうした当事者主権を超えていくような動きと重なるところがある。

この点に関しては、今後より詳細に論じていきたい。

10 「2016年09月01日（木）相模原障害者施設殺傷事件　第4回 夳内総郎さんインタビュー」　

https://www.nhk.or.jp/hearttv-blog/3400/251565.html　（2020年10月28日アクセス）

11 井上達夫は分割可能な「利益対立」と分割不可能な「価値対立」のうち、より調停が困難な後

者を克服すべき課題としている（井上 1999）。井上の議論を要約しつつ批判的に検討した

金（2009）も参照されたい。

12 山本（2017）参照。

13 今回は̗→̖の翻訳（抽象化）を試みたが、協同翻訳という以上̖→̗の翻訳（説明、具体化）

が必要となる。次に見るインリーチとアウトリーチの関係のように、まずは̗→̖が徹底

されることで、̖→̗の説明や実践が適切なものとなり、̖˱̗の往還により、より充実

した翻訳となっていくと考えられる。その内実が実際にどのようなものであるかは今後実

践の中で検討していきたい。

14 桂（2020）では、共創と創発的共生の関連について具体的な事例から論じている。

15 共生ʗ共創と「ことばのຐ術」「マーケティング」の関係についてはフォーラム１の第１総参

照。

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 204

参考文献
五十絡 沙千子

1995 「ハーバーマス・ロールズ論争の出発――合意論の可能性」『倫理学』12: 41-56。

井上 達夫　
1986 『共生の作法――会話としての正義』創文社。
1999 『他者への自由――公共性の哲学としてのリベラリズム』創文社。

植田 ߊ次　
2006 「『ことばのຐ術』の落とし݀：消費される『共生』」植田ߊ次・山下椃編『「共生」の

内実：批判的社会言語学からの問いかけ』三元社。

上野 千鶴子・中西 正司編
2008 『ニーズ中心の福祉社会へ――当事者主権の次世代福祉戦略』医学書院。

海野 道郎・ڸ 豊
1979 「マイノリティーの類型化――その基準に関する一考察」『関西学院大学社会学部紀

要』38: 65-76。

小山 健一・山口 洋典 

2010 「市民参加演劇の活動を通じた公民協働による地域活性化の方途 : アウトリーチとイ
ンリーチの反復的交壐の視点を中心に」『同志社政策科学研究』1(12): 17-32。 

大窪 善人 

2015 「ハーバーマスの協同的翻訳論の射程」『ဠ教大学大学院紀要』43: 1-16。

尾関 周二
1995 『現代コミュニケーションと共生・共同』楗木書侂。

桂 紙介
2020 「コンヴァージョン研究を通した共創の可能性 : 日本の主流社会とイスラームの関係

を捉える出発点として」『未来共創』7: 161-192。

カルフーン , クレイグ
2014 「後記――宗教に備わる多くの力」エドゥアルド・メンディエッタ、ジョナサン・ヴァ

ンアントワーペン編、箱田徹・金城美幸訳『公共圏に挑戦する宗教ᴷポスト世墧化時
代における共楆のために』pp.141-160、岩波書侂。

河原 楉志
2014 「翻訳概念の射程――文化の翻訳とᄻとしての翻訳」『金城学院大学人文・社会科学研

究所紀要』18: 1-14。

木部 尚志
2013 「共同翻訳と公共圏のポリフォニー――ハーバーマスのʪポスト世墧社会ʫ論」『年報

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 205

政治学』1: 60-80。

金 壑明
2009 「リベラル共生論の原理的研究――井上達夫の『コンヴィヴィアリティ』論の批判的

考察」『アジア太平洋レビュー』6: 43-62。

 本 英世܀

2020a 「違和感、不շ感と不断の交渉」志水宏٢・河森正人・܀本英世・ᐻ֞立哉・モハー
チ ゲルゲイ編『共生学宣言』pp.31-52、大阪大学出版会。

2020b 「人間科学型の共創および共創知を目指して」『未来共創』7: 3-28。

崎浜 公之
2017a 『被災者と災害ボランティアの共生をめざして――熊本地震の現場から被災者の

ニーズを問い直す』NextPublishing。
2017b 『被災者の「ニーズ」の分類的考察と被災者支援のあり方の可能性――平成28 年熊

本地震の事例から』大阪大学修士論文。

Ԙ原 良和
2012 『共に生きる――多民族・多文化社会における対話』߂文俙。
2017 『分断と対話の社会学 :グローバル社会を生きるための想像力』ܚጯ義絰大学出版会。

志水 宏٢ 

2020 「私たちが考える共生学」志水宏٢・河森正人・܀本英世・ᐻ֞立哉・モハーチ ゲル
ゲイ編『共生学宣言』pp.1-27、大阪大学出版会。

夳内 総郎
2007 『新自由主義のӕ』岩波書侂。
2020 『いのちと平等をめぐる13総 優生思想の克服のために』生活思想社。

中西 正司・上野 千鶴子 

2003 『当事者主権』岩波書侂。

ハタノ・リリアン・テルミ 

2011 「『共生』の裏に見えるもう一つの『強制』」浄ᔹ椃編 『「多文化共生」は可能か――教
育における挑戦』 pp.127-148、Ⴛ草書๪。

花崎 ᚝平 

1993 「特別企画＝リレー連載 共生の作法をもとめて」第三回『週ץ読書人』、八面記事。
2002 『共生への触発』みすず書๪。

ハーバーマス , ユルゲン
2014 「『政治的なもの』――政治神学のあいまいな遺産の合理的意味」エドゥアルド・メ

ンディエッタ、ジョナサン・ヴァンアントワーペン編、箱田徹・金城美幸訳『公共圏
に挑戦する宗教――ポスト世墧化時代における共楆のために』pp.15-31、岩波書侂。

ハーバーマス , J.・テイラー , C.・バトラー , J.・ウェスト , C　

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



桂ら｜「協同翻訳」から始まる共生／共創 206

2014 「＜総括討議＞ ハーバーマス × テイラー × バトラー × ウェスト」エドゥアルド・
メンディエッタ、ジョナサン・ヴァンアントワーペン編、箱田徹・金城美幸訳『公共
圏に挑戦する宗教――ポスト世墧化時代における共楆のために』pp.129-140、岩波
書侂。

麦倉 壑子
2016 「障害者権利条約からみた新たな意思決定支援」『共生の社会学』139-165、太郎次郎

社エディタス。

八木 景之
2020 「共生概念の二類型――有用性による共生・有意味性による共生」『共生学ジャーナ

ル』4: 30-54。

山本ߊ輔 

2017 「現場の未来共生学――共生の取り組みと共生の諸課題から」『未来共生学』4: 312-

323。

ユクスキュル , ヤーコプ＝フォン・クリサート , ゲオルク 

2005 『生物から見た世界』日高敏隆・羽田節子訳、岩波書侂。

Butler, J., Habermas, J., Taylor, C., West, C. 

2011 Concluding Discussion. In Mendieta, Eduardo.,Vanantwerpen, J. Ed. The Power of 

Religion in the Public Sphere,　pp.109-117. New York: Columbia University Press.

Habermas, J. 

2005 Religion in der Öffentlichkeit.Kognitive Voraussetzungen für den “öffentlichen 

Vernunftgebrauch” religiöser und säkularer Bürger. In J. Habermas Zwischen 

Naturalismus und Religion, pp. 119 -154. Frankfurt am Main: Verlag Suhrkamp.

Habermas, J. 

2008 Between Naturalism and Religion. polity.

Rawls, John 

1993 Political liberalism. New York : Columbia University Press.

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2



未来共創  第 8 号（2021） 207

Abstract
 This paper discusses how we can listen to the voices of minorities, in response to 

Forum 1: "Re-examining the Kyosei and Kyoso (Co-existence / Co-creation) Through co-

writing a collaborative autoethnography on conflicts and frustrations," and change the actual 

institutional situations and social norms.

 It is argued that in listening to the voices of others, which is a prerequisite for co-

existence and co-creation, it is necessary for the listener to be prepared to face not only the 

"parts" of others, but also the "whole," including their background. 

 We will refer to Habermas's theory of cooperative translation of religious 

discourses for public deliberation in which secular and religious citizens participate together 

as a way of letting voices be heard. Further, we will see that the theory can be applicable for 

other social problems beyond religious matters.

 Additionally, discomfort and frustration was expressed in the paper Forum 1 

that the current discourses and practices on Kyōsei may not be for minorities or may be 

even what we might call institutional eugenics based on certain criteria. Therefore, we will 

attempt to translate them into more public practice and discussion through understanding 

minorities 4Fs (fact, fear, frustration, fairness) advocated by Lilian Terumi Hatano, through 

Akiro Takeuchi's theory of the cooperativity of competence. 

 Finally, we will introduce the debate around "in-reach" activities and deliberation in 

order to make “collaborative translation” more proactive.

Kyosei (Co-existence) and Kyoso (Co-creation) 
Starting with “Cooperative Translation”: For 
Deliberate Discussion and Sincere Practice

Yusuke KATSURA, Miwa SASAKI, Kageyuki YAGI

Keywords : Listening to voices, Cooperative translation, Majority's 

responsibilities, Kyosei, Inreach

フォーラム　共生／共創の多角的検討―2




