
Title 文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り : 文学論
争の再考にむけて(2)

Author(s) 福田, 覚

Citation ドイツ啓蒙主義研究. 2021, 18, p. 1-18

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/85050

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



文学論争以前のミルトンをめぐる遣り取り

文学論争の再考にむけて(2)

幅田覚

前号では、ゴットシェート派とスイス派、ライプツィヒとチューリッヒの間で行われた

いわゆる文学論争におけるクロップシュトックの評価を取り上げた。本稿以降ではクロッ

プシュトックに対する評価がその延長上にあったと思われるミルトンに対する評価や、そ

のミルトンに対する評価を反映していると思われる崇高論に対する立場選択に目を向ける

ようにして、そうしたところを土台に文学論争の再検討を試みていきたいと考えている。

そしてそこから、自然模倣という詩学の基本理念とこの間題との関わり、啓蒙観の違い、

両陣営が啓蒙に対してもっている物語的理解の相違を読み解いていければと思う。それに

向けて本稿では、ミルトンについて、論争の両側、チューリッヒとライプツィヒでどのよ

うに見られていたか、ひとまずボードマーがミルトン擁護の書を出版するまでを振り返っ

ていきたい。表題で「文学論争以前」としているのは、 1740年に到るまでを想定している。

1727年にフランクフルトとライプツィヒで出版された想像力論、汀想像力の影響と使用

について』 1は、献辞の末尾に付された著者名に"LB.LB."とあり、ボードマーとプライティ

ンガーが書き手と考えられている。この著作はクリスティアン・ヴォルフに献げられてい

るのだが、その献辞のなかにミルトンの名前が出てくる。ミルトンの『失楽園』は長い間、

人に知られず読まれないままであったが、一人の立派な識者がこの詩人の傑作を高く評価

することをイギリス人に教えた、と述べられる。それに続いて、献辞の書き手は、同様の

運命がヴォルフに訪れることを予言している。ヴォルフは、 1723年にプロイセン国王の勅

令によってハレから追放されているが、不遇のあと広く受け入れられて高みに至る存在で

あるということを、ミルトンを引き合いに出して語っているのである。スイス派にとって

ミルトンとヴォルフがどういう存在かうかがわせるエピソードと言えるだろう。

1 . 『失楽園』の翻訳と出版をめぐる事情

ゴットシェート (1700-66) がフランスの演劇を手本としたのに対して、『スペクテイタ

ー』に刺激を受けて『画家談論』を発行したように、ボードマー (1698-1783)の視線は主

としてイギリスに向けられていた。ボードマーはミルトンの翻訳者となるのだが、ボード

マーが『失楽園』（初版、 1667) の翻訳を最初に出版したのは、 1732年であった2。後続の

ー



版は、 1742年、 1754年、 1759年、 1769年、 1780年に出されている。因みに、『失楽園』

のドイツ語訳は、ボードマーの前にも、エルンスト・ゴットリープ・フォン・ベルゲ（ベ

ルク）による 1682年の訳がある＼ボードマーの翻訳は、表題の最後に「散文で On

ungebundener Rede)」とあるように、押韻を用いない散文訳であった。このボードマーの翻

訳が若いクロップシュトックにとって導き手となったこと、やがて『救枇主J]を書いたク

ロップシュトックがチューリッヒとライプツィヒの間の論争の対象となって論争に巻き込

まれていったことは前号で論じた通りである 40

この翻訳は、ボードマーが訳業を行ってから出版されるまでの間にかなりの年数が経っ

ていることが分かっている。

1724年 1月 28日のツェルヴェーガーに宛てた書簡に、ボードマーが急にミルトンの作

品全体を訳そうと決意した「 2, 3か月前」の状況が記されている5。そのことから、 1723

年が訳業の開始であろうと推測できる。この書簡のことを伝えているハンス・ボードマー

の報告に拠れば、この 1月28日の書簡の他の文面からは、翻訳の完成が近いことがうかが

われ、何週もしないうちに全体をもう一度通して見直したいと考えていたようである凡し

かし、ツェルヴェーガーに宛てた同年 3月 23日の書簡では、まだ完成には到っていないこ

とが書かれていて、想定していたよりも長引いている 70

のちに 1732年 2月 5日付けでボードマーがゴットシェートに宛てた書簡において本人

が語っているところに拠れば、ボードマーはこの翻訳を 1724年中には完成していたとの

ことである凡この書簡とともに、ボードマーは、ゴットシェートにこの訳書を 1冊贈って

しヽる。

1724年には訳業を終えていながらその出版が大幅に遅れたのは、教会の検閲のためと考

えられている。これについては、モーリッツ・フュースリがミヒェル・フーバーに宛てた

1725年 1月 25日の書簡の記述が、一つの証言となっている。チューリッヒには、ミルト

ンが英語で書いた『失楽園』をドイツ語に訳したということで評判のボードマーのような

人がいるが、その訳業が印刷できないでいる、ということをフュースリは書いている。

「それはこの地［チューリッヒ〕で印刷されるはずでした。しかし、教会の検閲官は、

とても神聖な主題にしてはあまりにも夢想的な書物 (einallzu Romantsche Schrift) だ

と見ています。それは、過度に高尚で荘重すぎるものです。ですが、印刷を許さなか

ったというのは、正しくありません。」，

「夢想的」と訳した語は原語では Romantischと書かれている。神聖な主題にしてはあまり

に夢想的というのは、のちにミルトンがまさにそうした側面をめぐって文学論争の対象に

なることを考えると、すでに翻訳書を出版する以前からそのことが間題になっている点が

興味深い。

それに対するフーバーからの返信には、ボードマーとは面識はないが、共通の友人がい

2
 



るので評判はよく知っていて、ミルトンの『失楽園』の翻訳を賞賛するのを耳にしている、

ということが書かれている。それに加えて、フーバーは、学識者の成果を締め出すのは残

念だが、他方、聖書に世俗的な書物のような形式を与えようとするのも正しいことではな

い、と述べている 100

こうした考え方が妨げになって、ボードマーは出版社を見つけることができなかったよ

うである。スイスだけでなく、一時的にドイツのエルベ川のところまで出版社を探して回

ったが甲斐がなかった、という記述が残されているいトーマス・ビュルガーの報告では、

ボードマーがマルクス・ロアドルフの印刷業を支援して、そこで翻訳の原稿を印刷・出版

したので、ミルトンの翻訳はいわば「自費出版」のようなものだと言われている円

2 ドイツ語訳『失楽園』の前書き (1732)

ボードマーによる 1732年の翻訳書には、ボードマー自身がミルトンの □失楽園』につい
ていくらか報告を行う文章が最初に置かれている。イギリスでも約半枇紀の間ふさわしい

評価が得られなかったこと、サマーズが最初に賞賛し、続いてアディソンが『スペクテイ

ター』でその並外れた価値を知らしめたことが述べられている 13。ボードマーはここで、オ

ランダ語訳、フランス語訳のほかに、半世紀先行したフォン・ベルゲの翻訳にも触れてい

て、この翻訳は評判にはならなかったが、熟慮の読者には注目され、原典を読もうという

気にさせた、と記している[

先行する様々な言語への翻訳について言及したあと、ボードマーは、自らの訳業に触れ

るかどうかで、次のように述べる。

「私が先人たちについて申し上げたことから、私が努力と意図をどこに向けているか

十分に見て取れないというのであれば、私はここで自分の翻訳について語るべきなの

であろう。だが、どの点でうまく行ったと思っているか申し述べると、偏向の疑いを

引き寄せてしまうかも知れない。私の仕事自体がどの点で弱くて非難の余地があるか

言及することは、私の場合、ひょっとしたら、他の方よりもたやすいのかも知れない

が、謙虚さを装っているとの誹りを受けるかも知れない。」 15

そうしてボードマーは、自身について語るのを控えて、ミルトンの精神にある「崇高な観

念」とそれを表現する英語やドイツ語との関係に話をずらしていく。

「イングランドで最良と言える書き手の方々は、彼らの言語そのものがミルトンのも

とでは崩れ落ちてしまい、彼の心のなかの崇高な思考を力いっぱい表現するには、あ

まりにも弱いものであった、と打ち明ける。それでもミルトンには、スペンサーやシ

3
 



ェークスピアが目の前にいた。彼は自らの語りを散文から区別するのに、様々な手法

を用いた。たとえば、よその方言を真似たり、古くからの力強い言葉を引っ張り出し

てきたり、新たな言葉を作り出したり、言葉の組み立てを変えたり、間き慣れないメ

タファーを考案したり、語りの節を交互に絡ませたりしている。しかし、これらすべ

ては適度に、然るべき場所で行われているのである。彼を批判する者たちが一番何か

言えるのは、これらの点についてである。しかしそれが単に表面的な事柄に過ぎない

のと同じように、私がミルトンをうまく捉えられたのもおそらくはときおりのことな

のかも知れない。」 16

ミルトンには、崇高な思考を英語で表現するためのさまざまな言語上のエ夫がある。それ

に対して、ミルトンを訳すボードマーはドイツ語で表現しなければならないが、その点に

関しては、ボードマーは次のように書いている。

「ひょっとしたらドイツ語は、英語ほどは、よその富でもって自らを助ける必要はな

いのかも知れない。ミルトンにとって言語 (Sprache) に不足があったという面は、私

の場合は、その言語の読者 (Sprachekundschaft)に不足があるということであった。言

い換えるなら、 ドイツ人の耳がこまやか過ぎて、耳慣れないメタファーが耐えられな

いとか、それと同時に私たちの判断力にはそれが力強すぎて、もっばら耳に快くない

ということが原因で、私たちは快くないものを非難せざるをえないということなので

ある。」 17

つまり、ボードマーは、 ドイツ語で表現する場合に難があるとしたら、それは訳者の間題

というよりは読者の問題だと言うのである。こうしたところに、ミルトンを受容できるよ

うな耳をドイツ語の読者にももってもらいたいという、ボードマーの啓蒙主義的とも言え

る願いがうかがわれる。

最後にボードマーは、そうした外面的な事情ではなくて、ミルトンの詩の内面的な本質

について、別のかたちで論じることにした、と述べ、論考の公表を予告している。そして、

真実らしさについて、ファーベル、パラーベル、アレゴリーについて教育がないと、古代

の人の詩的な著作ではなく近代の作家の凡庸な小説で趣味を形成した読者は、ミルトンの

思考やイメージに喜びを見出せないばかりか、それに混乱してしまうかも知れないから、

いっそう急ぐつもりだ、という言葉でこの前書きを締めくくつている 18。この翻訳から 8

年後の 1740年に、後述するように、ボードマーはドイツの批評家を意識して、ミルトンを

擁護する論考を著すことになる。そして、それまでの過程で、ゴットシェートの側からは、

この擁護のための書の公刊を再三催促されることになるのである。

4
 



3 『批判的論叢』第 2号の反応 (1732)

他方、ライプツィヒの方に目をやると、ゴットシェートが改革し主導することになった

ライプツィヒのドイツ語協会は、 1732年から 1744年まで刊行された『ドイツの言語、詩

作、雄弁の批判的叙述のための論叢 (DieBeytrage zur critschen Historie der deutschen Sprache, 

Poesie und Beredsamkeit)』 （以下、 『批判的論叢』と略記）という雑誌と関わりが深く、

この雑誌はいわば協会の機関誌のように見倣すことができるものである。この雑誌は、古

代ローマや古代ギリシアの作家のドイツ語訳についてリストを掲載するなど、翻訳を重視

している姿勢をうかがわせる 19。1732年の第 1号には、 1682年のフォン・ベルゲ訳の『失

楽園』について評論が掲載されていて20、その最後では、ボードマー教授がチューリッヒで

散文で完成させたミルトンの新訳についても読者に報告する、と約束している。そして同

じ1732年に刊行された第 2号においてその約束は果たされ、第 9番目の論考として、協会

員による筆者名のない文章を読むことができる。

ただ、口批判的論叢J]第 2号に掲載された、ボードマー訳の評論は、批判的なスタンスは

明確であるものの、さほど深みのある詩学的思考を述べようとしたものではなく、批判の

内容としては翻訳の間題に焦点が絞られている。最初のページには、フォン・ベルゲの翻

訳のあとドイツでは完全に忘れられていた「偉大な詩人」が、もっとよいかたちで知られ

るようになればよかった、という言葉があり、そのあと、散文訳は最も快適な手段だとい

うことが言われる2¥

「同様に実際また、フランス人もたいていは、古い外国の詩人をそのような翻訳方法

〔散文訳〕で切り抜けているものである。 ドイツ語の音節の長短や押韻が翻訳者にも

たらす束縛は、つねに文字のもとに留まり原文から決して離れないというふうにはさ

せてくれない。しかしまさにそのことによって、外国の詩人をその詩人の言語で読む

ときのあらゆる美もあらゆる誤りも生まれなくなる。そのなかの何かが悪くなって、

何かがまたおそらく良くなった、というのが常である。」 22

韻律や押韻で無理をする必要がない散文訳の方が原文から離れない翻訳ができるという発

想が根底のところに見て取れる。

イギリスでのミルトンの評価や他の言語への翻訳についてはボードマーが前書きで述べ

ているものの、自分自身の翻訳についてはあまり多くを語ろうとしていない、とこの評者

は紹介している。それに続けて、匿名の評者は次のように指摘する。

「しかしながら、同じように、以下のことは正しい。イギリス人たちが打ち明けるよ

うに、彼らの言語自体がミルトンのもとでは崩れ落ちてしまい、彼の心のなかの崇高

な思考を表現するには、あまりにも弱いものであったとするならば、ボードマー教授

5
 



は、私たちの言語のそのような強さを実際に示したので、ミルトンが彼の母語でもっ

ていたよりもさらに多くの力や勢いをこの翻訳を通じて獲得したと言えたはずである。

にもかかわらず、謙虚さゆえに、教授は、私たちの言語では十分な読者 (Kundschaft)

が不足していると嘆く方を好まれた。しかし、至る所で見られるミルトンの華麗で崇

高な表現の強さや重みに目を向けるなら、そのような読者の不足というものは、まっ

たくどこにも感じられない。しかし、語の組み合わせの優美を目指して、あちこちで

何かが起こり、それでよく慣れたドイツ人の耳に粗野で不快なものとして響いたのだ

としたら、このことは、翻訳者の能力のなさよりも翻訳者の祖国に原因があるとされ

ねばならないのだろう。だがしかし、スイスの書き手で、ボードマー氏以上にその人

の祖国というものが分かる書き手に私たちはまだお目にかかったことがない。」 23

少々回りくどい言い方ではあるが、ミルトンの思考が伝わらないのは読者層の間題ではな

く、スイス人の地が出てしまうボードマーの翻訳の間題ではないかということを示唆して

いる。ミルトンの作品そのものを批判している様子はうかがえない。

このあと、この論者は訳語の検討に入る。まず、ドイツ語のタイトルに苦言を呈し24、そ

れから、第 3巻の冒頭部分からの訳文を長く引用したあとに、個々の訳語についての細か

い注文を書き連ねている竺訳者に向けて、こうした指摘を悪く取らないでほしいと断っ

ている一文も見られる 26。そして、第 3巻の内容を最後まで紹介して、この文章は終わる。

末尾では、読者に対して、これで詩人の精神や奇妙な創作について十分分かるだろう、と

いうことを述べ、またボードマーに対しては、真実らしさについて、ファーベル、パラー

ベル、アレゴリーについての約束の論考を私たちは期待して待っている、と催促の言葉を

記している 27。

4. ボードマーとゴットシェートの往復書簡 (1732-39)

先にも触れたように、ボードマーは、 1732年 2月 5日の日付でゴットシェートに書簡を

したためて送り、同時に『失楽園』の訳書も送り届けている。それに対するゴットシェー

トからの返書が、同年 10月 7日付けの書簡である。返事を書き御礼を言うのが遅くなっ

たのは、ボードマーの翻訳を紹介した『批判的論叢』を併せてお送りしようとしたからで

ある、という。ここでゴットシェートは、翻訳の抜粋を作って □批判的論叢J]に文章を載
せた者について、自分ではないような書き方をしている。その筆者は、ボードマーに対す

る敬意や謙虚さを十分うかがわせていて、それと同時にいくらかの批評上の自由を行使し

ているのであるから、大目に見てやってほしい、としている叫しかし、書簡の最後では、

『批判的論叢』第 2号の評者と同じように、ミルトン擁謹の書を待ち望んでいることを書

いている。

6
 



「ところで私は、約束なさったミルトンを擁護するお仕事を早く拝見するのを望んで

います。実のところ、ミルトンの想像力がそうであったような、あのような無秩序な

想像力 (eineso regellose EinbildungsKraft) が許される規則 (Regeln) を知りたいと切

望しているのです。」 29

このゴットシェートの最後の一言に、後の文学論争の萌芽を感じ取ることができるだろう

し、規範詩学に対する想像力の位置付けの間題が文学論争の核だと見られてきたことの出

発点を見ることもできるだろう。

それに対するボードマーの返信は、 1732年の年末に出されている。無秩序な想像力を許

す規則を知りたいという求めについては、あまり喜ばしいとは言えない仕事に時間が取ら

れているので、『失楽園』擁護の基盤にしたいと考えている主要な原則のみを紙に記して友

人の［ヨハン・クリストフ・］クラウダー氏30に送った、と書いている。クラウダーがそれ

をゴットシェートに伝えてくれるだろう、ということである。そして、ボードマーが擁護

の書を仕上げるまでの間、偉大な詩人であるミルトンを非難するようなことはしないでほ

しい、とゴットシェートに頼んでいる310

ゴットシェートに対する仲介を依頼されたかたちのクラウダーが、翌年の 1733年 2月

27日に書いているボードマーヘの返信は、ミルトンを批判する者の視点を伝えていて、興

味深い内容になっている。

「ご送付いただいたミルトンの擁護を、さもなくば喜んでミルトンを批判するさまざ

まな人たちの前で読んで間かせました。彼らもすべての点に満足していましたが、神

話に関しては別です。彼らの意見では、神話があまりにも頻繁に出てくる、それはす

っかり取り除かれるべきだ、ということでした。同様に彼らは、この英雄詩が本来英

雄であるはずの救世主に十分敬意を払っていない、と考えようとしています。まさに

その理由として言っているのは、救世主がサタンとまった＜比べものにならず、救世

主の行為は、サタンが行っているよりももっと広範に書かれるべきだった、というこ

とです。しかしアダムが主人公であるべきだというなら、全巻にわたってアダムがま

ったく見つけられないというのは同じように不当ということになります。これらに加

えて、まさにこの批評者たちがさらに文句を言っているのは（彼らはホメロスやウェ

ルギリウスにもそう言って非難するのですが）、後半の巻は、前半の巻に、美しさとい

う点で見劣りする、ということです。そのため、オ能が枯渇してしまったか、あるい

は、苛立ちが募って、ついには、とても短いところで筆を折り、衰えのために結末ま

で急ぐほかなかったかのように見える、というのです。」 32

クラウダーは、ボードマーが書いたミルトン擁護の草案と言えるものをゴットシェート教

7
 



授に届けたと、この手紙に明記している 330

このあとのゴットシェートからの返信は、 1734年 6月 3日付けのものがチューリッヒ中

央図書館で確認される叫ゴットシェートは冒頭で、長い間返信していなかったことにつ

いて事情を述べているが、ゴットシェート往復書簡集の編者は、これが 1732年末のボード

マーからの書簡に対する返信とは考えづらく、その間の手紙が失われているのだろうと推

測している豆返信が遅れた事情の一つ、「私に起こった変化」というのは、詩学の員外教

授であったのが論理学と形而上学の正教授となることと思われる。それにもう一つの理由、

『全哲学の第一原理』の第 2部を復活祭のメッセに刊行しなければならなかったというの

が加わる。その間もゴットシェートは、より頻繁にボードマーと遣り取りしているクラウ

ダーから、時折ボードマーについての報告を聞いていた、と書かれている。このゴットシ

ェートの書簡では、ゴットシェートが、「我々は誰もが詩学の教授になれるわけではない」

と述べつつ、しかし「自由学芸のことはいつも大いに気にかかることになるだろう」と吐

露している点が印象的である。手紙の最後では、ボードマーによるミルトンの下巻を長い

間待ち望んでいて、早く見たい、という希望が述べられている呪

これ以降も、ボードマーとゴットシェートとの間で書簡の往復は続いている。ミルトン

が話題に上っているものに目をやると、 1738年 5月 9日のゴットシェートからの書簡で、

ゴットシェートはやはり、ボードマーのミルトン擁護の書を見てみたいと書いている。ガ

ルリエル・ヒュルナーというスイス人の神学者が 5月にライプツィヒに滞在し、 1日と 12

日にゴットシェートのところを訪間しているのだが37、ヒュルナーとミルトンについて話

したことが触れられて、そこからそのような話になっている。

「ご親切にもあなたが私に紹介してくださった学のあるご友人は、博識で洞察力もあ

り、私にはとても好感のもてる人物でした。・・・私たちは、ミルトンについて、そし

て、あなたがこの詩人を弁護されるであろう批判的著作について話しました。この擁

護の書を拝見するのを大変心待ちにしています。そして、多くの者が私と同じ考えだ

ろうと確信します。」 38

公刊されていないヒュルナーの日記を、リュディガー・オットーがアーラウのアルヒー

フで調べている。その日記の記載を見ると、 5月 1日のところに、「ゴットシェート氏のと

ころに行った」 39とあり、「ボードマー氏は日に日に良くなっている、スイスの両家はいま

発行すればよかった、それならもっとよくなっただろう」 40というゴットシェートの言葉

が書き留められている。「スイスの画家」というのは、 1720年代前半に発行していた『画

家談論』のことだと思われる。このゴットシェートのコメントは、 1738年の時点でのボー

ドマーに対する見方を知る上で参考になる。

ゴットシェートがボードマーに手紙を書いたあとの 5月 12日にも、ヒュルナーは、ゴ

ットシェートに招待されて、ゴットシェートの住まいを再訪している。 日記には、ライプ

8
 



ツィヒで過ごした最良の日だったと書かれている。この日も、ボードマーのことが話題に

上っている4¥

また、オットーが日記を確認したところに拠ると、スイスに戻ったヒュルナーは、 1738

年の 9月 1日と 3日にボードマーのところを訪れている。このときの日記には、ボードマ

ーがゴットシェートやライプツィヒの協会のことを悪く言っている言葉が書き記されてい

る。協会には大した人物はおらず、古いものを読まない哀れな駄弁家ばかり、という厳し

い見方をボードマーがしていることが分かる凸

因みに、このヒュルナーは、 1739年 1月にベルンで、ライプツィヒのようなドイツ語協

会をヨハン・ゲオルク・アルトマンとともに設立することになる。ベルンでのそのような

動きを、ボードマーは、 1739年 4月 1日の書簡でゴットシェートに伝えている 43。エミー

ル・エルネに拠れば、ヒュルナーはライプツィヒの大学で学んだ経験をもち、ゴットシェ

ートを範として協会の活動を構想する。そこでは実際にライプツィヒの協会の刊行物を読

んだりもしたようである。しかしまた、ボードマーやブライティンガーに支援を要請して、

彼らの著作も尊重した。ただし、この協会はその後、チューリッヒとライプツィヒの間で

文学論争が起こると、アルトマンとヒュルナーはゴットシェートの側を、フロイデンベル

ガーや他の多くの者はボードマーとブライティンガーの側を支持するかたちで分裂し、次

第に活動が停滞していって、 1747年に消滅してしまう 440

話を 1738年の書簡に戻すと、 7月 30日のボードマーからの返信には、ミルトン擁護の

書は完成しているものの、プライティンガーの計画との関連で、置いておかなければなら

ない、ということが書かれている。

「ミルトンの『楽園』の私の擁護は、たしかに、しばらく前に完成しているのですが、

この地のブライティンガー教授が取り組んでいる『批判的詩論』のある種の章となる

手はずであるため、この著作が仕上がるまでは、置いておかなければならないのです。

この有能な人物が、その著作について最近さらに大幅に計画を変更し、 3つの部分に

分けることにしたので、今はいっそうゆっくりと進んでいます。第一の部分は、そも

そも批判的詩論となるべき部分で、真実らしさ、ファーベル、不思議に思わせること

などを扱います。第二の部分はあらゆる種類の描写について、第三の部分は比喩につ

いて、詳しく根本から教えます。」 45

この「 3つの部分」というのは、その内容から見て、『批判的詩論』全 2巻 (1740) と『比

喩の性質、意図、および使用についての批判的論考』 (1740) として結実したものと考える

ことができる。

ボードマーは、『ドイツ詩の性格』という批評的な詩をゴットシェートに託し、それが『批

判的論叢』の 20号に掲載されることになるのだが46、この書簡のなかで次に、その掲載に

向けた話をしている。ゴットシェートから雑誌の場所を与えられるという知らせがあり、

，
 



詩の全体を通して読んで、修正を加えた、と述べている。修正した多くの箇所は、耳が満

足するということに留意して修正したという。それに続けて、ボードマーは、『失楽園』の

翻訳もそのような改善を行いたいと思っていたと記す。自分自身でも粗野に轡くと感じる

言葉が多くあるが、ボードマーにはその作業が大変に思われたりしていることを、ゴット

シェートに打ち明けている 47。しかし、それと同時に、ある人が耳障りがよくないと言って

も、別の人は安らかな響きだと言うことがある、というふうにもボードマーは述べており、

さらには、隣り合った国同士でも心地よい響き、心地よくない響きに違いがあり、馴染ん

だ言語が最も穏和に感じられることになっているのではないか、との考えも示している例

翌 1739年 4月 1日には、ボードマーからゴットシェートに、手紙に添えようと思って

いた『失楽園』擁護の書の見本刷り (Probe-Bogen)が自分の手元に届いたことが、追伸で

伝えられている 490

同年 5月 2日の返信でゴットシェートは、ミルトン擁謹の書と、比喩についての論考の

初刷り (Anfangsbogen) に対して謝意を述べている。「この 2つの書には、良き趣味を促進

するのに多くの利点を期待しています」と書いている呵

同じ手紙のなかでゴットシェートは、『批判的論叢』の 21号が数週のうちに完成するだ

ろうと記しているのだが、その完成した 21号を見ると、末尾のところで、ミルトン擁護の

書と、比喩についての論考が紹介されている。新着書籍の報告のうち、「未印刷」のものの

1番目がプライティンガーの比喩についての論考だが、ここでは、「ボードマー教授」が印

刷中と聞いている、と書かれている。そして、目次の内容が紹介されている。「未印刷」の

2番目に取り上げられるのがボードマーのミルトン擁護の書で、ミルトンの詩作品の美し

さや技巧を詳しく説明し、ある種の批評家による非難から救うものである、と書かれてい

る叫

5. ボードマーによるミルトン擁護の書 (1740)

1732年にボードマーによる新訳の初版が出て、ボードマーがその次の版の翻訳を出すの

は 10年後になるのだが、その前の 1740年に、『詩における不思議なもの、ならびに、それ

を真実らしさと結合することについての批判的論考』という書を著している。この書の副

題は、「ジョン・ミルトンの詩『失楽園』を擁護して」となっている竺これが翻訳の際に

約束して、ゴットシェートから再三にわたり催促されていたミルトン擁護の書である。「不

思議なもの」”と「真実らしさ」の結合は、同じ年のブライティンガー著『批判的詩論』で

も中心になっている考え方で、この時期のスイス派の詩学の晶本的な発想と言える。ここ

では、序文と第 7章に目を向けて、ミルトンを擁護するためのとりわけ大きな 2つの観点

を見ていくことにしたい。

10 



a ドイツにおける受容の問題

この書はミルトン揮護の書であり、ミルトンに対してなされている芸術評論家からの批

判が念頭にある。序文では、『失楽園』はドイツ人にはそれほど楽しめるものではなかった、

という批判の声が最初に取り上げられている。それに対して、ボードマーは、 ドイツでは

まだあまり知られているとは言えない、ということを書いている。一堂に会して朗読する

古代と違い、部屋で一人で詩を読む今の時代は、人々の間で感動が伝わりにくいという分

析を披露する。

また、イギリスとドイツの違いという観点の説明も試みている。ボードマーに拠れば、

ドイツの詩人の流儀では、崇高さは情念が喚起されないところで成立するものである。『失

楽園』に多く見られる荘重さに関して言えば、 ドイツでは高貴な楽しみに対して冷静さが

見られるのに対して、イギリスではむしろそうしたところで感受性が強くなる。そこから

ボードマーは、ミルトンの信心がドイツ人の心を捉えないのは、詩人の間題ではなく、 ド

イツの読者の間題という見方を導き出す。ミルトンのような優れた詩人を知らないドイツ

人は、平凡な詩人から感じるよくある楽しみをすぐには手放せないのだという。ボードマ

ーは、次のような言い方もしている。

「ドイツ人は、ミルトンの作品において、なじみがない未知の、あまりに多くの高貴

な種類の美によって、いわば不意を襲われ、混乱させられるのである。まるで長年暗

い地獄に閉じ込められていた人が、あるとき快い陽の光が当たる場所に引っ張り出さ

れ、直面した美によって照らされるというより目が眩んでしまい、美を一つずつ認識

するには時間を要するようなものである。イギリス人に対して有能な芸術批評家がミ

ルトンの詩の美しさを徐々に知覚させ、それを知らしめてきたのだが、そうなる前に

イギリス人が長い年月置かれていた状態にドイツ人は今なおいるのである。」 54

こうした論評を好ましくないと感じる人にはより穏当な言い方として、 ドイツ人には哲学

的な学間や抽象的な真理に向いているところがあり、そのためしばらく前から、 ドイツ人

は理性的で論理的であると同時に、単調で味気なくなっている、とも述べている。

「悟性の楽しみが心の全体を占めてしまい、それが想像力の楽しみを抑え付けるので

ある。」 55

想像力が楽しむという余地がドイツの読者にはない、というのがボードマーの見立てであ

る。美的な作品を感じ取るのに必要な自由な精神がドイツ人には欠けている、とも述べて

しヽる。

ボードマーは、「『失楽園』はドイツ語に訳したあとではもうミルトンの『楽園』ではな

11 



い」という、翻訳の問題がドイツでの批判のポイントと見る別の視点も検討し、それを批

判する。一般論として詩的作品の翻訳は原典に及ばず、それはミルトンの詩にも当てはま

るという見方には、表現に関して英語はドイツ語よりも適しているとか、この詩の美しさ

の大部分は快い響きにその本質があるといった見方が館提にあるとすると、前者はドイツ

人から、後者はイギリス人から異論が出るとされ、ボードマー自身、後者の論評について

厳密さがほとんどないと考えていると述べる。『失楽園』には様々なものに由来するあらゆ

る美しさがあり、素材や構成などに由来するものは、たとえ巧みではない翻訳であっても

いくらか輝き出るものであるという。 ドイツの批評家たちが文句をつけてきたのは、翻訳

の言語よりはミルトンの素材や構想だというふうにも書いている。こういう批評家たちが

ドイツの悪しき趣味にいっそう偏見を与えた可能性を、ボードマーは遠慮せずに指摘して

しヽる。

ドイツの芸術批評家や詩人は、『失楽園』だけでなく『イリアス』、『オデュッセイア』、

『アエネイス』、『解放されたエルサレム』にも敬意を払っていないので、ミルトンに敬意

が払われないのは、芸術の側に不足や不十分さがあるのではなく、読者や芸術批評の側の

能力不足に帰着するのではないか、とボードマーは疑っている。そして、すぐれた読者や

芸術批評家が増えれば、もっと敬意が払われるようになる、と確信している。ボードマー

は、新しい批判的な詩論がそのことに役立つと考え、まさにその意図で、アディソンが『失

楽園』の美について論じこの作品をきわめて賞賛している考察を、翻訳して併せて印刷し

ている汽

ここまで序文を見てきたが、ボードマーの見方は、ミルトンが評価されないのはドイツ

側の読者や批評家に問題があるというものだと要約できる。

b. ミルトンの創作法と宗教の問題

この論考の本論は 7章の構成で、最終の第 7章では、神話をミルトンが詩に持ち込むこ

とについて論じている。序文でボードマーは、 ドイツの批評家はミルトンの詩の素材や構

想に非難の矛先を向けている、と書いていたが、次に素材の間題ということで、この章で

言及されるドイツの批評家からの、元はと言えばヴォルテールからのミルトン批判に触れ

ておきたい。

ボードマーは、この章の出だしのところで、詩人が神話の話を用いることに対するヴォ

ルテールの批判の言葉を引用している。ヴォルテールは、ミルトンが異教の神々は悪魔だ

と言いながら、異教の神話への仄めかしをしばしば行うのを、誤りだと述べている。ボー

ドマーは、 ドイツの芸術批評家の一人がこの批判をドイツでわざわざ広めていて、見過ご

せないと言う 570

ボードマーの立場は、キリスト教徒の詩人であっても、異教の神話を詩の素材として用

いて構わない、というものである。ボードマーが言うには、誤りや異端というものは、信

12 



じられ教えられることで汚点となるのであって、それを耳にしたり言及したりするだけで

は汚点とならないし、詩人にはあらゆる時代、あらゆる国、あらゆる宗教の人物を引き合

いに出す権利がある。従って、神話の話を語るだけで誰かを惑わす危険はないし、純粋で

理性的な宗教であるキリスト教にとって危険で酋威だと言うのは、神話の話に栄誉を与え

すぎている丸

さらに、神話の宗教から劇中の人物を取り入れている場合には、神話の話そのものを真

理として語ることも許されてくる判ボードマーはこうしてヴォルテールの非難の根拠と

なるような点を否定し、ヴォルテール自身がこうした根拠をどれも示したくなくなれば、

神話の話に言及するのを非難しなかったし、登場人物の口から語られるのを非としなかっ

たと考え、ヴォルテールの批判は、神聖な登場人物の性格や行動と、神話の神や半神のそ

れとを混同してしまったとしか思えない、と述べる。こうしたヴォルテールの予断があっ

て、それを晶にドイツの批評家が「ミルトンは異教の話を引き合いに出している」と言う

のではないか、というのがボードマーの見方である 600

ボードマーは著述家であり文献学者だが、同時に聖職者であり神学者でもある。この書

の文中でもボードマーは、キリスト教を「我々の真の宗教J、イスラム教を「虚偽の宗教」

と書くなど、そういう意味での立ち位置ははっきりしている 61。その保守的なプロテスタ

ントであるボードマーが、ミルトンの創作に異教的なものを認めて非難することはしない。

第 7章のある箇所では、ミルトンは異教の神話を欺暉だと考えていて、とりわけギリシ

アの神々を嘲笑っている、と書かれている竺ヴォルテールは、そうした神々の行為を引き

合いに出してきたミルトンはそれだけ許されないと言うが、ボードマーに言わせれば、そ

れは逆にむしろミルトンを正当化することである。何故なら、そうした欺く所業の物語が

あることで、詩人の描写に光や生命や尊厳が広められるし、また、誤ったものによって、

ミルトンの詩のなかの不思議なものがより真実らしくされるからである豆つまり、異教

の神々は、ミルトンの詩においては、引き立て役のようなものなのである。

6. ブライティンガー『批判的詩論』第 2巻の翻訳観 (1740)

前節で見たボードマーによるミルトン擁護の書と同じ年に、ブライティンガーによる『批

判的詩論』 2巻が、ボードマーの序言を付したかたちで出版されている。その第 2巻の 2

章と 4章にもミルトンの『失楽園』への言及があるので、日を向けておきたい。

第2章は、力強い言葉 (MachtWort)がテーマの章で、ミルトンの『失楽園』の翻訳に多

くのページを割いている。

プライティンガーは、『失楽園』の具体論に入る前に、ポエジー一般や叙事詩について次

のように記している。

13 



「ポエジーは、総じて、物事を単に真実らしく表現するだけでなく、真理の見かけか

ら意図的に引き離して、見た目では完全に不思議なものにするという点で、語りの他

のすべてのジャンルを越えている。それと同じように、とりわけ叙事詩では、不思議

なものが支配的にならねばならず、またそれ故、表現自体もまた、よくある通常通り

の語り方からは離れることになる。」 64

その上でさらに、ミルトンの詩は、素材という点から見れば、超自然的な性質の異界の

者たちばかりが出てくるため、ふつうの人間たちから区別するのに、通常とは異なる表現

法が必要となる、ということが主張される。つまり、詩の素材の問題が用いる言葉の間題

につなげて考察されている。ここでのブライティンガーの考えに拠れば、作者や訳者には、

言語の宝の山から、そうした登場者たちの語りの力強さを九進させ、語る者の高貴な性格

を認識させる表現を掻き集めることが許される。そのことから、プライティンガーは、ミ

ルトンの翻訳者にはある種の「自由」があると言う。思慮と努力と謙虚さを伴いつつでは

あるが、ミルトンの翻訳者は、古くても力強い言葉を、今日の使用晶準から逸脱しながら

用いることができる。そこに翻訳者の自由がある、ということである竺

また、古くはあるが力強い言い回しや言葉を用いるのは、ルターが聖書をドイツ語に訳

したときに用いた手法でもある、とブライティンガーは述べる。そして、そのルターの翻

訳は今やキリスト教徒の間ですっかり広まっているので、そこで使われた言葉を積極的に

用いていかなければならない、としている竺

ただし、その一方で、「翻訳の技術について」という第4章では、原典を再現する忠実な

翻訳がよいという考え方がうかがえる。

「翻訳というのは、似ていれば似ているほどより賞賛を受ける模造品である。・・・ミ

ルトンは、翻訳においても、脈典と同じように、私たちに、崇高で不思議な形象や描

写を、まさに秩序立って、イメージさせなければならないし、 ドイツの読者の心に高

貴な考えや変化に富んだ動きを生み出さなければならない。読者は、表現が英語でま

とっていた記号 (Zeichen)が分かれば、そうした考えや心の動きを知覚し感受するの

である。」 67

翻訳における自由と言っても、「原典の表現から好きなように離れる自由J68は否定されて

しヽる。

第2章では、ミルトンの訳し方との関連でルターに触れたあと、 72ページから 90ペー

ジまで、ボードマーの訳した『失楽園』の表現に関して、具｛本的な言葉を取り上げて論じ

ており、そこでは、ザクセンの「言語教師」や「検閲」のコメントも吟味の俎上に上げら

れているが、晶本的には、訳語の選択という水準の議論と言える。

14 



7. 結びに代えて

本稿では、『失楽園』を翻訳して印刷するところから、出版された翻訳書で予告されたミ

ルトン擁護の書が出るまでを見てきた。最後には、ミルトン揮護の書と同年に出されたブ

ライティンガーの〗批判的詩論J] の翻訳観も一瞥した。チューリッヒとライプツィヒの間

には、ミルトンに対する見方の相違はすでにうかがわれるものの、この間の手紙の遣り取

りなどを見る限りでは、まだそれほど大きな論争は生じていないと言える。前号で取り上

げたのクロップシュトックをめぐる論戦に比べたら、穏やかな遣り取りと見れるだろう。

しかし、論点は徐々に浮かび上がってきているので、最後にその整理を試みたい。

ミルトンをめぐる考え方の相違は、ボードマー、プライティンガーとゴットシェートの

間にあっただけではない。出版を試みていた当初から、『失楽園』は検閲で間題視されてい

たと推定される。宗教的な素材、神聖な主題をあまりにも夢想的な内容にしてしまってい

て、祉俗的な書物の形式を与えていることが、間違いだと捉えられていたようである。

ボードマーから翻訳書を賠られたゴットシェートが 1732年 10月の返事の手紙で、ミル

トンの想像力を無秩序 (regellos) だと言い、それが許される規則 (Regeln) を知りたいと

書いていたことは印象的である。そう言ってゴットシェートは、ボードマーによるミルト

ン擁護の書を催促していた。

クラウダーが伝えるライプツィヒ側の批判者の言葉には、神話が頻繁に出てくることへ

の批判、サタンが救世主よりも主役になっていることへの批判があった。ミルトン擁護の

書でも、第 7章で異教の神話を素材として用いることが論じられているが、ボードマーは、

そうしたミルトンの創作法を容認していて、この点では、ライプツィヒ側とは相容れない

立場がうかがえる。

聖書の素材から広げられたその崇高な内容だけでなく、さらにその内容とそれを表現す

る言語の関係も間われた。 ミルトンには、古くからの力強い言葉を用いるなどの手法が見

られるとボードマーが述べ、翻訳者にもそのような自由が許されるとブライティンガーが

述べた。

ライプツィッヒの口批判的論叢』の筆者には、散文訳には押韻の制約によって原文に忠

実な訳ができなくなるという欠点がなくてよい、という考え方も見られた。

言語の間題はさらに、英語とドイツ語の違い、英語掴の読者とドイツ語圏の読者の違い

という間題に展開する。言語表現上のエ夫として用いられたメタファーが耳慣れない読者

には快くないという観点から、 ドイツ語圏の読者によい趣味を育てるということをボード

マーは考えた。それに対して、『批判的論叢』の評者からは、ドイツ人の耳に不快だとした

ら、スイス人の地が出てしまう翻訳者の力不足ではないかとの仄めかしがなされた。

1738年 7月 30日のボードマーの書簡では、耳が満足するという観点から翻訳の改善を

行いたいと書かれていたが、これは初版の前書きと同じ方向性の発想である。その書簡に

は、耳に心地よいというのは個人によって差があり、どの言語をどの国の人が聞くかによ

15 



っても差があるということが書かれていた。

1740年のミルトンの擁護の書では、ボードマーは、単にドイツの読者にはある種のメタ

ファーが耳慣れないといった次元からさらに射程を拡張して、ドイツの読者は優れた詩人、

高貴な美に馴染みがないという議論を行っていた。 ドイツ人は、長年賠い池獄に閉じ込め

られていて、陽の光には日が眩むと言われていた。あるいは、哲学的な学間や抽象的な真

理に向かう悟性の楽しみが心を占めていて、想像力の楽しみが抑え付けられるとされた。

ミルトンを訳すなかで、ボードマーの批評精神には、崇高なものとの関わりで、国民性と

いう視点が重要なものとして立ち現れている。

ミルトン擁謹の書には、 ドイツの批評家に評判がよくなかったのは、翻訳の言語よりも

ミルトンの素材や構想だというボードマーの言葉もあった。そしてそれは、批評家の批評

眼に間題があるとボードマーは考えていた。

こうして見ると、多様な議論がなされているように思われるが、大きく分ければ、宗教

的な素材をどのような内容に構成しているかというミルトンの創作面の間題と、そうした

内容を表現するのにどのような言語手段をとるのかという原作や翻訳の表現面の間題があ

ると言える。創作の内容について、ボードマーの側は、ミルトンの作品には崇高な精神が

あると言い、ゴットシェートの側は無秩序な空想だと考えている。表現方法について、ボ

ードマーは耳に快い響きの言葉ということを考え、 ドイツ語ではそれがどういう言葉にな

るのかを模索しようとしていて、それをゴットシェート宛ての書簡にも記している。しか

し、ボードマーやブライティンガーには、ミルトンのこうした素材の叙事詩には、通常の

言葉とは異なる古くても力強い言葉が必要だという考えも見られた。

ただし、 1740年以降、いわゆる文学論争はこれから本格化するのであり、ここまでの整

理はあくまでも中間的なまとめということになる。ミルトン擁護の書が刊行されたので、

ミルトンやその翻訳をめぐって、『批判的論叢』 24号の反応やスイス派のさらなる反論を

中心に、その後の展開を次稿で取り上げたい。 1740年の『批判的論叢J]24号の論考は、ボ

ードマーのミルトン擁護の書を取り上げているのだが、ここから明瞭に対立はエスカレー

トしていくと言える。

クロップシュトックをめぐる論戦を取り上げた前号で見られた視点は、『救世主J]という

詩に表れているのが崇高の精神なのか、健康的な理性から逸脱した熱狂の精神なのか、そ

の表現方l去はバロック的な虚飾なのかどうかであった。時間的にそれよりも前の時期に当

たるミルトンをめぐる論戦の論点がどのように選択され形成されていくのか、原典や翻訳

の作品は自然模倣からのある種の逸脱なのかどうか、そして、クロップシュトックを評価

するときの観点に自然と結び付いていくのか、稿を改めて検討を続けたい。

16 



1 [Johann Jacob Bodmer und Johann Jacob Breitinger:] Von dem Einfluss und Gebrauche Der Einbildungs-Krafft. 
1727 
2 Johann Miltons Verlust des Paradieses. Ein Helden-Gedicht. In ungebundener Rede libersetzt. 1732 
3 John Milton: Das Verlustigte Paradeis. Au/3 Johann Miltons Zeit seiner Blindheit In Englischer Sprache 
abgefa/3ten unvergleichlichen Gedicht In Unser gemein Teutsch Ubertragen und verleget Durch E.G. V. B. 1682 

4 福田覚「文学論争におけるクロップシュトックの評価ー文学論争の再考にむけて一」、『ドイツ啓蒙主

義研究 17』、 2020、1-10頁
5 Hans Bodmer: Die Anfange des zliricherischen Milton. In: Studien zur Litteraturgeschichte. Michael Bernays 
gewidmet von Schlilern und Freunden. 1893, S. l 90f. 
6 ibid. S.197プライティンガーも 1724年 1月（日付なし）にツェルヴェーガーに宛てて、ボードマーの

翻訳は数週もしないうちに終わるだろうと暑いている。 ibid.S.188 
7 ibid. S.197 
8 Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel unter Einschlu/3 des Briefwechsels von Luise Adelgunde Victorie 
Gottsched, Bd.2: 1731-1733, hrsg. von Detlef Doring u.a. 2008, S.181 
, Josephine Zehnder, geb. Stadlin: Pestalozzi. Idee und Macht der menschlichen Entwicklung. 1875, S.235; Vgl. 
Wolfgang Bender: Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob Breitinger. 1973, S.45; Thomas Blirger: Aufldarung 
in Zlirich. In: Archiv flir Geschichte des Buchwesens. Bd.48. 1997, S.43 
10 Zehnder, S.236 

11 Blirger, S.43, Anm.30に拠る。記述があるのは、 NeuesSchweizerisches Museum Bd. l, Hefti, 1793, S.802 

(Nr.583) 
12 Burger, S.43f. ボードマーが金銭面の支援を行っていることは、 1732年 4月23日のツェルヴェーガー

宛ての書簡から分かる、とベヒトルトは書いている。 Vgl. Jakob Bachtold: Geschichte der deutschen 

Litteratur in der Schweiz. 1892, [Die neue Zeit] S.159 
13 a.a. 0. (Anm.2) unpag. 
14 ibid. unpag. 
15 ibid. unpag. 
16 ibid. unpag. 
17 ibid. unpag. 
18 ibid. unpag. 

＂ 『批判的論叢』については以下を参照。幅田覚「ピューラの『アエネーイス』訳の掲載をめぐって一
ゴットシェートとの関係を語る一つの挿話」、『希土』 41号、 33頁以下（「『批判的論叢』という雑誌一

古典翻訳の重視」の節）

20 Beytrage Zur Critischen Historie Der Deutschen Sprache, Poesie und Beredsamkeit, herausgegeben von 

Einigen Mitgliedern der Deutschen Gesellschaft in Leipzig. Bd.1 (Erstes Stlick). 1732, S.85-104 (以下、誌名

については Beytrageと略記）
21 Beytrage, Bd.1 (Zweytes Stuck). 1732, S.290 
22 ibid. 
23 ibid. S.29lf. 

24 ibid. S.292このタイトルに関する苫言に対して、ボードマーは、 1738年 7月 30日付けのゴットシェ

ート宛書簡で、こうしたタイトル表現は許容されるべきだと書いている。 Vgl. Johann Christoph 

Gottsched: Briefwechsel unter Einschlu/3 des Briefwechsels von Luise Adelgunde Victorie Gottsched, Bd.5: 
1738-1739, hrsg. von Detlef Doring u.a. 2011, S.200 
25 Beytrage, Bd.1 (Zweytes Stuck). 1732, S.293-296 
26 ibid. S.296 
27 ibid. S.303 
28 Gottsched: Briefwechsel, Bd.2. S.307 
29 ibid. S.309 

30 クラウダーはゴットシェートの比較的広い範囲のサークルに属する、とベンダーは想定していた。

Vgl. Nachwort von Wolfgang Bender, S.6* In: Johann Miltons Episches Gedichte von dem Verlohrnen 
Paradiese. Faksimiledruck der Bodmerschen Obersetzung von 1742. (Deutsche Neudrucke. Reihe Texte des 18. 

Jahrhunderts) 1965 ; クラウダーは、 1701年ナウムブルクの牛まれで、ザクセン選帝侯領の公使館参事

官ならびにドレスデンの枢密官房文書館の管理人であったとされる。 Vgl. Wolfgang Bender: Johann 

Jakob Bodmer und Johann Jakob Breitinger. 1973, S.46 
31 Gottsched: Briefwechsel, Bd.2. S.361 
32 Johannes Cruger: Joh. Christoph Gottsched und die Schweizer J.J.Bodmer und J.J.Breitinger. 1882, S.57f. 
33 ibid. S.58ヴォルフガング・ベンダーに拠れば、ボードマーの遺品のなかに 15通のクラウダーからの

書簡があり、チューリッヒ中央図書館に保管されている。実際に、オンラインのカタログでも所蔵が

確認される。 Vgl.Nachwort von Wolfgang Bender, S.6* In: Johann Miltons Episches Gedichte von dem 

17 



Verlohrnen Paradiese. Faksimiledruck der Bodmerschen Obersetzung von 1742. 1965; Wolfgang Bender: 
Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob Breitinger. 1973, S.46 
34 Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel unter EinschluB des Briefwechsels von Luise Adelgunde Victorie 
Gottsched, Bd.3: 1734-1735, hrsg. von Detlef Doring u.a. 2009, S.110 
35 ibid. S.110 (Anm.l) 
36 ibid. S.110-113 
37 Vgl. Gottsched: Briefwechsel, Bd.5. S.126 (Anm.2) 
38 ibid. S.126 
39 Rtidiger Otto: Gesprachsprotokolle. Die Tagebuchaufzeichnungen des Schweizer Theologen Gabriel Hilmer 
wahrend seines Aufenthaltes in Leipzig im Mai 1738. In: Markus Cottin, Detlef Doring und Cathrin Friedrich 
(hg.): Leipziger Stadtgeschichte. Jahrbuch 2010. 2011, S.101 
40 ibid. S.102 
41 ibid. S.123-125 
42 ibid. S.102 (Anm.24) 
43 Gottsched: Briefwechsel. Bd.5, S.375 
44 V gl. Emil Erne: Die schweizerischen Sozietaten. 1988, S.165-169 
45 Gottsched: Briefwechsel. Bd.5. S. l 98f. 
46 Beytrage, Bd.5 (Zwanzigstes Sttick). 1738, S.624-659 
47 Gottsched: Briefwechsel. Bd.5. S.199 
48 ibid. 
49 ibid. S.376 
50 ibid. S.398 

51 Beytrage, Bd.6 (Ein und zwanzigstes Sttick). 1739, S. l 69f. ブライティンガーは、 1739年 6月 1日に、こ

の自著について触れた書簡を自分自身の手でゴットシェートに送っている。 Vgl. Gottsched: 

Briefwechsel. Bd.5. S.431 
52 Johann Jacob Bodmer: Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und dessen Verbindung mit 
dem Wahrscheinlichen. In einer Vertheidigung des Gedichtes Joh. Miltons "Von dem verlohrnen Paradiese" ; 
Der beygeftiget ist Joseph Addisons Abhandlung von den Schonheiten in demselben Gedichte. 1740 
53 das Wunderbareを「不思議なもの」と暫定的に訳している。以前は「奇異なもの」という訳語を当て

ていたこともある。

54 a.a.O. (Vorrede des Verfassers an die deutsche Welt) unpag. 
55 ibid. 
56 ibid. S.223f. 
57 ibid. S.197f. 
58 ibid. S.201 
59 ibid. S.202 
60 ibid. S.206 
61 ibid. S.205 
62 ibid. S.210 
63 ibid. S.211 
64 Johann Jacob Breitinger: Fortsetzung Der Critischen Dichtkunst Worinnen die Poetische Mahlerey in Absicht 
auf den Ausdruck und die Farben abgehandelt wird : Mit einer Vorrede eingeftihret von Johann Jacob Bodemer. 
1740, S.67 
65 ibid. S.69f. 
66 ibid. S.71 f. 
67 ibid. S.139f. 
68 ibid. S.141 

18 


	gbkp_2020_d18_001_ページ_01
	gbkp_2020_d18_001_ページ_02
	gbkp_2020_d18_001_ページ_03
	gbkp_2020_d18_001_ページ_04
	gbkp_2020_d18_001_ページ_05
	gbkp_2020_d18_001_ページ_06
	gbkp_2020_d18_001_ページ_07
	gbkp_2020_d18_001_ページ_08
	gbkp_2020_d18_001_ページ_09
	gbkp_2020_d18_001_ページ_10
	gbkp_2020_d18_001_ページ_11
	gbkp_2020_d18_001_ページ_12
	gbkp_2020_d18_001_ページ_13
	gbkp_2020_d18_001_ページ_14
	gbkp_2020_d18_001_ページ_15
	gbkp_2020_d18_001_ページ_16
	gbkp_2020_d18_001_ページ_17
	gbkp_2020_d18_001_ページ_18

